

د. زينب بير*ه جكلي* 

أبوالحسن علي الندوي رائد النقد الموضوعي للأدب الإسلامي

عبدالوهاب الدويري

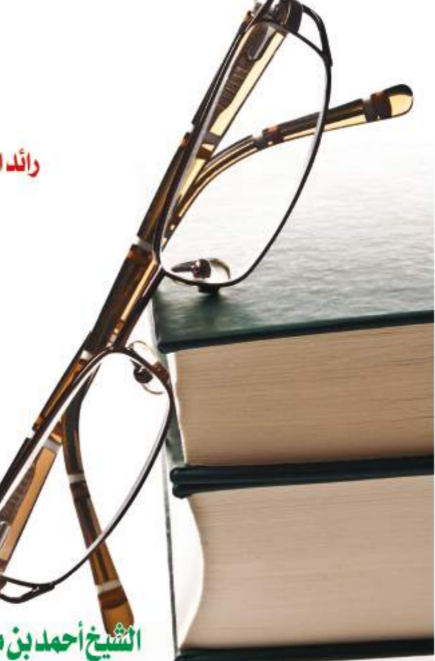
البوح لوليد قصّاب والغوص في قيم الأدب الإسلامي

فرج مجاهد عبدالوهاب

دلالة السؤال في ديوان ثلاثية الغيب والشهادة لحسن الأمراني

د. عمر الملاحي

الشيخ أحمد بن محمد باجنيد في عيون الشعراء





رسرح, الله الرجون الرجررج

### الفنّ والدّين

إن الفنّ الإسلامي ليس حقائق مجردة باهتة عن الكون والإنسان، ولا هو يقدّم حقائق العقيدة في صور مواعظ وإرشادات، وأوامر ونواه كما يحسب قوم، ولكنه التعبير الجميل عن هذا كلّه، وهو بذلك يجمع بين الحقّ والجمال، وهو بذلك ينفع ويُمتع، ويطوي تحت جناحيه البهجة واللذة مع الصّدق والخير.

إن الدين يسمو بالنفوس روحياً وجسدياً، وهو لذلك يبثّ في الأدب روحا طيبة تفيض بالمحبة والسلام، والتآخي والشفقة والرحمة.

إن الدين يلهم الأدب موضوعات تتسم بالسمو والخلود، وليس صحيحاً أنه يضعفه أو يليّنه كما زعم الأصمعيّ ومن ذهب مذهبه.

وإذا كانت الدنيا قد استحوذت على اهتمام عدد كبير من الأدباء، فأقبلوا يصورونها بما فيها من مباهج ولذات، وزخارف ومنكرات، ولم ينكر عليهم قوم كثيرون ذلك؛ أفليس – من تعدد أطياف الحياة، وتلون صورها وأشكالها، ومن المصداقية والواقعية كذلك – أن ينهض قوم من الأدباء ليقدموا لنا جوانب من الحياة الدينية؟

لماذا يصر قوم من الأدباء والنقاد ألا يصور الأدب إلا الدنيا وحدها؟ أليس للدين - الذي به قوام أمرنا - أي حظ في حياتنا؟ إن من واجب الأدب أن يصطبغ بالدين، وأن يتدثر بطهارته؛ لكي يسمو بنفوسنا قليلاً، لكي يرتقي بها مع معارج السمو بعد أن هوت في حضيض الشهوات، ومستنقع المصالح والماديات.

إن الفن والدين - كما يقول توفيق الحكيم: «ينبغي أن ينطلقا من مشكاة واحدة، هي ذلك القبس العلوي الذي يملأ الإنسان بالراحة والصفاء والإيمان.. لا بد للفن أن يكون مثل الدين قائماً على قواعد من الأخلاق. «فن الأدب: ص٧٧».

مديرالتحرير





### الإخراج الفني عيسى محمد الهلال

#### المراسلات باسم رئيس التحرير

المملكة العربية السعودية الرياض ١١٥٣٤ ص ب ٥٥٤٤٦ هاتف: ۲۸۲۷۲۲۲۲۲۲۲۰۰۰ ٤٦٣٤٣٨٨ فاکس: ۲۹۷۹۲۹ حوال: ٥٠٣٤٧٧٠٩٤ www.adabislami.org

#### الاشتراكات

E-mail info@adabislami.org

للأفراد في البلاد العربية ما يعادل ١٥ دولارا خارج البلاد العربية ۲٥ دولارا للمؤسسات والدوائر الحكومية ۳۰ دولارا

#### أسعارييع المجلة

دول الخليج ١٠ ريالات سعودية أو ما يعادلها، الأردن دينار واحد، مصر ٦ جنيهات، لبنان ٢٥٠٠ ليرة، المغرب العربي ٩ دراهم مغربية أو ما يعادلها، اليمن ١٥٠ريالاً، السودان ٢,٥ جنيه، الدول الأوربية ما يعادل ٣ دولارات.

#### مجلة فصلية تصدر عن رابطة الأدب الإسلامي العالمية المجلد (۲٤) العدد (۹٤) رجب - رمضان ۱٤٣٨هـ نیسان (أبریل) - حزیران (یونیو) ۲۰۱۷م

#### رئيس التحرير د . عبد القدوس أبو صالح

نائب رئيس التحرير د. ناصر بن عبدالرحمن الخنين

#### منكتابالعدد



د.محمود محمد أسد



د. محمد صالح الشنطي



د.محمدعمارة



مصطفى عكرمة

#### شروط النشر في المجلة

- تستبعد المجلة ما سبق نشره
- موضوعات المجلة تنشر في حلقة
- تكتب الموضوعات المرسلة على الحاسوب مع ضبط الشعر، وألا يزيد على عشر صفحات.
- يرجى ذكر الاسم ثلاثياً مع العنوان المفصل.

- ترسل نبذة قصيرة عن الكاتب.
- توثيق البحوث توثيقا علميا كاملا.
- الموضوع الذي لاينشر لايعاد إلى
- إرسال صورة غلاف الكتاب،موضوع
- الدراسية أو العرض، أو صورة الشخصية التي تدور حولها الدراسة أو المجرى معها الحوار.

#### مچير التحرير د . وليد إبراهيم قصاب

سكرتير التحرير أ. شمس الدين درمش

# هيئة التحرير د . سمعد أبسو الرضا

د . عبد الله بن صالح المسعود

د. محمد عبدالعظيم بن عزوز د. على بن محمد الحمود

#### مستشارو التحرير

د . عبدالعزيز الثنيان د . عبدالباسط بدر

د . حسن الهويمل

د . عبدالله العريني د . رضوان بن شقرون

#### ي هذا العدد

|     |                       |                                             |     |                                   | الدر اسات                         |
|-----|-----------------------|---------------------------------------------|-----|-----------------------------------|-----------------------------------|
| 00  | عبدالحميد ضحا         | - لن أنحني - شعر                            |     |                                   | ر الهار السالح                    |
| ٦٥  | د. عبدالرزاق حسين     | - حوار في بهو السباع - شعر                  |     |                                   | <ul><li>الافتتاحية:</li></ul>     |
| ٦٦  | هاجر سالم مسلم        | – شقيقة بغداد – نثيرة                       | ١   | مدير التحرير                      | – الفنّ والدينّ                   |
| ٧٦  | ابتسام شاكوش          | - قبل الجنون - قصة                          | ٤   | د. زينب بير <i>ه</i> جکل <i>ي</i> | - قصور المناهج النقدية الغربية    |
| ٧٨  | عبدالجبار الربيعي     | - أحزان ضمير الغائب - شعر                   |     |                                   | وأبرز المآخذ عليها فنيا وفكريا    |
| ٧٩  | عاطف عكاشة            | - وصايا شياطين الإنس - شعر                  | ١٨  | عبدالوهاب الدويري                 | - أبو الحسن علي الندوي رائد النقد |
| ۸۰  | مصطفى عكرمة           | - رحلة في المنزل - مسرحية شعرية             |     |                                   | الموضوعي للأدب الإسلامي           |
| ٨٦  | ليلى عبدالرحمن الموسى | - لماذا يا سومبك؟ - خاطرة                   | ٣٤  | د. عمر الملاحي                    | - دلالة السؤال في ديوان ثلاثية    |
| ٩٢  | د. منى محمد العمد     | - ذات حياة - قصة                            |     |                                   | الغيب والشهادة لحسن               |
| ٩٤  | د. نصر عبدالقادر      | – على بوابة الأقصى – شعر                    |     |                                   | الأمراني                          |
| ٩٦  | شعبان جادو            | – عودة لا بد منها – قصة                     | ۲۸  | د. أحمد يحيى على                  | - رحلة الشاعر الحطيئة من النار    |
| ٩٧  | نوال مهنى             | - أشكو زماني - شعر                          |     |                                   | إلى النور                         |
| ٩٨  | عاتكة أبو السعود      | - منى وحبة الحصى- خاطرة                     | ٤٨  | فرج مجاهد عبدالوهاب               | البوح لوليد قصّاب والغوص في       |
|     |                       | الأبواب الثابتة                             |     |                                   | قيم الأدب الإسلامي                |
|     |                       |                                             | ٥٦  | د. محمود محمد أسد                 | - معالم دمشق الإسلامية في         |
|     |                       | لقاء العدد:                                 |     |                                   | الديوان الدمشقي                   |
| 77  | حوار: التحرير         | – مع الدكتور محمد صالح الشنطي               |     |                                   | الورقة الأخيرة :                  |
|     |                       | <ul> <li>من تراث الأدب الإسلامي:</li> </ul> | 117 | د. عبدالباسط بدر                  | - كلمة الأدب ودلالاته             |
| 0 2 | مسكين الدارمي         | - ترفع - شعر                                |     |                                   |                                   |
|     |                       | <ul> <li>من ثمرات المطابع:</li> </ul>       |     |                                   | نصوص إبداعية                      |
| ٦٨  | د. محمد عمارة         | - رحلة نصف قرن - ديوان شعر                  | ١٦  | د. حيدر الغدير                    | - ودعت دنياك - شعر                |
|     |                       | لمحيي الدين عطية                            | ١٧  | د. وليد قصاب                      | – رجل الوفاء – شعر                |
|     |                       | <ul><li> رسالة جامعية :</li></ul>           | 72  | غياث الإسلام الصديقي              | – على لسان التراب – خاطرة         |
| ٨٨  | هيفاء غازي المطيري    | - الشعر الموافق للأدب الإسلامي              | 77  | حسين محمد باجنيد                  | - البرُّ أنت - شعر                |
|     |                       | أمية بن أبي الصلت نموذ جاً                  | 77  | د. أحمد بن يحيى البهكلي           | - وفيت أبا الوفاء - شعر           |
|     |                       | <ul> <li>مكتبة الأدب الإسلامي:</li> </ul>   | 27  | د. عمر خلوف                       | – وفاء الوفاء – شعر               |
| ١٠٠ | عرض: محمد عباس عرابي  | - الوطن في الشعر السعودي                    | ٤١  | د. مصطفى عبدالفتاح                | - نداء القدس - شعر                |
|     |                       | المعاصر، تأليف عطا الله الجعيد              | ٤٢  | سماح أحمد بادبيان                 | - حكاية أديب - قصة                |
| 1.7 | إعداد: شمس الدين درمش | <ul> <li>أخبار الأدب الإسلامي</li> </ul>    | ٤٧  | عبدالعزيز صالح العسكر             | - في وداع الشاعر الكبير فيصل      |
|     |                       |                                             |     |                                   | الحجي – شعر                       |



قصور المناهج النقدية الغربية



#### ⊳ أولًا: المذهب الإسلامي للنقد الأدبي:

ويستند إلى أصول فلسفية نبعت من الإسلام وهي:

أ-الربانية: وتعني أن تكون غاية الأديب والناقد إرضاء رب العالمين، لأن الإنسان لم يخلق عبثا، وعليه أن يخضع أهواءه ورغباته لنظام وشرع خطه بارئه تعالى، الذي أكمل دينه للبشرية لينقذ العباد من الوثنية وانحرافاتها ظاهرة كانت أم باطنة.

ب- الإنسانية: فالناس جميعا من أب واحد وأم واحدة، وأكرمهم عند الله أتقاهم، والإنسان مخلوق مكرم، برأه الله في أحسن تقويم، ومنحه العقل والإرادة، وهداه السبيل، واستخلفه في الأرض وطلب منه أن يتقرب إليه بلا واسطة، وهو على أي حال ليس ندا لله تعالى.

وهذه البديهيات لا يدركها كثير من أصحاب النظريات التي يؤله بعضها الإنسان، أو ينحط به إلى درجة الحيوانية.

ج- الشمولية: شريعة الإسلام شاملة للحياة أفرادا وجماعات، وفي جميع مراحل أعمارهم، كما تشمل جوانبها السياسية والاجتماعية والفكرية،

وللناس طرا صغيرهم وكبيرهم، وفي جميع مراحل العمر، وفي الأمكنة والأزمنة كلها، ولكلٍ نظامٌ واضح في الإسلام.

د- الوسطية أو التوازن؛ فلا جموح بها إلى اليمين ولا إلى اليسار، ولا إلى فردية متطرفة أو جماعة ما إن كانت تخالف الإسلام.

هـ - الواقعية : وليست هذه كالواقعية المادية الغربية، وإنما هي واقعية الإنسان بخيره وشره، الذي تنتهي حياته بالموت وبعدها يوفى ما كسب في اليوم الآخر، واقعية يتعايش فيها الناس من غير جنوح إلى مثالية خيالية وهمية، ولا انحدار في حمأة المنكر والرذيلة.

و- الموضوح: في الأصول العقائدية والأخلاقية والتشريعات، وفي الهدف والمسلك والغاية مع الثبات على الحق في مرونة لا تتخطى الثوابت. بينما تقتقد الأنظمة البشرية هذا الوضوح وإن كانت أصولها واحدة، فالاشتراكية في فرنسا غيرها في البلاد العربية (۱).

ز- الجمع بين الثبات والمرونة: الثبات في المصادر وفي الأسس والأصول، مع المرونة في التشريع فيما لم يأت به نص قاطع.

وفي ضبوء هذه الخصائص يتحرك كل من الأديب والناقد.

فالأدب في المنهج الإسلامي «تعبير فني هادف عن الكون والإنسان والحياة وفق التصور الإسسلامي» (٢)، وبدلك يدور الأديب والناقد الإسلاميان مع الإسلام حيث دار، ويصدران عنه قولا وعملا في أي بقعة أو زمان، ساعيين نحو عالم أفضل يحكم بشرع الله وهداه (٢).

أ-فمضمونه يتحدث عن الكون على أنه آية من آيات الله الكبرى، سيخره الله لخدمة الإنسان ليكون عمله تبعا لما يرضي مولاه.

والإنسان جسد وروح، عقل وعاطفة، ولا صراع بين الإنسان والطبيعة.

والحياة في المنظور الإسلامي: هي دنيا وأخرى، يسير في الأولى نحو هدفه الأسمى دون أن يحرم من نعيمها، ويتآخى مع أخيه المسلم لإقامة خلافة الله في الأرض مهتديا بدستور القرآن الكريم، وهو في خضم الحياة ومعتركها يشعر بالعزة ولا يستكين إلا لرب العالمين، ينقض على الطغيان كالبركان، ويسير بخطى متفائلة لا متشائما ولا يائسا، وهو

لا يدع مجالا من مجالات الحياة دون أن تنفعل نفسه به، ويعبر عن تجربته الشعورية مستنهضا الهمم الخاوية ليغير التغيير المنشود، ويشارك الأدب والنقد الإسلامي الأمة في مصائبها وهويرى في نزعة إنسانية إيمانية أن المسلم في كل بقاع الأرض أخو المسلم.

ولم ينس الأديب والناقد المسلم الدار الآخرة، فهي الحياة، وهي المرتجى، ولذلك فهو يسعى نحوها في مسيرته الدنيوية.

وبهذا يفتح المذهب الإسلامي في الأدب والنقد آفاقا رحبة يجول فيها كل منهما ويصول في عالمي الأرض والسماء، ملتزما في مسيرته الطويلة تعاليم الإسلام، يعبر عن تجاربه الذاتية فيقدم عصارة جهده ﴿...كُلمَةً طُيِّبَةً كَشَجَرَة طَيِّبَة أَصَلُهَا ثَابِتٌ وَفَرَعُهَا فِي السَّمَاءِ (٢٤) تُوَوِّني أَكُلَهَا كُلَّ حِين بِإِذْنِ رَبِّهَا...(٢٥)﴾ (إبراهيم).

ب- أما نظرته إلى الشكل الضني: فهويتطلب الجمال الفني والموضوعي معا للحفاظ على الهوية الإسلامية، ولتصحيح مفاهيم الغرب في مضمون الأدب وشكله، ولتوجيه من يقبس منهم الوجهة الرشيدة لينقذوا البشرية من أزمات الحضارة المادية.

كما يرفض المذهب الإسلامي استخدام المصطلحات الأجنبية التي لها بدائل بالفصحي، ويدعو عربي قديم. إلى تعريب الأجنبية منها.

> أما موقفه من الرمز فإنه لا يعارضه ما كان شافًا لا غامضا؛





لأن الغاية من الكلمة الإفهام، وانغلاق المعنى يقطع الصلة بين الأديب والمتلقى فيهدر بذلك رسالة الكلمة والغاية من الفن(٤)، وليس معنى هذا أن يعمد الأديب إلى

الوضوح المبتذل أو إلى السطحية، بل إن التعبير المجازي أسلوب

ومع هذه السعة فإن فريقا من المعارضين للمذهب الإسلامي اتهموه بالسطحية والفقر الإبداعي، وعدم مواكبة الحضارة المعاصرة، وهؤلاء أحد رجلين: إما أنهم لم يتعرفوا على هذا المذهب وخصائصه لأنهم لم يقرؤوا عنه، ولم يسبروا أغواره في المضمون والشكل (٥)، وإما أنهم ينظرون إلى الأدب العربى ومدارسه النقدية بمنظار غربى يجعلهم يرفضون أو يستهينون ما عداه.

#### ثانيا: المذاهب النقدية الغربية برؤية إسلامية

وهده المذاهب النقدية تقوم على أسس ومنطلقات نبعت من بيئة غير بيئاتنا، واعتمدت على قيم غير قيمنا، وسأوضح هذا من خلال رؤية إسلامية لها:

#### ١- المنهب الاتباعي «الكلاسيكي»:

وهو مذهب تعود جذوره إلى الفلسفة الإغريقية الوثنية، ويدعو إلى محاكاة الأدب الإغريقي، وهو يقدس العقل، وينظر إلى الطبيعة الإنسانية نظرة مثالية، ويتوجه إلى الطبقات العليافي المجتمع، بل إن لافونتين سمى الطبقة الفقيرة

من شأن الشكل في النص الأدبى الشعر ما أمتع وعلم معا. ويكثر والإسلام، لكنه ذكر عهد الفراعنة وهدا المذهب أو المدرسة النقدية يخالف الإسلام في:

> ١- تقديس العقل، وجعله مصدر القوانين؛ لأن تشكيلة العقل الوثني مبنية على فكره.

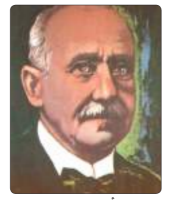
> ٢- وهو ينظر إلى الإنسان نظرة مثالية، بينما ينظر الإسلام إلى الناس نظرة واقعية لا مثالية فهم بين الخير والشر يصطرعون.

> ٣- ويخالفه أيضا في نظرته إلى الطبقات مع الاهتمام بالطبقة العليا لأن الإسلام سوى بين الناس، وجعل أكرمهم أتقاهم، ولم يحمل أحدا خطيئة لم يرتكبها.

وأما تطبيقات هذه المدرسة في البلاد العربية فكانت محاكاة للأدب القديم وعودة إلى ماضينا المجيد، ودعوة إلى المحافظة على جمال اللغة العربية، ولكن تسربت إلى بعض آدابها ألفاظ الوثنية الإغريقية.

وخير ما يمثلها في أدبنا إيه سيزوستريسٌ ماذا ينال الـ العربى شعر أحمد شوقى فقد

البحتري والمتنبي وابن زيدون (٥)، دون أن يهمل المضمون، بل يرى أن وتحدث عن الماضي المجيد للعرب فِي أدبه مصطلحات وثنية مثل إله في قصيدته «كبرى الحوادث في



أحمد شوقى



إيليا أبو ماضى

وعظمائهم، ومجد عظماء الغرب فے قصائد أخرى مثل فيكتور هيجو، وتولستوي، ونابليون بونابرت، من ذلك قوله في الفراعنة:

وصفٌ يوماً أو يبلغ الإطراءُ

### حاملة خطايا العالم، كما أنه يعلي حاكى قصائد الشعراء العرب كبُرت ذاتُك العليّـةُ أن تُح صى ثناها الألقابُ والأسماءُ ولك المنشات في كل بحر ولك البـــرُ أرضُه والسماءُ(٧)

ولا أظن مسلماً يرضى أن يمدح الشعر، وربة الشعر، وعشتروت... وادى النيل»، وأشاد بحضارتهم ملحدٌ بأن ذاته علية، وقد كبرت أن يحصى ثناها الألقاب والأسماء، وأن ملكه بلغ الأرض والسماء!!... هذه مغالاة وانحراف عن الإسلام من أمير شعراء هذه المدرسة في شعرنا العربي الحديث، وكان قوله هذا بتأثير هذه المدرسة ومحاكاتها للقدامي مضمونا وشكلا.

#### ٧- المدرسية الإبداعية «الرومانسية»:

جاءت هذه ردة فعل لجموح المدرسية الاتباعية إلى العقل، فدعت إلى الفردية وإحلالها محله لكنها تطرفت في إعلاء شأن العاطفة، وأكثرت من التهويمات الخيالية، ورفضت ربط الأدب بغاية خلقية، فمهدت السبيل لظهور مدرسة الفن للفن، ودعت إلى تحرر الإنسان من كل قوانين خارجة عنه، بل حاربت الدين، وبَعُد أتباعها عن الواقع فهربوا إلى الطبيعة أو إلى ما وراءها بخيالهم، وتوجهوا إلى الأساطير والأوهام أو حتى إلى الانتحار، ودعوا إلى العزلة، وكثر عندهم القلق والتشاؤم والسلبية في

المجون.

وهدده المدرسية يرفضها الإسلام لمخالفتها مبادئه وأصوله، فأصحابها تفلتوا من عقال الدين، وكثر لديهم الشك في العقيدة، وقصيدة الطلاسم لإيليا أبى ماضى خير مثال لها.

ويقول فوزى المعلوف في شك مماثل:

حياتك شبك وموتك شك فلُنَعُمُ رالشك بالمدام

كما كثر عند أتباعها الحديث عن المجون، وتمجيد الخطيئة، وتسميتها بغير أسمائها على نحو «المومس الفاضلة، زهور الشر، وصلوات في هياكل الحب...» وهاجم بعضهم اللغة العربية، وكلمة جبران خليل جبران «لكم لغتكم ولي لغتى» معروفة شهيرة، لكن بعض الرومانسيين العرب كانوا مع أمتهم إذ صوروا جرائم المعتدين عليها، ومن هؤلاء أبو القاسم الشابي.

#### ٣- مدرسية الضن للضن بنساء المسلمين فقتل. «البرناسية»:

عشر متأثرة بفلسفة أرسطو التى تدعو إلى استبعاد الشعر عن الأخلاق، كما تأثرت بفردية المدرسة الإبداعية فنادت بالخروج

الحياة، وجنحوا في آدابهم نحو عن مبادئ المجتمع ومعتقداته وأخلاقه، وأعطت للأديب حرية القول إن حقق جمالية التعبير، لأن الغاية من الأدب برأيها هي الإمتاع وتغذية النفس لا التعليم ولا التهذيب(^).

وهـذا التطرف في الفردية والجمالية والحرية انحرف بها عن جادة الصواب، وجعل أتباعها ينجرفون وراء تصوير الشهوات،



أبو القاسم الشابي

وهذا ما لا يرتضيه الإسلام، فقد أهدر الرسول صلى الله عليه وسلم دم كعب بن الأشرف لأنه شبب

«وقتل عمر رضيي الله عنه ظهرت في القرن التاسع سُنحَيْما عبد بنى الحسحاس لتشبيبه بامرأة معروفة، وندد أبو عمرو الشيباني والأصمعي والآمدى بشعر أبى نواس والمتنبى لما فيهما من رفث ومخالفات

شرعية. أما الجرجاني في قوله: «فلو كانت الديانة عارا على الشعر، وكان سوء الاعتقاد سببا لتأخر الشاعر لوجب أن يمحى اسم أبى نواس من الدواوين... ولكن الأمرين متباينان، والدين بمعزل عن الشعر»؛ فقد أراد منه إعلاء شأن الفنية لا إهمال المضمون». والأدب الإسلامي تعبير فتى جمالى، لكنه أيضا هادف، ومعيار السموفي الآثار الفنية ما توحى به من فضيلة.

ويقف أصحاب هذه المدرسة موقفاً سلبياً تجاه قضايا الأمة، والرسول صلى الله عليه وسلم يقول: «من لم يهتم بأمر المسلمين فلیس منهم»(۹).

#### ٤- المذهب الواقعي:

ظهر في القرن التاسع عشر أيضا، وجاء ردا على تطرف المدرستين الإبداعية ومدرسة الفن للفن في سلبيتهما تجاه قضايا المجتمع، وهو على ثلاثة أنواع: الواقعية النقدية، والطبيعية، والجديدة أو الاشتراكية.

#### أ- فالواقعية النقدية:

دعت إلى أن يكون الفن للحياة، بمعنى أن يعمد الأدب إلى تحرير الإنسان من الواقع الأليم، ويختار الواقعيون مادة تجاربهم الأدبية من مشكلات العصر، وشخصيات

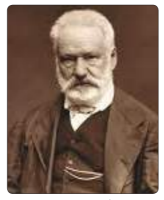
وصصهم من الطبقة القفيرة والوسطى، وهذه المدرسة تركز على سلبيات الحياة وعلى الحديث عن شقاء الإنسان ولا سيما المرأة. ومن أدبها في بلادنا العربية قصة البؤساء المترجمة من حافظ إبراهيم، إذ صورت نظرة المجتمع السلبية إلى الإنسان المذنب، وعدم الصفح عنه على الرغم من توبته، خلافا لما في الأخلاق الإسلامية المتعلقة بالتائب، ورواية شاهندة لراشد عبد الله التي تتحدث عن مشاكل الخدم وخيانة المرأة (١١).

ويرى الإسلام أن التركيز على الشر ونشر الفساد والمجون قد يؤدي إلى إحساس باللامبالاة تجاهه وهذا يؤدي إلى انتشاره، ولهذا قال تعالى: ﴿لَّا يُحِبُّ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ﴾، (النساء: وكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ﴾، (النساء: معاناة المرأة والطلاق والتعدد أدى الى النفور من التشريع الإسلامي تجاه المرأة، مع أن الإسلام من تصويرهم بريء، وإكرامه للمرأة تساويه أي قانون وضعي.

#### ب-الواقعية الطبيعية:

وهذه تنفي عن الإنسان حرية الإرادة فهو بزعمها- متأثرة في ذلك بدارون وفرويد- حيوان بشرى، ولا أثر للدين في حياته،

قصصهم من الطبقة الفقيرة والظواهر الروحية والفكرية لأقدار والوسطى، وهذه المدرسة تركز والأخلاقية ما هي إلا مركبات حيوانات على سلبيات الحياة وعلى الحديث كيماوية قابلة للتحليل، ولا رادع نهائيا». عن شقاء الإنسان ولا سيما المرأة. للمرء لا من دين ولا قانون ولا وقد ومن أدبها في بلادنا العربية قيم، وتصرفاته ناجمة عن به العلم قصة البؤساء المترجمة من حافظ غرائزه وحاجاته الطبيعية. يقول ولذلك





زعيمها إميل زولا في روايته (تيريز راكان): «لقد اخترت أشخاصا تسيرهم أعصابهم ودماؤهم، وأشخاصا تجردوا من الإرادة الحرة وانقادوا في جميع أفعالهم

لأقدار كيانهم العضوي، إنهم حيوانات بشرية الروح غائبة عنهم نهائيا».

وقد ظن أصحابها أن ما يأتي به العلم لا يتطرق إليه الشك، ولذلك عارضوا عقائدهم مما أدى إلى تمزقهم، ومبادئها تخالف الإسلام مخالفة صريحة، ولذلك بدت عند الكتّاب انحرافات خلقية وجنسية وصراعات طبقية، وكفر وإلحاد، إضافة إلى أن تآليف معظمهم كانت بالعامية، وفي هذا هدم للغتنا وهويتنا(١١).

#### ج- الواقعية الجديدة أو الاشتراكية:

وهذه نكسة أخرى في تاريخ الأدب، إذ فتحت المجال على مصراعيه للثورة على الدين، وهي تدعو إلى تغيير المجتمعات وقيمها لتستمد مبادئها من موسكو الشيوعية التي تعتقد أن (لا إله والحياة مادة)، و(الدين أفيون الشعوب)، وتقوم مبادئ هذه الواقعية على:

أ- الحياة مادة ولا وجود للإله أو لسلطته على الأقـل في الأرض. وهي متأثرة في ذلك بالأفكار الماركسية، ولذلك ترى الحياة صراعا، والسلطة فيها للإنسان، وهـذا يـؤدي إلى التكالب على المادة بأي شكل مـن الأشـكال. بينما

يهتم الإسلام بالمادة والروح، والسلطة فيه للقانون الإلهى الذي وضعه المولى تعالى خالق البشرية العالم بما يصلح لعباده. وهذا ما يجعل الأديب في ظلل الإسلام يحس بالطمأنينة.

وفرق بين أديب يشعر بالتبعية لجماعة متطرفة تنقصها الخبرة بالنفوس البشرية مما يجعل موازينها متعرضة للتغيير حسب الظروف، وآخر يشعر بالانتماء إلى شرع صادر من خالق الناس الذي هو أعلم بما يصلح لهم.

 أ- تهتم بالطبقة الكادحة، وتعيش في صراع لا تآخي معه مع ذوي الطبقة الغنية، وكان العقاد يسمى أدب هؤلاء «أدب البطون الجائعة»، لأن موضوعاتهم حصروها في الفقر والغنى، والإسلام يشجع الأغنياء على مساعدة الفقراء، ويضع في الوقت نفسه أمام الأغنياء واجباتهم التي فرضها الله سبحانه دون أن يورث حقدا أو صراعا، والدولة تكفل حق هذا وذاك ماديا ونفسيا.

rً- تلزم الناس على اعتناق مبادئها كما تلزم الأدباء على أن يكونوا بوقاً لها، ولا حرية

إلا لمن يعتنق هذه المبادئ، ولذلك يكثر النفاق في المجتمع، وضرق بين الإلـزام القسرى عندها، والالتزام بالإسلام الطوعى وبدافع إيماني يجعله يـؤدى دوره بالكلمة الطيبة، وحرية العباد مكفولة في ظلال الإسلام، و﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينَ قَد تَّبَيَّنَ الرُّشَدُ مِنَ الْغَيِّ... (٢٥٦) (البقرة)، كما قال تعالى.



عباس محمود العقاد

الفردية، ولهذا فلا توازن فيها كما هو الحال في المذهب الإسلامي الذي يحافظ فيه المرء على ذاتيته وعلى متطلبات الجماعة معا.

هً- تنظر إلى الواقع بمنظار أسبود، وتدعو إلى الثورة عليه لتحقيق المبادئ، وهي ثورة متفائلة بانتصارها ولو بقوة السلاح(١٢)،

بينما ينظر الإسلام إلى الواقع بنظرة إيجابية متفائلة لا سلبية قاتمة.

r - أدى حربها للدين إلى انغماس الأدب في الشهوات تحت تأثير أفكار دارون المادية، وفرويد المتعلقة بالكبت الجنسى، وهذا كله يرفضه الإسلام.

٧ً - واهتمت بالمضمون على حساب الشكل الفني، والأدب الإسلامي تعبير فني هادف(١٢). ومن الغريب أن يجمع د. نسيب نشاوى بين الواقعية النقدية الجديدة الاشتراكية وبين المذهب النقدى الإسلامي، ويسميه الواقعية الإسلامية، وحجته في ذلك أنهما تتحدثان عن الواقع وتلتزمان الدعوة إلى التغيير(١٤)، ولكن يوجد فرق بين تغيير للخير والصلاح بمنهج رباني، وتغيير للإلحاد والمجون. وبين التزام يً- انتماؤها للجماعة يلغى إسلامي نظيف يحس المرء في ظلال آدابه بالطمأنينة والراحة، وإلزام قسرى يولد الصراع والحقد، وينشر الضغينة بين أبناء المجتمع الواحد فتكثر بذلك الجرائم والأمراض والعقد النفسية.

#### ٥- المدرسة الرمزية:

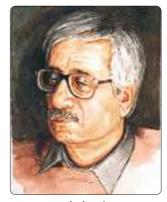
تعود هذه المدرسة في مبادئها إلى المدرسة الأفلاطونية التي

تنكر المحسوس لأنه برأيها صورة محسوسة لحقائق مثالية غير محسوسة، كما تأثرت بفرويد في حديثه عن العقل الواعى وغير الواعي، إذ تعد الأول محدودا والآخر رحبا، وأن العالم الخارجي الواقعي ليس جديرا بأن يكون مجالا للشعر، ولهذا فهي تعتمد على العقل اللاواعي، ومن هنا باتت لغتها تلمح ولا تصرح لأنها تنقل بشكل إيحائى ما في خاطر الإنسان، وهذا يؤدى بها إلى تفسيرات متعددة للنص الواحد، لأن اللغة خرجت من قبضة العقل الذي يعتمد على الإيضاح، إلى قبضة اللاوعى والإيحاءات التي تعتمد على الغموض والضبابية، وترد عند أصحابها رموز تاريخية وأدبية وطبيعية، وتتجمع الصور وتتكاثف في آدابهم، ويختلط فيها الشعور باللاشعور، وتحتمل تأويلات متعددة، وقد أمعن بعضهم في الغموض حتى قال محمود درویش:

> طوبی لشيء غامض طوبی لشيء لا يفهم. (۱۵)

ومن أمثلة أدبها قصص علي أبو الريش مثل ثنائية الحب والغضب، ونافذة الجنون، وتل الصنم، وبعض قصص زكريا تامر.

والإسلام يحارب تطرف هذه ونتاجها الأدبي والنقدي، إذ المدرسة لاعتمادها على الإيحاءات انضوى تحتها جميع التغريبيين والغموض، كما ينكر أن تتحول اللغة الماديين من فرويديين وداروينيين عن مدلولاتها المعجمية لأن هذا وماركسيين وديمقراطيين، وكان يؤدي إلى دمارها، لكنه في الوقت الجامع بينهم شهوة محاربة نفسه لا يعارض الرموز الشافة عن الدين وتقاليده وتراثه، يقول



زكريا تامر



محمود درويش

المعنى إن كان مضمونها إسلامياً، ويكثر الرمز عند متصوفة العرب ومُجّانهم في العصر الحديث.

7- المدارس الحداثية: وهي كثيرة جمعتُها تحت هذا العنوان لتشابه فكرها

انضوى تحتها جميع التغريبيين الماديين من فرويديين وداروينيين وماركسيين وديمقراطيين، وكان الجامع بينهم شهوة محاربة الدين وتقاليده وتراثه، يقول غالى شكرى: «الحداثة تتخذ من الغرب إطارا مرجعيا لها»، وهي «نظرة مادية تقوم على هدر القيم والعادات والأديان والتراث، واللغة والأعراف الموضوعية والفنية جميعها، إنها هدم للهدم، وتغيير للتغيير»، لا للبناء. ويقول تزارا أحد فلاسفتها: «الوطن والعائلة والأخلاق والفن، والدين والحرية والأخوة كانت تعتبر قديما جوابا للحاجات الإنسانية، وفي يومنا هذا لم يبق منها إلا هيكل عظمى من الاتفاقات والاعتبارات، هناك عمل تهديمي كبير ينبغي أن يتم، لابد من التكنيس والتنظيف»<sup>(١٦)</sup>.

وأبرز مدارسها هي: أ-الوجودية:

وتدعو إلى الحرية المطلقة، وتقول: إن الإنسان هو المسؤول عن تصرفاته ومصيره، ولا دخل لأحد حتى الله فيها، وبذلك تبطل دور الله سبحانه، بل إنه برأي زعيمها سارتر: «خرافة ضارة»، ويزعم هذا أن الإنسان موجود فيما يفكر فيه، معتمدا على فلسفة ديكارت

الذي يقول: «أنا أفكر فإذاً أنا موجود.» وبذلك ينحصر وجوده بتفكيره لا بخلق الله سبحانه له، وهي تدعو إلى أن يتخلص الإنسان من كل موروث ليحقق ذاته، وهذه الوجودية أدت بأفكارها وجحودها إلى انغماس الناس في الشهوات.

ومن دعاتها في أدبنا العربي د.بدوي، وهو لتصوفه يربط بينها وبين وحدة الوجود عند المتصوفة، ويدعو إلى الكتابة عن الموت والخطيئة بعيدا عن الفكر الديني، لأن الإنسان – بزعمه – يجب ألا يتملق الدين أو الأخلاق، وألا يلتزم بلغته لأنه حر يكتب باللغة التي يريد.

وكفى بهذه الضلالات شاهدا على ضرورة محاربتها وآدابها.

ب-المدرسة الدادية:

وهده لا تضبط بعقل، ولا مقاييس لأدبها أو لغته، ويقول زعيمها سوبو: «ضع الألفاظ في قبعة ثم أخرج ما يعن لك». (۱۷) وإهمالها للحواس وللقواعد وللغة يجعلها عبثية جنونية، والأديب المسلم يرفض العبثية.

#### ج- مدرسة اللامعقول:

وهذه ترى أن العالم لم يعد يحكم بنظام ولا بمنطق، فليكن الأدب مرآة لهذا اللامعقول، ولذلك لا يلتزم أصحابه في آدابهم

بزمان ولا بمكان، ويجمعون بين المتناقضات (۱۸۰). والإسلام يريد من الأديب أن يكون واعيا، وأن يتصرف بحكمة لا أن يخبط خبط عشواء؛ إلا إن كان اللامعقول سبيلا للمعقول كما في مسرحية



د. عبدالرحمن بدوي



عمرالأميري

خيوط الذهب التي نقدت تسلط الحكام ونفاق الحاشية.

#### د- نظرية التلقي:

وهي تدع للمتلقي أن يشارك في النص فيكمل فراغات تترك فيه ليملأها بما يشاء، وبذلك يفسر

كل قارئ النص كما يريد. ومن أمثلتها قول أدونيس: «تحبل النار... أيامي....

... أنثى دم تحت نهديها ..... صليل.....

والإبط آبار دمع

... نهر تائه

وتلتصق الشمس عليها كالثوب تزلق

... جرح فرعته وشعشعته بباه وبهار

هذا جنينك؟ أحزاني ورد»

وصيار النصن بعد ملء الفراغات:

«تحبل النار... أيامي أيامي أنثى صليل (تحت نهديها) والإبط آبار دمع أيامي نهر تائه وتلتصق الشمس عليها كالثوب تزلق أيامي جرح فرعته وشعشعته بباه وبهار

(هذا جنينك؟) أحزاني ورد». (۱۹)

وقد أثبتت التجارب أن هذه النصوص غامضة لا جدوى منها، وهذا ما يجعلها عبثا لا يرضاه المسلم في حياته.

#### هـالمدرسة الطليعية:

وهذه تستعين في نصوصها برسوم وأرقام وأشكال حروف،

وقد لا يكون لقصائدها معنى لأنها لا تعتمد على الترابط اللغوى والنحوي، وهي تدّعي أنها بهذا تتخلص من الجمود التعبيري، وهذه مهزلة أدبية ولغوية، وليست هو غير مستقر ولا ثابت. فنا على الإطلاق. وقد أدانها جميع النقاد، وعدوا إنتاجها عملا جنونيا.

> وممن كتب فيها أدونيس مقلدا شاعرا فرنسيا كان يلهو بعلبة سجاير، ويرسم أشكالا، ويكتب شعرا، ثم أرسل العلبة إلى جنود فرنسيين في الحرب، فاستحسنوا فعله، ونشروا عبثه على أنه أدب جدید، بل طلیعی ا... فقلدهم أدونيس في ذلك تقليدا أعمى فكتب:

« ۱۹۳۰ الشمس قدم طفل عرفت أقل من امرأة لأننى تزوجت بأكثر من امرأة الزواج غبار

لكن

مثل يرقة تتحول إلى فراشة ١٩٣٢ نبتة تشعل قنديلا

١٩٤٠ طفل يعد الغيم ينتظره الحريق

١٩٥٠ تمطرفي أنحاء أخرى ستحظى بينابيع يأخذها

الجسد أطول طريق إلى

#### و-المدرسة التفكيكية:

وتقوم على إستقاط القيم والموروث الديني، وتنتمي إلى الخلخلة والتشويش والتشبث بما

#### ز-المدرسة السريالية:

وهـذه تشبه سابقتها إذ تدعو إلى التحرر من العقل الذي تعده زيفا، وتعد الإنسان حيوانا بعيدا عن اليقظة، وتهتم بكل شاذ في هذه العبثية: وبحالات الجنون، لأن الجنون -



محمود حسن إسماعيل

بزعمها - يحرر صاحبه من وطأة العالم الخارجي، وتسفه عالم الأحياء الذين أخلدوا إلى الدين والمنطق والعقل، والأعراف والحس والمادة، وترى أن العقل والمنطق عدوان للفن، وتنكر أساليب اللغة وقواعدها في التفاهم، وترى فيها رقا يحجر على الأديب، وآدابها غامضة مضطربة في رموز غير فنية ولا هدف من ورائها،

وأشعارها لاتتبع نظاما للشعر العروضيي أو المرسيل أو شعر التفعيلة، فضلا عن مضامينها المهدمة والمشوشة.

ومن شعرائها محمود حسن إسماعيل، وفي شعر أدونيس وجبرا إبراهيم جبرا وصلاح عبد الصبور لمحات منها.

ويقول عمر بهاء الدين الأميري

عبثُ الإنسان بالإنسان ما كان فنا في حجى الحقِّ المبين إنه الرقّ الذي ينكره كلُّ إنسان ووُجدان ودين (٢٠)

وهدده المدارس الحداثية كلها كما رأينا تجتمع على نكران العقيدة والدين والتراث الفكرى واللغوى، وتدعو إلى هدم الثوابت بما فيها الأخلاق واللغة، وإحلال العلم، بل حتى الجنون؛ محل الله والعقل، وجعل الإنسان محور الوجود، ويقول الفيتوري في ذلك:

> « ليس على الأرض سوى الإنسان

ما ثم إله يتجبر كذب ما قالته الأديان»(٢١) تعالى الله ودينه الإسلام عن ذلك علوًّا كبيرا.

ولا تقل القصص في انغماسها بهذا الإلحاد الفكرى أو الفجور الماجن عن الشعر، ففي قصص

الكاتب الإماراتي على أبو الريش هجوم على لسان الشخصيات على الدين والتاريخ والأنبياء، والخلفاء وعظماء الإسلام، كما يشيد بأعداء الإسلام كالقرامطة. وفي رواية القرمطى لأحمد رفيق عوض تشويه لصورة الخليفة المقتدر، إذ تجعله لا يكاد يصحو من سكره، وهو يلهو مع الجواري والغلمان، ولا يهمه إلا الأكل واللهو.

وفي القصص الحداثية مجون مبتدل بلا حياء ولا تورية، كما في قصة حدث في إستانبول لكريم معتوق، وفي مجبل بن شهوان لعلى أبى الريش كذلك، وهو يندد بالعلاقة الزوجية الطاهرة، ويسميها تخاذلا واستكانة، ويجعل الأخرى أجنحة ملونة بهيجة، ولا فرق بينهما برأيه إلا ورقة وخاتم موروث، وهو يسخر من هذه الصكوك، ويتمنى أن يمحى الحياء من الوجود (۲۲)، ويرى أدونيس الخطيئة رمز التجدد وابتعاث الحيوية.

أما لغويا فالحداثة تدعو إلى لغة لا يربط بينها نظام ولا قواعد، يقول أدونيس: «اللغة العربية لغة انبثاق وتفجر، وليست لغة منطق أو ترابط سببى، إنها لغة وميض وبصيرة لا لغة النحو

والصرف (٢٢)»، كما تدعو إلى تدمير اللغة بتسكين حروفها أو ترك قواعدها، وإلى الأخذ بالعاميات وكتابة الآداب بها، وتزعم أنها ماتت ولا أمل في حياتها وهذا ما فتح الأبواب على مصراعيها أمام الأخطاء وركاكة الأسلوب.

كما دعت إلى أدب غامض لا يفهم، و«الشعر العربي عرف الغموض، ولكنه ليس الغموض



د. عبدالقدوس أبو صالح

الــذى يـقـول بــه الحـداثـيـون اليوم، وهذا الغموض غموض تافه، هذیان، ونفخ علی زجاج بارد»(۲٤). وبعض الرموز غدت عند الحداثيين هلوسة وهذيانا ينفث فيها الفجور والكلمات السوقية التي يربأ الإنسان أن يفوه بها، وهذا ما أحزن القلوب وأقض المضاجع، لأن غاية الأدب أن يسمو بالجماهير مضمونا ولغة

لا أن يهبط بها إلى الحضيض لأنه يقلد الغرب، ولهذا قال د.عبد القدوس أبو صالح رئيس رابطة الأدب الإسلامي العالمية:

يا أيها الأدباء أضحى الفن بالإيمان جحدا يا أيها الأدباء صار الشعر للتزييف ندا

كم من ضلالات الفنون تزيد في التضليل بعدا

والجنس في الآداب يهدم ما بناه الدين وأدا.<sup>(٢٥)</sup>

ومن قديم لام ابن الأنباري ابن المعتز لتدوينه شعر أبى نواس، وقال: إن من حق هذا الخليع ألا يتلقاه الناس بألسنتهم، وألا يدونوه في كتبهم، ولا يحمله متقدمهم إلى متأخرهم. وقال أبو عمرو الشيباني: «لولا أن أبا نواس أفسيد شعره بهذه القاذورات - يعنى الخمور- لاحتججنا بشعره. وأعلن ابن بسام صاحب الذخيرة تبرمه من كل شعر فيه إلحاد وفلسفة. وحذف ابن حزم الأندلسي كثيرا مما يفسد أخلاق الناشئة. وقال ابن شرف القيرواني: «إن النظرة إلى بعض القصائد من زاوية خلقية إنما هي من صميم العمل الفني».

وأخيراً، فإن الكشف عن الجذور الفلسفية والعقائدية

الوثنية التي تكمن خلف هذه المدارس أولى بالاهتمام، وهذا ما تقصِّر فيه الدراسات؛ حتى الجامعية منها، مما أدى إلى الإحساس بالنقص تجاهها لعدم الأخذ بمعطياتها، والحقيقة هي أن المنهج صدى لأصوله النظرية، ويخشى من عدم توضيح هذه القضية في الدراسات النقدية أن تتحول الآداب إلى مادية فتقلب الموازين والمعايير وتنعكس الغايات.

وقد تخبط النقد والأدب

العربيان في ظل هذه المدارس الأدبية والنقدية الغربية.

وهناك ضوابط للاستفادة من مدارس النقد الغربي تقوم على أنه ليس من الموضوعية في شيء أن نطبق مبادئ غربية تختلف في جذورها وبيئات أهلها على نقدنا العربي المختلف في جذوره وبيئته.

كما أنه لا يليق بالمسلم أن يأخذ مدرسة نقدية ويحاول أن ينتج نصا أدبيا بناء على معطياتها، لأنه وإن خلصها مما

يخالف الإسلام، فإنه يضعف فيها الصوت الإسلامي كما هو الحال في بعض الأعمال الأدبية المتأثرة بالمدرسة الواقعية.

ولكن هذا لا يعني أن ندع الاستفادة من معطيات هذه المدارس شريطة أن يتمثل الأديب المسلم فنيتها، ثم يخرجها في بوتقة إسلامية، وأن يوظفها لخدمة أهدافه ولغته، وبهذا نكون في حيز التبادل الثقافي القائم على الأخذ والعطاء مع محافظتنا على أصالتنا وهويتنا

#### الهوامش:

- (۱) رواه الحاكم في مستدركه والطبراني في المعجم الأوسط عن حذيفة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم بهذا اللفظ. وقال فيه الألباني: ضعيف جداً، السلسلة الضعيفة، ج١، ص ٤٨.
- (۲) د. يوسف القرضاوي، الخصائص العامة للإسلام، نشر مكتبة وهبة، القاهرة، ط٤، س١٤٠٩هـ/ ١٩٨٩م، ص١٩٨٨.
- (۳) سيد قطب، النقد الأدبي أصوله ومناهجه، بيروت، دار الشروق، ط٥، ١٤٠٣هـ، ص٢٠.
- (٤) الأدب الصادر عن مسلم دون أن يحوي رؤية إسلامية فيسمى أدبا محايدا، والأدب الصادر عن غير مسلم ولكنه يوافق مبادئ الإسلام فيسمى أدبا موافقا، وما كان فيه مخالفات للإسلام فيسمى أدبا مضادا.

- ٥) في الأدب الإسلامي، ص١٠٧.
- (٦) مجلة الأدب الإسلامي، ع٤٥، س٢٠٠٥م، ص٣٦، بعنوان حوار مع د.صابر عبدالدايم.
- (۷) ينظر مثلا قصيدته في رثاء جدته التي شابهت قصيدة المتنبي في رثاء أمه في ديوان الشوقيات، ٢٨/٣.
  - (٨) ديوان الشوقيات، ١/١١.
- (٩) نحو مذهب إسلامي في الأدب والنقد، ص٧٧. وخفاجي، مدارس النقد الأدبى، ص١٦٥.
- (۱۰) راشد عبد الله، رواية شاهندة، ط۱۹۹۸، اتحاد كتاب وأدباء الإمارات في الشارقة، ص٦٨.
- (۱۱) سيد سيد عبد الرازق، المنهج الإسلامي في النقد الأدبي، ص١٤١ ١٤٢، وخفاجي، مدارس النقد الأدبى، ص١٥٨.
  - (١٢) الحداثة، ص٤٠.

- (١٣) نحو مذهب إسلامي في الأدب والنقد.
- (١٤) مدخل إلى دراسية المدارس، ص٢٤٠.
  - (١٥) الحداثة.
  - (١٦) الحداثة، ص ٥٧ و١٥٦ و١٧٣.
- (۱۷) خفاجي، مدارس النقد الأدبي الحديث، ص١٧٦.
  - (۱۸) السابق نفسه، ص۱۸۵.
- (۱۹) اتجاهات النقاد العرب، ص۲۸۰. والنص: ص۲۹۰.
  - (۲۰) ديوان ألوان طيف.
- (۲۱) نقلاً عن د.وليد قصاب، الحداثة العربية، ص٨٢.
- (۲۲) علي أبو الريش، ثنائية مجبل بن شهوان، ص۱۸۲.
  - (٢٣) الحداثة، ص١٨٩.
  - (٢٤) الحداثة، ص١٦٩.
- (٢٥) من الشعر الإسلامي الحديث، ص١١٠.



وحّعت دُنياك



د. حيدر الغدير – السعودية

إلى أخي الكريم السّريّ، المحسن، أحمد باجنيد، وهو في ضيافة الله، ويا لها من ضيافة!.

ودعت دنياك في حمد وإيمان لأنك المرءعاش العمر معتصما ومن يعش مؤمناً بَرّاً ومُحتسباً ينلُ حياةً بنعمى الله ناضرةً ويأتِه الموت في رفق وفي حَدَب ندًّان تربان بل روحان ربُّهما

أدمنتُ صُحبةَ إخوان غطارفة وجدت فيهم إخاءً صادقاً ويداً وطيّبات من الأخلاق طاهرةً أحببتهم وأحبُّوني وفي عجل لأننى حضرميًّ في سجيَّته أرواحُنا وإله العرش بارئها

ودوعن (١) وحماها الله دارُهُدي رأيتُ في أهلها فضلاً سعِدتُ به وكان لي شهَدُها (٢) من أحمد هبة وبسمة وحياء الصمت يسبقها وكان شكرى له حيناً مداعبةً كأنَّ جدِّيَ بلَّ اللّٰهُ أعظُمَهُ وفي شبام كما قالوا وفي عدن

وعادَ والسّعدُ فيه ديمةٌ وشدا جمعٌ من الصحب مثل الرَّا أُدسيرتهم إذا «تحضرمتُ »فارضَونى أزدُ شُرَفاً

يا أحمد الخير دُنيانا رواحلُنا ولى اليقين بأنّا ظافرونَ غداً والملتقى عدن نشتار أنعمها

تمضى سراعاً بنا للعالم الثاني لأننا مذ نشأنا أهلُ إيمان فرحمة الله بحرُّ دونَ شُطآن

وفي محياك بشرٌ الأمن الهاني

بعروة إلله في سرٍّ وإعلان

يسعى لأخراهُ لا للعالم الفاني كأنها هِبةٌ من كفِّ رضوان

يقول رائيهما المبهور هذان

براهما توأمئ قُربي وإحسان

من الحضارم من سمر وغُران

تمتدُّ بالودِّ في صدق وتحنان

كانت أمانيّ في بوحي وكتماني

والحب أدناهم منّى وأدناني

وتلك مكرمةً يعلو بها شاني

لها تآلف أنداد وإخوان

والشاهد الناس من شيب وشُبّان

كأنه طيب أرواح وريحان

كأنها قلبه المضياف والحانى

كأنها همس وجدان لوجدان

وتارةً شكر تقدير وعرفان

في دُوعن عاشَ محبوراً وبيحان وفي تريم وكل ريٌّ ظمآنِ

وعندهُ من جدا التّرحال كنزان

وفرحة دارها قلب وعينان

وأسبق الصحب من هان ومن شان

(١) دوعن: مدينة في حضرموت، وهي مسقط رأس الفقيد رحمه الله.

(٢) كان الفقيد يهديني الكثير من العسل الحضرمي، وكنت أشكره بالثناء والمداعبة وطلب المزيد.

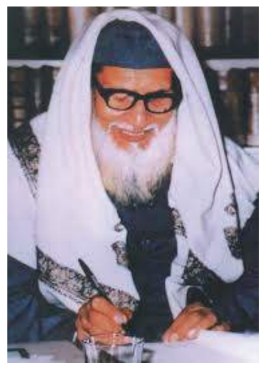


تلقى له فضلاً يظلُّ منَشَّرا تهبُ الوضاءةَ والصباحَ الأنورا ويفوحُ في كلِّ المجالس عنبرا يانا، ولا قد قد عاش فينا أعصرا تركت يباب دارنا مُخضوضِرا أعمى البصيرةِ لا يُحِسُّ ولا يرى أجل الثقافة والعلوم فأكثرا! فيَّاضة، حملتُ وفاءً أنضرا! ءُ لدى أناس لا يباعُ ويُشترى! ملاً الجوانح عبرة وتفكُّراا كم شاعر متألِّق قد أشعرا! روّى النُّفوسَ مواعظًا وتدبُّرا! قد كنتُ يومًا بالعطاء مقصّرا عن كلِّ ما أسدى إلينا ويأجُرا وسقاك ربى من جناه الكوثرا وحسينٌ زرعٌ من جناه أثمرا ما خطّه ذاك العظيمُ وتَعَمّرا

ما كلُّ منَ قد غاب في بطنِ الثَّرى ما كلُّ من يمضي يخلِّفُ سيرةً أو يبتني في الأرضِ ذكرًا شامخًا بل بعضٌ من يمضى كأنَ ما جاء دنـ لكنَّ أحمدَ باجُنيد دِيمةٌ منّ ينسَ فضلَ الباجنيدِ فإنه قد كان معطاءً، وكم قد جاد من كم ضمنا في بيته في ندوة أحيا الوفاءُ بها ، وكم شحَّ الوفا كم قيل فيها من حديث نافع كم من بليغ مِصَفَع قد هزّنا كم عالم أغنى العقولَ حديثُه يابنَ الجنيد بذلتَ لم تبخلُ وما أدعو الإله بأن يُثيبَ فقيدَنا وتقبُّل الرّحمنُ ما قدّمتَه إنَّ كان أحمدُ قد مضى فمحمدٌ بُورِكتُما وهُديتما كي تكملا



د. وليد قصّاب - سورية



مختارات الإمام أبي الحسن الندوي - رحمه الله-في أدب العرب، كما يشهد بذلك الأدب الشيخ على الطنطاوي، وكفي به شاهداً: «أجود كتب المختارات، وأجمعها لفنون القول وألوان البيان »(٢) على حن أعوزت كثيرا من لداتها الأخرى.

وقد أشار الندوى إلى النقاط التي جعلته بضع هذا الكتاب في (المقدمة) التي استهل بها كتابه، فهي تعطينا مؤشرات ضافية عن الندوي الناقد، وعن ريادة النقد الموضوعي لمدرسة الأدب الإسلامي. وقليلا ما وقعنا على مادة مفردة، تنوه بالندوى في آرائه النقدية بصفة متميزة إلا نتفاجاءت شذرمذر.

فالقدمة فضلاعن أنها تشكل مدخلا إلى المختارات التى وضعت في الكتاب، تمثل فاتحة للأدب الإسلامي، ونافَّدُة إلى الأسس النقدية التي قام عليها صرحه الشامخُ.

# أبو الحسن علي الندوي رائد النقد الموضوعي للأدب الإسلامي دراسة تحليلية في مقدمة(') كتابه مفتارات من أدب العرب

عبدالوهاب الديروي- باكستان \_\_\_\_

ولكننا - وقبل الدخول في غمار ما اختار - نتساءل: هل أودع المؤلف هذا الكتاب شيئًا من عمله الإبداعي قبل أن يودعه أعمالا ومقالات لغيره؟

والجواب سهل ميسور؛ فإن سماحته المتواضعة وإن لم ترض أن تعلو بنفسها إلى صفوف الأدباء، فإن المقدمة ذاتها خير مساهمة، وقعت منها بمكانها اللائق، فهي

إذا أول ما تفرض علينا نفسها لنأخذها بالتحليل والدراسة.

#### ⊳عناصرعامة في القدمة:

ثمة عناصر متدافعة تحويها المقدمة، تطلب إلينا الحديث عن نفسها، ولكن الذي يجلب الانتباه أولاً هي تلك العاطفية مؤثرة في القلب. العامة السارية في مضمونها، وتلك العصامية الأدبية الناقدة التي تترقرق أجلى ما يكون في

غضونها، وتلك البلاغة الطبيعية التى تطالعنا من فقراتها، وتنتقل بنا من حكم إلى حكم، ومن قضية إلى قضية رويداً رويداً، وفي هدوء تام، حتى تخلص منها إلى نهاية فاصلة للحكم، مقنعة للعقل،

هـذه واحـدة، والثانيـة: أن المقدمة في الوقت نفسه تمثل القاعدة: التنظير قبل التطبيق،

وبالتالي فإنها تنظر لنا أساسيات مدَّعى الندوي كما يرتئيها، وينشرها على بساط البحث، لتكون مدخلاً إلى المادة الموضوعة المطروحة على صفحاته.

والثالثة: أنه في مقدمته يقيم دعوى تكاد تكون دليل نفسها-كما يسميه أهل المنطق- ولا حذر. فأن كانت الدعوى منطوية في مضمونها، فإن المجموع من شكلها ومحتواها المضموني هو الآخر يقوم عليها دليلا، هذا طبعاً إذا أغفلنا لساعة المتمسكات الظاهرة التي يسردها لنا المقدم العلامة ارحمه الله-في ثنايا مقدمته على النحو التدريجي الدائب.

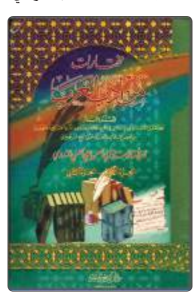
#### ⊳ رحلة أدبية انتقائية:

إن سيماحة الشيخ الندوي حرحمه الله- بحافز غيرته على ضياع الأدب الحقيقي، يشد رحلة أدبية نقدية انتقائية، ثم يعود بنا إلى جذور التاريخ الأدبي في تراثنا الإسلامي على امتداده الطويل الشيامل، حيث يقضي سياعات وسياعات في مكتبات العلم والأدب، والفن والنوق، وبين أسفار المعرفة، وركام هائل من الثروة الأدبية التي خلفها لنا من الثروة الأدبية التي خلفها لنا أباؤنا، ينفض عنها الغبار الذي طالما علاها، ويحرثها، ويستخرج منها جواهرها ويودعها كتابه.

وهي - المختارات - بمفردها واحدة واحدة بمكانتها التي لها، ولكنها في مجملها تحمل كذلك دلالات متعددة، تتمخض لنا عن أمور ذات بال، منها:

- حذق أدبي عظيم، مشهود به لصاحبه، ويدل دلالة واضحة على المجهود الحميد الذي كرَّسه، والخبرة التي يمتلكها. - ولكن لا يكفي المجهود ولا الخبرة وحدها، وهنا يأتي الذوق الذي حظي منه أديبنا الرائد بوافر الحظ، وقد تلاقى الفن والذوق فيه، حتى كان منه هذا الكاتب وهذا الطبع.

- إنها تمخضت لنا كذلك عن فهم عميق للطبيعة الأدبية، وميلها إلى الحقيقة والواقعية، وينم عليه هذا الاستيعاب الواعى



لمذاهب النثر العربي على مر القرون الطوال، وقد عاشها خلال هذه الرحلة الطويلة والشاقة في آن، حتى وقف منها في نهاية المطاف على مفترق من الأدبين: «الطبعي مفترق من الأدبين: «الطبعي لنفسه أدوات الفن والأدب والياتهما، والتراث العربي الني استلهمه، ليخلص بهما إلى ترجيح الراجح بأولياته تلك.

# ⊳ عوامل النقد الأدبي عند أبي الحسن الندوى:

وعـوداً على بـد، فإن من الضروري هنا أن نشير إلى العوامل الرئيسية التي قد باتت بمرعى من أديبنا الرائد في هذا العمل النقدي والانتقائي، باعتبارها مرتكزاً للعمل، ومبرراً لوضع الكتاب الإسلامي في الوقت نفسه.

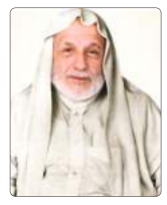
عامل النوعية: وتكاد تكون أهم من كل ما عداها، وتعد اليوم ثلمة كبيرة في مناهج التاريخ للأدب العربي، وظهر ذلك في مدى اعتناء الندوي بالنوعية في الاختيار، فقد التزم خط التقسيم الموضوعي في وضع المختارات، ولم ينتهج الخط الزمني المسلسل، وبذلك فإنه يعفينا

من رتابة العرض التاريخي في السرد والوضع، وقد ظل هو المثل الأعلى لدى رجال التاريخ الأدبى، انسياقاً وراء الأدب العالى المنهج تاریخیا، مع أنه یخترم جوانب كبيرة الشأن، مما يجب مراعاتها في واقع الأدب جمعاً وتدويناً، فرب أدب عصر واحد يتقاطع نوعياً، لأن نشأة الأدب ونماء وازدهاره كالطفل في كل هـؤلاء، لا يقدر بطبيعته أن يقفز إلا قفزة نوعيةً من تقاليد طويلة المدى إلى صنف آخر منه، كما هو الرأى عند بعض الأدباء في العصر (٢).

إن الندوي يضع لنا نموذجاً آخر من نوعه في التاريخ، هو الأحق بالقبول والاتباع، وأن يصاغ في ضوئه الأدب صياغة جديدة، لأن الأدب لا يرتبط بالعصور والأزمان، بل يهب بعيداً عن الأحداث التاريخية، ولا يلمسها إلا في حاجة لا يغنى عنها، إنه يهب حول العواصف السياسية لا عليها. ومن هنا فإن «المختارات» تهتم في سياقتها بالنوعية، أو قل بفنون الأدب العربي على مختلف ألوانه، من معجز، إلى وعظ، إلى وصف، إلى رسائل، وتاريخ، وإلى آخر ما مضى فيها كتاب الندوي.

عامل الزمان والمكان: علماً منا - وفي الدرجة الثانية

 أن تعامله مع نوع الأثر الأدبى لم يغفل «عامل الزمان والمكان» كما يصطلح عليه أهل النقد، إنه لم يلغ اعتبارهما فعل بعض المعاصرين الذين ذهبوا إلى هذا الرأى (٤) إلا أن الاعتداد بهما إنما جاء تبعاً وليس رأساً، وما كان للشيخ الندوى أن يغفلهما على طول الخط، لأن العامل قد يترك أبعد الأثر على موضوعات النثر



على الطنطاوي

العربى، وثمة دلالات تاريخية تبين كيف أن العرب أحسوا أثر البيئة في الشعر والنثر، وكيف أن مبدأ الزمان والمكان أسهم في تقويم الأدب عندهم، ولكن كفة التقسيم الموضوعي التي تبدو راجحة، وفضلاً عن الحديث فإنا نجد في القديم: مثل ابن سلام الجمحى (ت: ٢٣١هـ) الذي يعده بعض الباحثين «رائد النقد الموضوعي»(٥) قد جعل في كتابه

«طبقات فحول الشعراء» طبقة خاصة لشعراء فن الرثاء.

ومن هذا المنطلق فإن الندوي إذا لم يفته من جهة أن يضع في اعتباره الأدوار التاريخية من العصير الإسبلامي الأول إلى القرن الرابع عشر الهجرى، فإنه من جهة أخرى - وهي الأولى - انتهج في انتقائه المنهج النوعى الحكيم، ولا أدل على ذلك من الجملة المعرفة التي في أعلى الغلاف: «مجموعة تمثل الأدب العربي في جميع مظاهره ومناحيه الأدبية والتاريخية والتذهيبية...<sup>(٦)</sup>» ولذلك؛ فإذا استعرضنا المختارات واحدة بعد واحدة، نجد هذه السمة ماثلة للعيان، والحديث فيها يطول، وسنأتيه لاحقاً إن شاء الله.

ويجمل بنا ونحن نؤكد على أهمية النوعية أن نعرج على ما يراه أديب العربية الكبير على الطنطاوى في هذا المنظور، يقول: وتقسيم العصور الأدبية تبعأ للعهود السياسية - وهو المتبع في تدريس الأدب في المدارس-تقسيم لا يقوم على أساس؛ لأنه ليس بين السياسة والأدب تشابه ولا ارتباط، ولا تصح النسبة بينهما طرداً ولا عكساً، فربما ازدهر الأدب بازدهار السياسة

كصدر العهد العباسي، وربما تأخر بتقدمها، كالعهد الإسلامي (الأول).

وخير من ذلك أن ندرس الأدبية، الأدب تبعاً للمذاهب الأدبية، فلم لا نكشف في الأدب العربي عن الصفات المتشابهة في طائفة من الشعراء، فتجعلها مذهبا؟ فيكون في الغزل المذهب العذري، والمذهب القصصي، والمذهب الصوفين...(٧)

#### عامل الروح والعاطفة:

هو العامل الرئيسى الذي يتجلى أعظم ما يكون في رؤاه النقدى، ويملكه زمام الريادة الأدبية، وهو الذي أدى بدوره إلى مذهب جديد في الأدب الإسلامي. وما كان لرجل مثل الندوي أن يتناساه، ولا يتعامل معه، كيف وهو مذ تفتح وعيه على الحياة، يجد نفسه قبالة بيئة ذات توجه إسلامي، بما استطاع أن يحظى بأوفر حظ من المعاناة الوجدانية الأدبية من الوجهة الإسلامية، وعليه فإنه لم يشق طريقاً وسط الطرق المتشعبة إلى الأدب الإسلامي عفواً، ولم يقدم عليه مباشرة، بل عايشها تجربة من قبل بما يسمونها «المعايشة التاريخية» (^) وتبلور معه خلالها إحساس متزايد بتفعيل العامل

الديني العاطفي، ونفس الشيء يفرض على الندوي نفسه في السياق المنهجي للمختارات، بينما تبقى العوامل الأخرى (أ) إلى جانبه تسير على الهوامش، ولم يفعل هذا الأخير عمله نظرية صرفاً أملاها عليه عقله الواعي وحسب، ولكنما كانت روحاً فكاك بينهما، استقاها من ثدي الرسالة، وتوارثها من سلالة السيادة، بما كان لها من أثر في بنات أفكاره وعباراته – شاء أم بنات أفكاره وعباراته – شاء أم فبينما يمضي في الحديث

ابى - قطره الله الني قطر عليها. فبينما يمضي في الحديث في مقدمة المختارات عن الأدب وقواعده من الرؤية العامة، وبينما ينقده بشتى أصنافه نقداً أدبياً وموضوعياً، إذا هو يمزجه في كل أولئك بتلك الروح الإيمانية، والإحساس الروحاني، وإذا به يدر عليه من قلبه النابض بالحب والعاطفة، وعقله الواعي لمعاني الإيمان والإسلام وحسه المرهف بالنفاذ الصادق.

فهو إذاً وضع في الاعتبار النقدي قانون الناموس الكوني، وسخر الأدب للقواعد الجارية المعمول بها، وأن الأدب العربي منها بمكان سائر الآداب

الإنسانية، يصاب بما تصاب من محنة، ويخضع لما تخضع له من «الأحوال الاجتماعية، والعوامل السياسية، وحركات الإصلاح والبعث الجديد»(١١) فإنه بالتالي يعطي للرؤية الإسلامية مكانتها الأولى في المقياس، يزن الأداب العربية في ميزانها، من حيث تطل بها على الفضاء الواسع «والسماء الكبيرة».(١)

وأعظم ما يثير إعجاب نفس مؤمنة متذوقة، وما عساه أن يكون خرقاً ملموساً ذا شأن هو اعتبار كتاب الله المعجز، فكتب الحديث، فالسيرة والتراث عمدة الأدب الإسلامي الحق في بلاغتهاالصادقة، وأسلوبها الروحي السيامي الندي يحلق بالمتلقى من ضيق الآداب الصناعية، وجور المعانى المبتذلة، وعبادة المادة والمعدة، إلى فضاء الطبيعة، والمعانى العالية، والإيمان والحنان، وإلى «الكون والحياة والإنسان والمصير بمدى أوسع، حيث يلتقى الوحى مع الوجود، والأسماء مع المشخصات»(١٠).

وثمة أمثلة رائعة جميلة يعرضها لنا الندوي على بساط كتابه مما كانت العرب العرباء يتكلمون بها، ويتفكرون بها في ضمائرهم، أو يحدثون بها على

موائدهم، من لدن الرسول العربي صلى الله عليه وسلم - مروراً بأبى حيان التوحيدي وعبد القاهر الجرجاني، إلى ولي الله الدهلوي وعلى الطنطاوي رحمهم الله.

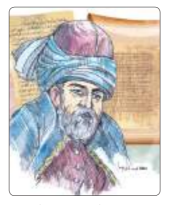
ويرجع السرفي فضل هذه الكتابات العلمية والدينية وتأثيرها وقوتها وجمالها إلى «أن هذه الكتابات قد كتبت عن عقيدة وعاطفة، وعن فكرة واقتناع، وعن حماسة وعزم»(١٢).

إن سماحة الندوى يدعونا معه تدليلاً على ذلك إلى القراءة في كتابات الغزالي في «الإحياء» وفي «المنقذ من الضلال»، وإلى القراءة في خطب عبد القادر الجيلاني رحمهما الله، وما كتبه القاضى شداد عن صلاح الدين، وما كتبه شيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه الحافظ ابن قيم الجوزية في كتبهما، لنرى مثالاً رائعاً للكتابة العالية، وللأدب الحي الخليق بالبقاء. «ولا سبب لذلك إلا أنه كتب عن عقيدة وعاطفة»(١٢).

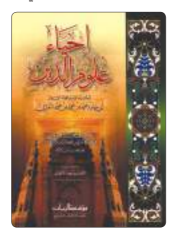
#### عامل الطبيعة وعدم التكلف:

عامل آخر لدى أديبنا الإسلامي الرائد يمكن أن نسميه «عامل الطبيعة»، ومن قرأ مقدمة كتابه شهد أنها كأنما سيقت لتعزيزه، وللقضاء على مذهب

الصناعة والتكلف، وتحرير هذا الأدب المسكين من ربقة الظلم التي طالما طوقته في قرون الانحطاط الفكرى والخلقى والاجتماعي



عبدالقاهر الجرجاني



«وحرمته مادة غزيرة من التعبير وباعثا قوياً للتفكير» (١٤)، ومن هنا يدخل الندوى بدوره المكتبة العربية، ليبرز منها الآداب في صورتها الحقيقية،» إنها قطع ونصوص منثورة في كتب الحديث والسيرة، والتاريخ، وكتب الطبقات

والتراجم والرحلات، وفي الكتب التي ألفت في الإصلاح، وكتب الوعظ والتصوف، وفي الكتب التي سجل فيها المصنفون خواطرهم وتجارب حياتهم، وملاحظاتهم وانطباعاتهم، ورووا فيها قصة حياتهم»<sup>(١٥)</sup>.

ويخيل للذين اطلعوا على مختارات الندوى كأنما يأخذ الرجل بيده مصباحاً من نور يوجهه في غياهب التراث، ينبش منه الخير الكثير والأدب الجم.

ولكن هذا الاندفاع للمذهب الطبيعي، وهذه القناعة العميقة للأدب الحقيقي، وهذه الرحلة الاستطلاعية في آثار الأدب المسترسل الجاري مع الطبع، كل هذا لم يقلل عند الأديب الناقد العادل من أهمية الأدب الصناعي، ولم يهون من مكانة مقامات الهمداني والحريري، ورسائل الخوارزمي، إن هذه «الطريقة الخلدونية» التي شد الندوى أزرها، ونصرها بشهود من أرض الواقع والتاريخ، لم تأت على حساب «الطريقة الفاضلية»، أو الصناعية، حتى يقصيها عن مسرح الاعتبار أصلاً، كل ما يريده أستاذنا الناقد باتجاهه المتزن أن الأدب الصناعي ليس هو الأدب كله، وليس من الحق أن يرفع عن

مستواه الذي يجب أن يكون عليه، وعن قيمته التي لا تجحد.

إن الندوي - على كل علاتها -يعترف «بقيمتها اللغوية والفنية، ويعتقد أنها مرحلة طبيعية في حياة اللغات والآداب»(١٦) فخير لنا أن نعطيها حظها من العناية والدراسية، ونضعها في مكانها الطبيعي في تاريخ الأدب وطبقات الأدباء، ولكنه لا يحسن تمثيل أدبنا العالى الذي هو من أجمل آداب العالم وأوسعها.

هذا ما يدعو إليه العلامة أبو الحسن الندوي رحمه الله في نهاية المطاف: «أن ننقب في المكتبة العربية من جديد، ونعرض على ناشئتنا وعلى الجيل الجديد نماذج جديدة من الكتب القديمة

للأدب العربي، حتى يتذوق جمال هذه اللغة، وينشأ على الإبانة والتعبير البليغ، ويتعرف هذه المكتبة الواسعة، ويستطيع أن یستفید منها» (۱۷).

ويقرر أن نفس الأساس، وذات الفكرة، مما دعاه إلى إضافة جديدة إلى خضم المختارات الأدبية، حتى جاء منه هذا الكتاب الذي «يجمع بين الطبعي والفن» لكل قيمة أدبية، ويجمع بين القديم والحديث، وما أحسن أدباً جمع بين القديم فالمتوسط فالحديث! علاوة على أنها بكل ما فيها تسد لنا الفراغ الذي فغر فاه من جراء «ضياع جيد المنثور» على حد تعبير الرقاشي (١٨)، ناهيك رواية كعب بن مالك -رضى الله عنه- ذات

الدلالات البلاغية العالية، وقصة عائشة –رضى الله عنها– مما يتناقله الكتاب بين دفتيه بكلا جزأيه مما يعمد فيها الندوى إلى خير ما كتب، وما وصلته يداه في القديم والجديد وما بينهما، يكاد يشكل سائر ألوان الكتابة، وبالتالي يستجمع كل خصائصها ومقوماتها، والحاجة إلى بلورتها التحليلية باقية ندخرها لفرصة لاحقة، ليكون موضوعاً بمفرده إن شاء الله، وهكذا فإن الندوي يناول المتلقى مفتاحاً، يفتح به بعد ما شاء أن يفتح من فن أو علم أو ثقافة، بلغته، وأسلوبه وأدبه، بل وليضعه على أقفال المكتبة العربية بما فيها، فيفعل فيها الأفاعيل، ويصنع التاريخ!

#### الهوامش:

- (١) نظرات في الأدب العربي، (ص: ٢١) رابطة الأدب الإسلامي، ومختارات من أدب العرب، (ص٠٠٠) طبع دار ابن كثير، بيروت).
- (٢) ذكريات علي الطنطاوي، مقدمة مختارات من أدب العرب، (ص: ٥) طبع دار ابن کثیر، دمشق، بیروت.
- (٣) د.عماد الدين خليل، محاولات جديدة في النقد العربي المعاصر، (ص: ۷).
- (٤) د.بنت الشاطئ، قيم جديدة في الأدب...، طبع دار المعارف، (ص: . ( 75-77

- (٥) د.محمود حسن زيني- مقالة: محمد بن سلام الجمحي، مجلة البحث العلمي، مكة المكرمة: العدد الرابع عام ۱٤٠١هـ (ص: ۲٦٣).
- (٦) مختارات من أدب العرب للشيخ أبي الحسن الندوى رحمه الله.
- (۷) على الطنطاوى، فصول في الثقافة والأدب، (ص: ۱۹۹) دار ابن حزم، دار المناة).
- (٨) د.عماد الدين خليل... مقدمة السيرة النبوية للشيخ أبى الحسن الندوى.
- (٩) د.عماد الدين خليل... مجلة الأدب الإسسلامي، الصفحة الأخيرة،

- (العدد: ٧٨).
- (١٠) المرجع السابق.
- (١١) مقدمة المختارات للشيخ أبى الحسن الندوى، (ص: ٧) طبع ابن كثير، نظرات في الأدب العربى.. المقال الأول، (ص: ٢١) رابطة الأدب الإسلامي.
  - (١٢) المرجع السابق.
  - (١٣) المرجع السابق.
  - (١٤) المرجع السابق.
  - (١٥) المرجع السابق.
  - (١٦) المرجع السابق.
  - (١٧) المرجع السابق.



ذات مرّة غلبنى التفكير في التراب فوجدته ينطق عن حقائق الكون والحياة، وكلماته تهمس في أذنى، واستهلّها بتوجيه شكوى: أنا التراب الذي بلغ من النفوس البشرية ما لم يبلغه شيء سواي، في التعبير عن الاحتقار والذلّة والمهانة. فيقال «أرغم الله أنفك» أى ألصقه بالتراب، ولما كان الأنف من جملة الأعضاء في غاية العزة، وأنا التراب في غاية الذلة، جعل الناس قولهم «رغم أنفه» كناية عن الذلة. وينظر الإنسان إلى ال على أنّني مادة وسخة، مع أنّ الله جعلني عبارة عن مادة حية تدبّ فيها الحياة. والواقع أنّ وجودي ضروري جداً لكثير من الكائنات على وجه الأرض، ولولا التراب لم يكن للحياة أن تنشأ أصلاً على وجه هذه الأرض.

ثمّ بدأ الوعظ والإرشاد وهو يقول: لا يهمّ البشر أنَّ الله خلقه من سلالتي كما قال سبحانه: ﴿وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ من سُلَالَة مِّن طين (١٢) (المؤمنون)، وفي الآية الأخرى: «هو الذي خلقكم من تراب». فكان من المناسب أن يتذكّر الإنسان حقيقته في كلّ حين

وآن، ولا يتكبّر، ولا يتجبر، ولا يظلم ولا يحتقر أحداً. ولكنّ العجب أنّه لا يفكّر في أصله، ويرتكب كثيرا من الأعمال ما لا يناسب بنيته وكيانه. وبالإضافة إلى ذلك لنا دور ريادي في حياة الإنسان وأسبابها.

عقب ذلك، جعل التراب يحكى حكايته مع الإنسان وأهمّيته في الكون فيقول: يا تُرى لو تأمّلت فيما يوجد على الأرض لوجدت أنّ كلّ ما يتعلّق بالإنسان وما يحتاج إليه من مساكن وملابس ومأكولات وتسهيلات، كلّها تتكوّن من ذرّاتي وتأتي من تحت الأرض. فالمال الذي يكون مرغوباً فيه لدى الإنسان ومحبّبا إليه، وإنّه يقيمه ويقعده، ومعظم نشاطاته لأجله، يكسبه الإنسان عن طريق التجارة والوظائف المتنوعة لقضاء الحاجات في معترك الحياة. ولا يهتم كثير من الناس بالحلال في كسبه. فأيّما كان شكل المال من الدراهم والدنانير والريالات والروبيات وهلم جرًّا، إنَّما يكون صنعه من الورق والمعدن وتبلغ سلالتهما الصناعية إلىّ. وسيرجع إلىّ بعد قضاء أيّامه فوق الأرض.

<sup>(\*)</sup> باحث الدكتوراه، قسم اللغة العربية، جامعة دلهي.

ألم يلفت انتباهك يوماً أنّ الإنسان عندما يجوع يأكل مختلف المأكولات حسب مستواه المعيشي من لحوم الإبل والبقر والغنم أو السمك وغير ذلك، والجميع مخلوق من ذرّاتي، ويأكل الإنسان الحبوب، والخضراوات، والفواكه وما إلى ذلك. تأتى كلّها من الحقول والأشجار التي تنبت من الأرض. وجميع المأكولات ترجع إلى الأرض وتغيب في جعبتى بعد ما تكون من المهضومات والمهملات.

وإن تتفكّر في الملابس التي هي حاجة بشرية من البداية، يتزيّن الإنسان بها في حياته، ويختار من تنوعها ما يدلّ على رخائه أو مسكنته، وما يجعله مرموقا أومعتوباً، ويصون الإنسان بها نفسه من حرارة الشمس وشدّة البرد، ويختلف اللباس مع الفصول من الشتاء والصيف والخريف، تجد أنّ جميع الملابس تصنع من الصوف وما إلى ذلك، ثمّ تمرّ بمراحل مختلفة في صناعتها وحبكها ورحلتها من التراب إلى جسم الإنسان. وإنّها ترجع إلى بعد رثاثتها وتفككها.

والجدير بالذكر أنّ المبانى التي يعيش فيها الإنسان أيًّا كان نوعها من قصور الملوك والوزراء والأمراء، وبيوت عامّة الناس، وأكواخ الفقراء والمساكين، ومهما كان شكلها وارتفاعها وعرضها، ومهما كانت متميّزة بالاتساع والطراز، إنّها مبنية من الإسمنت والآجُرّ والجصّ واللبنات وهلُمّ جرّا، كلّ ذلك يتكون من ذرّات الأرض. وتتبدّل الأبنية بالتراب بعد أن أصيبت بالانهدام والدّمار.

وهل تدبّرت في المراكب ؟ إنّها حاجة ملحّة للإنسانية منذ القدم، يستخدم منها الإنسان ما يناسب وضعه ويقضى حاجته من الدرّاجة والسيارة والحافلة والقطار والطائرة والسفينة وهلم جرًّا. إذا تفكّرت في كيانها وبنائها وجدت أنّ سلسلة صنعتها

تتصل بالتراب. إنّها أيضاً تندمج في التراب بعد أن تكون مهملاً.

وعلى هذا المنوال، كثيرٌ من مرافق الحياة وما يختص بها من مراوح ومكيفات وثلاجات وتلفزيونات ومذاييع وحواسيب وما إلى ذلك من الأدوات الكهربائية، والأجهزة الإلكترونية والتكنولوجية، بالإضافة إلى أثاث البيت من سرر، وأرائك، وكراسي، وطاولات، ونحوها يستخدمها الإنسان في كلّ حين وآن، وقد صارت جزءاً لازماً من حياته. ألم تر أنّ كلّ ذلك يصنع من مختلف المعادن والأخشاب التي تخرج من تحت الأرض فيقطع الجميع مراحل مختلفة من التراب إلى تناول الإنسان. وبالتالي يرجع كلّ ذلك إلى التراب بعد الإصابة بالزوال والانهيار.

فينتج ممّا سبق أن ما يأكله الإنسان ويلبسه ويسكن فيه ويركب عليه ويتمتع به، كلّ ذلك من عناصري. ويمكن الاعتراف بأنّ كلّ شيء مادّي على وجه الأرض خلقه الله من التراب. وعندما يموت الإنسان، يدفن في الأرض ويحثى عليه التراب ويصير بعد أيّام جزءا منه. وقال الله تعالى: ﴿منْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفيهَا نُعيدُكُمْ وَمنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى (٥٥) (طه).

ويا هذا! رغم كلّ ذلك، ألا ترى أنّ كثيرا من الناس يتجاهلون علاقتهم بالتراب، وينسون أنّ بدايتهم ونهايتهم كلتيهما في التراب خلال هذا العالم المادّي في حين ينبغي للإنسان أن يجتنب الخيلاء واعتبار نفسه شخصية عظيمة قوية قادرة، وهو يعيش بين الطين والتراب. فيجب عليه أن يتدبّر في قدرة الله تعالى وآياته في النفس البشرية والكون والحياة كي يهتدي إلى الصراط المستقيم. قال الله تعالى: «وفي أنفسكم أفلا تبصرون»، وقال: «إنّ في خلق السموت والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولى الألباب»■





أستاذ جامعي مرموق، قضي سنوات طويلة في تخريج أجيال في الجامعات السعودية والأردنية، وتواصل مع المؤسسات الثقافية تواصلا حثيثا، وأضحى اسمه بارزا في الساحة النقدية من خلال كتاباته في الصحف والمجلات، ومؤلفاته الغزيرة، وحضوره التى لا يكاد ينقطع في الأندية والندوات والمؤتمرات، محاضرا ومعقبا.

ألف كتابا نقديا في الأدب الإسلامي في وقت مبكر(في الأدب الإسلامي قضاياه وفنونه ونماذج منه)، فكان بذلك ممن مهد الطريق مع الرواد الذين ذكرهم فيهذا الحوار، وأظهر تواضعه حين أخفى ذكر اسمه وعنوان كتابه الذي ألفه. فإلى اللقاء الذي أجرته مجلة الأدب الإسلامي معه.

# الناقد الدكتور محمد صالح الشنطي ( (الادبالسلامي):

الأدب الإسلامي ينزع إلى التعامل مع المناهج السياقية التي لا تفصل بين العمل الأدبى ومحيطه وكاتبه، ولكنه لا ينغلق دون المناهج النصوصية

\_\_\_\_ حوار: التحرير.

■■ يتوق جمهور الأدب والنقد للاطلاع على السبيرة الداتية والعلمية لأصحاب القامات الشامخة في هذين الميدانين. والدكتور محمد صالح الشنطى قامة شامخة ومتميزة بعطائها الغزير والعميق، فماذا يُحّدُث

الجمهور عن سيرته الذاتية والعلمية؟

■ ليس في سيرتى الذاتية والعلمية ما يميزني عن أبناء جيلي، فقد درست اللغة العربية في كلية الآداب بجامعة القاهرة، وتخرجت فيها عام ١٩٦٨م، ثم أكملت دراستى العليا فيها حتى حصلت

على الدكتوراه عام ١٩٨٢م.

عملت في سلك التعليم الثانوي حتى عام ١٩٨٠م، وبعد تفرغي للدراسة عملت أسبتاذا مساعدا بكلية المعلمين في حائل ثم أستاذا مشاركا، ثم أستاذا.

وفي عام ٢٠٠٦م؛ عينت في جامعة جدارا للدراسات العليا،

ثم رئيسا لقسم اللغة العربية، ثم عميدا للبحث العلمي والدراسات العلميا، ثم عميدا للآداب حتى عام ٢٠١٤م، ثم دعيت للجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة أستاذا زائرا حتى الآن.

شاركت في عقد الثمانينات الميلادية في النشاط الأدبي الصحفي والمنبري، كنت أقدم قراءات نقدية للملاحق الثقافية: ملحق المدينة وعكاظ والرياض والجزيرة واليوم، وفي الصفحات الأدبية لمجلات اليمامة والشرق والتوباد.

وتنقلت بين مختلف النوادي الأدبية وفروع الجمعية العربية السعودية للثقافة والفنون في المملكة العربية السعودية في جدة والرياض والمدينة المنورة ومكة المكرمة وأبها والباحة وجازان والدمام والأحساء وحائل والوجه، وفي الجوف، وشاركت في عدد كبير من المؤتمرات الأدبية والملتقيات والندوات في الأردن ومصر والمملكة العربية السعودية وغيرها، واشتركت مع المرائي الشاعر فارس سليمان وجهاد الكبيسي ونزيه أبو نضال في إصدار مجلة الأدب العربي.

أعددت مع زملائي حين كنت عميدا لكلية الآداب لمؤتمرين أدبيين شارك فيهما عدد كبير من الباحثين في العالم العربي،

كما كنت نائبا للجنة التحضيرية الدولية التي أشرفت على عقد المؤتمر الدولي الأول لعمداء البحث العلمي والدراسات العليا في قطاع غزة. وكنت قد أشرفت على إعداد ندوة علمية سنوية كان يقيمها قسم اللغة العربية في كلية المعلمين في حائل حيث أصدرنا ما يقرب من عشرة كتب تتضمن أعمال هذه الندوة السنوية.





د. أحمد محمد علي

قمت بعون الله بنشر ما يربو على خمسة وثلاثين كتابا، وعدد كبير من الأبحاث والمقالات في نقد الشعر والسرد. حاولت أن أكتب بعض القصص القصيرة والشعر ونشرت بعضا منها، ولكنني انصرفت بعد ذلك للكتابات النقدية.

تشرفت بالتكريم في عدد من الموسات المحافل من قبل عدد من المؤسسات الثقافية، مثل وزارة الثقافة وإثنينية الشيخ عبد المقصود خوجه، وثلوثية السيف وكلية المعلمين بحائل، وبعض الأندية، والجمعية العربية السعودية للثقافة والفنون. واشتركت في لجنة الحكم لجائزة الملك فيصل العالمية ولجائزة العويس وجائزة الإبداع وغيرها.

وفي انتظار حسن الخاتمة نأمل أن يغفر الله لنا خطايانا ويتجاوز عن سيئاتنا، إنه تعالى نعم المولى ونعم النصير.

# ■■ لماذا هنذا الجدل حول مصطلح الأدب الإسلامي؟

■ ثمة جدل واسبع حول شرعية هذا المصطلح ؛ فثمة من يرى أن الإسبلام رؤية شاملة لا تقتصر على الأدب، ولهذا فإن هذه المصطلحات الوليدة: الأدب الإسلامي والاقتصاد الإسلامي وعلم الاجتماع الإسلامي، وما إلى

ذلك تجزيئية لا ينبغى أن تستخدم، والعرب يقولون: «لا مشاحة في المصطلح»، ولا ينبغى أن يتحول ذلك إلى إشكالية تصرفنا عن الهدف الرئيس، وهو أن الأدب الإسلامي يأتى في إطار رؤية كلية، فلا ضير في معالجة هذه الظاهرة الثقافية الفنية في صلتها بتلك الرؤية؛ وهذا لا يعنى التجزئة، ولذلك نقول: إن النسبة إلى إسلامية الأدب تظل في إطارها الثقافي وخصوصيتها الجمالية التي تستلهم إنسانية الإسلام وتصوره للإنسان والكون والحياة؛ فالإسلام دين حياة لا انفصام فيه بين السلوك والتصور والرؤى.

وفي هذا الإطار يأتي المنجز الأدبي الإسلامي منذ أن أسس له محمد رشيد رضافي كتابه (الخلافة أو الإمامة العظمى) الذي كان يضم مجمل مقالاته في المنار، حيث اعتبر في حديثه عن اللغة العربية وأثرها في توحيد الأمة مؤسسا للدعوة إلى الأدب الإسلامي، ومصطفى صادق الرافعي الذي عدت قصته (الطائشة) نموذ جا مبكرا للأدب الإسلامي الحديث، وعد كتابه (تحت راية القرآن الكريم، أو المعركة بين الجديد والقديم) من الكتب التي عملت على إرساء الدعوة إلى الأدب الإسلامي، وقد





كان ممن يعدون مؤسسين في نقده وشعره لهذا المصطلح (الأدب الإسلامي)، وقد وصف بأنه في أعلى منازل الدعاة لهذا الأدب، وقد صنفت مقالاته في كتابيه (إعجاز المقرآن)، و(وحي القلم) بأنها أسست للمقالة في الأدب الإسلامي الحديث، ووصفه نجيب الكيلاني بأنه في مقدمة المدافعين عن قيم الحضارة الإسلامية، وأنه عرف بجزالة الأسلوب، ودقة التعبير،

أشار إلى ذلك محمد الحسناوي في حديثه عن الخاطرة والمقالة.

ومن الذين تبنوا الفكرة محب الدين الخطيب من خلال المنابر الصحفية التي تولى تحريرها مثل مجلة الفتح والزهراء (١٢٥٢هـ)، وكذلك محمد إقبال الشاعر الإسلامي المعروف (١٩٣٨م) في كتابه (فلسفة الذات) وذلك قبل أن يتبلور المصطلح على يد جملة من الكتاب الإسلاميين، مثل (أبو الحسن الندوي) ثم (سيد قطب) و(محمد قطب) و(عماد الدين خليل).

وفي اعتقادي يعد محمد قطب المنظّر الأول للأدب الإسلامي، فقد وضع في كتابه (منهج الفن الإسلامي) الأسسس التي تبين ملامح هذا الأدب. وهنالك جهود الأستاذ محمد حسن بريغش (رحمه الله) في كتابه الشهير عن الأدب الإسلامي، والحسناوي، والدكتور عبد القدوس أبو صالح، والدكتور عبد الباسط بدر، والدكتور وليد قصاب، والعديد من الأدباء والنقاد.

وفي اعتقادي أيضاً أن من بين أهم البحوث التي أرخت لهذا المصطلح ما كتبه الدكتور محمد الماجد تحت عنوان (مراجعات في

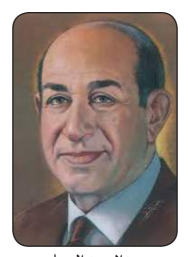
النشأة والتخصص)، وتحتشد مكتبة الأدب الإسلامي بأعداد كبيرة من الكتب والبحوث في الأدب الإسلامي، وهذا في حد ذاته منجز كبير يعتد به فضلا قررت في عدد كبير من الجامعات الإسلامية، وأصبح لها أقسام مستقلة في بعضها.

إن من أهم العقبات التي تواجه الأدب الإسلامي أشباه الأدباء الذين يعتقدون أن مجرد ذكر بعض المفردات والتراكيب التي تنتمي إلى الخطاب الإسلامي أدب، ناهيك عن أن أولئك الذين يكثرون من الحديث عن مشروعية المصطلح يغفلون أمرا مهما وهو أن الأدب الإسلامي شأنه شأن غيره من المصطلحات الإبداعية والنقدية.

■■ للقصة والرواية في هذا العصر حضور وتأثير يفوق بقية الأجناس الأدبية، ما موقع القصة والرواية الإسلامية فيهما؟

 الرواية الإسلامية تمثل تيارا سرديا مهما في الرواية العربية المعاصرة؛ ولكنها مكبلة محدودة المساحة؛ فالشخصيات فيها لا تتحرك بسهولة؛ ذلك أن شعورا داخليا لدى الروائي الإسلامي

الملتزم يحول بينه وبين رسم نماذج من الشخصيات مخافة أن تخرج روايته عن إطارها الإسلامي كما يعتقد، على الرغم من أن كاتبا مثل عبدالحميد جودة السحار، عن أن مادة الأدب الإسلامي وهو ممن يحسبون على الروائيين الإسلاميين، خرج في بعض رواياته عن المألوف وصورها متلبسة برذائلها مما جعل بعض النقاد



عبدالحميد السحار



نجيب الكيلاني

ينعى عليه ذلك في روايته (جسر الشيطان)؛ علما بأن رواياته وكتبه الإسلامية قد قاربت خمسين كتابا، جلّها أعمال روائية تناولت شخصيات إسلامية، واستلهمت التاريخ الإسلامي، وقد اتجه كثير من الروائيين الإسلاميين إلى التاريخ الإسلامي خشية انزلاقهم في وهدة الانحراف عن الجادة الإسلامية، وخصوصا الروائي الإسلامي نجيب الكيلاني الذي أغنى المكتبة الإسلامية.

وعلى الرغم مما يراه البعض من أنه لا يجد تلك الرواية المثالية - على حد التنظير المثالي لكثير من نقاد الأدب الإسلامي - بل نجد أن رواياته - رغم انطلاقها من تصور إسلامي- قد شابها بعض الشوائب من مشاهد مثيرة مستشهدين ببعضها، مثل رواية «جاد الله»، ورواية «ليل وقضبان»، ويرون أن هذه الروايات تخللتها مشاهد وتعبيرات لو قرأها النقاد الإسلاميون في أدب غير أدب نجيب الكيلاني لاعتبروه صورة مشينة، ومشاهد لا يقصد منها سوى إثارة الغرائز والإشاعة للفتنة على حد تعبير عبد الواحد الأنصاري.

ثمة واقع لا بد أن نتقرى تضاريسه لنفهم أين وصلنا في

تكريس الأدب الإسلامي إبداعا وتنظيرا، ولنحافظ على قوة الدفع التي أحدثتها البدايات. فتحن أمام مد إسلامي متعثر؛ فالصحوة التى بدأت وسطية بريئة من التطرف والعنت تدثر بعباءتها كل من أراد أن يتخذ من الأسلمة التى كانت تيارا صافيا نقيا بمرجعياته ومقاصده اخترق في اتجاهين:

الأول انتهازي يريد أن يتسلق على شجرة الأدب الإسلامي ليبني له عشا في ذراها دون أن يمتلك أدوات تمكنه من ذلك، فحوّل الأدب الإسلامي إلى أدب شعاري تقريري خلط بين علوم الشريعة والفن الإسلامي في سنام إنسانيته وصفائه وتألقه كما لمسناه تنظيرا عند نخبة من النقاد من أمثال عبدالرحمن رأفت الباشا وعماد الدين خليل ومحمد حسن بريغش ومحمد الحسناوي وعبد القدوس أبوصالح وعبد الباسط بدر وحسن الهويمل وغيرهم.

والثاني نحا منحى آخر في تطرفه فأنكر وجود أدب إسلامي متهما إياه بالتجزيئي والافتعال؛ وعلى الرغم من ذلك فإن الأدب الإسلامي حقق إنجازات مهمة وأصبح تيارا يحتفى به في الجامعات والمؤسسات الثقافية.

ولعل كتاب (الأدب الإسلامي - المفهوم والقضية) الذي ألفه الدكتور على صبح والدكتور عبد العزيز شرف والدكتور محمد عبد المنعم خفاجي الذي صدر عام ١٩٨٨م؛ يعتبر من الكتب التي أسست للأدب الإسلامي، فعلى صبح من المؤسسين نظريا وربما تطبيقيا لخصائص الأدب الإسلامي وموضوعاته وجمالياته.



د. علي صبح

وساواء اتفقنا معه أم اختلفنا، وخصوصا حين يحدد أغراض الأدب الإسلامي فهو إسهام مبكر في مشروع الأدب الإسلامي، أما عبد العزيز شرف فيعالج العلاقة بين الأدب والإعلام الإسلاميين، وأما عبد المنعم خفاجي فكانت دراسته أقرب إلى تاريخ الأدب ودراسية البلاغة القرآنية

والحديث الشريف والسيرة وما إلى ذلك.

ولعل أعمال عماد الدين خليل التطبيقية وعودة الله منيع القيسى والنقود التطبيقية التي نهض بها نقاد آخرون لا يستهان بجهودهم تعبر عن هذا المنجز في تأسيس الأدب الإسلامي ناهيك عن إبداعات الكثير من الشعراء، مثل بهاء الدين الأميري وحسن الأمراني ونبيلة الخطيب وأحمد بهكلى، والعديد من كتاب القصة والرواية والمسرح، فالأدب الإسلامي بخير رغم كل التحديات، ومساحته التي لم تكتشف بعد شاسعة إذا أخذنا بعين الاعتبار التصور الذي قدمه محمد قطب في كتابه منهج الفن الإسلامي.

■ يذهب بعض الدارسين إلى أن لغة النقد الأدبى الحديث عند طائفة من دعاة الحداثة كالطلاسم، لا تضيء النصوص الأدبية ولا تعين القارئ على فهمها وتدوقها. فهل ترون ذلك؟ وما أسباب هذه الظاهرة ىرأىكم؟

■ ليس من شك أن لغة النقد الأدبى الحديثة لدى طائفة من النقاد تحولت إلى جداول رياضية ولوغارتمات وأشبكال هندسية تأثراً بالمدارس النقدية في مرحلة الحداثة ومرحلة ما بعد الحداثة،

تلك المدارس التي كشف خواءها وزيفها الدكتور عبد العزيز حمودة في ثلاثيته النقدية الشهيرة: المرايا المقعرة، والمرايا المحدبة، وسلطة النص.

ولعله من المعروف أن النقد الفربى مرَّ بثلاث مراحل: مرحلة النقد السياقي بمناهجه المعهودة: المناهج السياقية: المنهج التاريخي والاجتماعي والمنهج النفسى والمنهج الفنى والمنهج التكاملي؛ ثم المناهج الحداثية: الشكلانية الروسية والنقد الجديد بشقيه الأوربى والأمريكي، والنقد الأسلوبي والنقد البنيوي، وما تولد عن هذه المناهج الألسنية مثل النقد العلاماتي (السيميائي)، والنقد النصوصي بعامة وما إلى ذلك. ثم مناهج ما بعد الحداثة، مثل التفكيك والنقد الثقافي ومدرسة التلقى والتاريخانية الحديثة والنسوية وما إلى ذلك.

وبالتأكيد فإن أدبنا الإسلامي ينزع إلى التعامل مع المناهج السياقية التي لا تفصل بين العمل الأدبي ومحيطه وكاتبه، ولكنه لا ينغلق دون المناهج النصوصية، مثل الأسلوبية، فهي أقرب إلى المناهج اللغوية الفنية، ولكنه يستبعد المناهج الشكلية ذات الفلسفات التي تنادي بموت المؤلف، وتدخل في متاهات بموت المؤلف، وتدخل في متاهات

فكرية تتناقض مع الروح الإسلامية.

الله ما أحدث إنتاجكم؟ وماذا في حقيبتكم من عطاء قادم؟

■ أحدث ما نشرت كتاب (الخطاب النقدي في مقاربات القدماء والمعاصرين)، يقع في أربعة فصول: في نظرية النقد القديم، ونظرية النقد الحديث، ولغة النقد الحديث، والإشكاليات



عبدالعزيز حمودة

النقدية بين المعرفي والمنهجي، والحرية والاستبداد، وإشكالية الأنواع الأدبية، ومتعاليات الخطاب النقدي، والنقاد المعاصرين الرواد. وقد قام النادي الأدبي بالمدينة المنورة بنشره مشكورا.

ثمة كتاب معد للطبع عن النقد العربي القديم وقضاياه، ستتولى دار الأندلس نشره.

■■ ما رسالتكم للأدباء والنقاد

بعامة ولأصبحاب الاتجاه الإسلامي بخاصة في هذه الظروف التي تعيشها الأمة؟

■ رسالتي لهم ألا ينغلقوا على أنفسهم ويحولوا بينهم وبين التقنيات العصرية في الأدب بدعوى الالتزام، فديننا الحنيف يدعونا إلى التماس الحكمة من مظانها، فهي ضالة المؤمن حيثما وجدها فهو أحق بها، وقد رأينا كثيرا من الظواهر الفنية الجديد في شعر الدكتور عمن الأمراني، وفي شعر الشاعر عمر بهاء الدين الأميري رحمه الله، والشاعر أحمد بهكلي والدكتور العشماوي وغيرهم، وقد نالوا حظا من الاهتمام النقدي والانتشار يغبطون عليه.

ديننا العظيم دين تسامح، وعظمته تكمن في خصائص التصور فيه، حيث ينفتح على الإنسان والكون والواقع. وأدعو إخواني الشعراء إلى أن يصدروا عن فطرتهم وثقافتهم الإسلامية وروح العصر دون تعنت أو تشدد. فنحن مدعوون إلى أن نوغل برفق، فلن يشاد الدين أحد إلا غلبه، رسالتهم إنسانية في الدرجة الأولى، لأن رسالة الإسلام كذلك فليؤدوها في شعرهم بثقة وتصالح مع الذات والآخرين.

أتمنى لكم كل توفيق، حفظكم الله ورعاكم









حسين محمد باجنيد- السعودية

#### (في رثاء الشيخ أحمد بن محمد باجنيد - رحمه الله)

وإنه الحق إمّا أنت قائله لكن عزمك لاشسىء يماثله وقد تناسى ثمانيناً تسائله فإن تبدَّى له خيرٌ يعاجله وليس يرقى لها إلا شمائله البر أنت فلا جفت مناهله قوموا إلى جاركم قدمات عائله وقد نبيت وذاك الأمر شاغله أوهكذايصفالإحساسداخله وليس لي من صنيعي مايقابله وليس يأسى إذا ما عزَّ طائله

البر أنت وخير البر عاجله وللأصحاء عزم في تحركهم تراه يمضى حثيثاً نحو غايته يمشى بذى عجل للخير متئداً أفعاله فوق هام المجد تحمله يا أحمداً كل خلق الله تحمَده نصحوعلى طارق بالليل يوقظنا لله درّك تدري ما يحيط بنا أُخُّ لنا بيد أنَّا إخوة وأبُّ فكم حباني صنيعاً بتُّ أحمله تراه يسعى لكسب الرزق في جلّد

وخير بر بنى الإنسان عاقله كأنما يبذل الإحسانَ سائلهُ فليس يشقى يتيم أنت كافله البر أنت فلا جفت مناهله وخصمه موسرٌ باغ يماطلهُ الدَّين جمرٌ فلا يغريك آكله ويعلم الله أنى لا أجامله ولا ينوء بفعل الخير كاهله ولا يضيق إذا صرنا نجادله إلاه في البدل لا يثنيه حائله فهل رأيت له نداً ينازله البر أنت فلا جفت مناهله ولا يضارعه في الجهد عاذله كأنني في دروب الخير عامله البر أنت فلا جفت مناهله فما تركت لنا سبقاً نطاوله أبقى لنا غير من بتنا نقابله وأنت فينا لواء البرحامله وقدخلا من أنيس الدرب سابله كلاكما في جنان الخلد نائله البر أنت فلا جفت مناهله كى لا يموت صنيعٌ مات فاعله لايكرم المرء إلا من يماثله

برٌ وفي بره عزُّ ومكرمة فسائل البريسمو فوق حاجته ولليتامي حنينٌ بين أضلعه يا أحمداً كل خلق الله تحمده أبصرته وله دين يؤرقه فقال قولتُهُ في وجه صاحبه كم قلتها أحمدٌ برُّ بذي رحم يظل يصغى حفياً رغم حالته وكم يشاركنا في كل مسألة فكم تحلى بصبر لا يضارعه صبر وبذل وميدان السباق هنا يا أحمداً كل خلق الله تحمده كم كان يجهد والأطراف تخذله وكم حملت له براً لذى رحم يا أحمداً كل خلق الله تحمده سبقتنا لدروب الخير قاطبة وحين فرقنا درب الحياة فما نادیت فینا فلبی کل ذی رحم رفيقةَ الدربإن الدربموحشةُ لكن وعداً من الرحمن بشرنا يا أحمداً كل خلق الله تحمده تأبى الثقافة إلا أن تكرمكم بنى المبارك أكرمتم مسيرته



قي كل عصريعيش الناس على إيقاع أسئلة تتعالق فيها ملامح الحاضر وتراكمات الماضي واستشرافات المستقبل، وأسئلة الناس في ذلك أصناف؛ منها ما يأتي خلقا سويا نابعا من طينة الانتماء إلى القيم الحضارية المتجذرة في تاريخ حلة التغريب، وتشبث بأوهى الأسباب والنحل. وفي فضاء الإبداع الأدبي ظل الباب مشرعا أمام أسئلة أفرزها حاضر الامة المهين، فتعالت صيحات الأدباء وصرخاتهم المدوية في وجه العصر، فلا يكاد عمل إبداعي يخلو من حرقة السؤال، بل إن السؤال قد غدا الميسم الأساس العصر.



د.عمر الملاحي- المغرب

إن الأمراني الدي امتلك ناصية القريض، في فضاء الشعر المعبر عن الهوية الحضارية للأمة الإسلامية قد أبان عن مقدرة فنية متميزة في صياغة أسئلة الحاضر والغائب. ولعل من مظاهر التميز أن يفوح من أسئلة الشاعر عبق المرحلة، دون

السقوط في تضاريسها الوعرة، وشذا الماضي من غير الركون إلى أطلال أمجاده، ففي أولى محطات الديوان، تقابلنا أسئلة الحاضر في مقام الالتزام برسالة الأدب النبيلة:

هل يملك الشاعر أن يدجن الأشياء

أو أن يعلن البشاره إن كان لا يعرف أن جوهر الحضارة

يسمكن قلب الشعب كالشراره؟ (۱)

إنه سؤال الانتماء الذي يرفع الشياعر فوق أتون التدجين، ويجعله لسان صدق يعلن البشارة.

ومن أسئلة الحاضر أن جذوة الحروف تخبو إن لم يكتو الشاعر بلهيب الواقع المرير:

هل يملك الشاعر أن يفجر الحروف كالقطر وأن يؤنسن الأمطار والليل والنهار

إن كان لا يجتاز خط النار؟

وفي المقام نفسه يتواتر السؤال الذي يهيمن على أفق القضية: قضية الماضى والحاضر والمستقبل معا، قضية أرض الإسراء المباركة وثورة الحجارة المجيدة:

هل يستطيع شاعر أن ينشد الأشعار

أو يمارس انفجاره في غفلة عن لغة الحجارة؟<sup>(٢)</sup>

وتشتد وطأة السيؤال وتعلو نبرته في فضاء الديوان، ففي مشهد سيمفوني يتوحد فيه الحاضر بالماضى، ويتهادى أفق الاستشراف تعبيرا عن ثورة القيم: قيم النقاء في زمن العفونة والسقوط:

#### هل تبدأ الثورة من محاجر امرأة؟ (٢)

إنها المرأة الرمز/ المرأة التي تجد امتدادها في ماضى الأمة، وفي سجل الخالدات من نساء هذه الأمة: أسماء وخولة والبلجاء ونسيبة وسواهن كثر:

النور

والبلجاء: لم تكن البلجاء نعامة ربداء ونسيبة:

ولم تكن نسيبة في أحد قعيدة العطور والحناء. (٤)

تتحدد طبيعة الثورة في بنية السيؤال على هذا النحو الذي يتحد معه الماضيي بالحاضر، دونما حاجة إلى البحث عن أسبباب هدا الترابط الوثيق مادامت القيم النبيلة خالدة لا يدركها الأفول، وإن أصابها بعض الوهن تحت وقع ماديات العصر وملذاته.

وفخ غمرة هذه الثورة يستشعر الشاعر «حسن الأمراني» صدق الإحساس بطبيعة اللحظة الحضارية التي تجتازها أمة



د.حسن الأمراني

خولة كانت في دمى سيفا من الإسلام، وما دلالة السؤال هنا إلا بعض من مظاهر هذا الإحساس.

وفي قصيدة «البستان» من الديوان نفسه تتعالى نبرة السيؤال، مرة أخرى وفي نسيج محكم يوحد الزمان في أبعاده الثلاثة: الماضي والحاضير والمستقبل، في تيمة جامعة مدارها مرارة الواقع واغتراب المسلم. يقول الأمراني معبرا عن هذا الحال:

فماذا أقول وقد نبت العوسيج المرفوق

ويصدر السؤال من عمق هذه المرارة

من سيصون شعاع الضمير ومن يحضن الأمل المستحير ؟ (٥)

ويختار الأمراني للدلالة على عمق المعاناة الطفلة العربية عميرة التي أدركها فيضان «أرمو الكولومبية»، والاختيار يؤشر على المنحى الحضاري في رؤية الشعر الإسلامي المعاصر الذي ما فتئ يعانق قضايا المستضعفين في مشارق الأرض ومغاربها.

في نبرة السوال نقراً مرة أخرى، ملامح أزمة الضمير في زمن تنهار فيه القيم الفاضلة:

#### ومنن سينصبون شبعاع الضمير؟

ولربما كان الغد أشد مرارة بناء من الدلالة التي توحى بها صيغة الفعل «سيصون»، كما نقرأ في السؤال الثاني ملامح الضياع في عالم لا يرحم:

#### ومن يحضن الأمل المستجير؟

وتتواتر الأسئلة في القصيدة الثالثة من الديوان، وهي جميعها محكومة بالظرف التاريخي الموبوء.

ولعل الذي يستوقفنا مليا في مثل هذا المقام، هذا الأداء الفنى وهي اعتذارات متشبعة تنم المتميز، على عادة الشاعر حسن عن الحنين إلى عصر النبوة الأمراني في استدعاء لافت للانتباه لشخصية الصحابي الجليل أبى أيوب الأنصاري شهيد مشارف القسطنطينية، إذ جاء عنوان القصيدة ومقاطعها مصدرا بلفظة اعتذار من الشاعر ووراءه كل مخلص من أبناء هذه الأمة إلى الرعيل الأول من جيل الصحابة من طينة أبي أيوب الأنصاري: أقدم اعتذاري

إلى أبى أيوب الأنصاري، والفتوحات الإسلامية أو لنقل إلى الزمن المشرق في سجل تاريخ هذه الأمة المجيدة

#### الهوامش:

- (١) حسن الأمراني: ثلاثية الغيب والشهادة، المطبعة المركزية وجدة، الطبعة الأولى ١٤١٠ه-١٩٨٩م، ص٥.
  - (٢) المرجع نفسه، ص٦.
  - (٣) المرجع نفسه، ص١٢.
    - (٤) نفسه، ص١٤.
    - (٥) نفسه، ص٤٢.

# وَكُنْتُكُ أَبِلَا الرَّهِ كَايِّ

في رثاء الشيخ أحمد باجنيد، رحمه الله.

عزاءٌ إلى ثُمَّةُ من عَزاء عـزاءٌ للمحبين الحَـزَانَـي لأنك كنتَ مَأرزَهم وإن قد وقفت مع الأماجد مثل طَوْدٍ وتَسْتقي زُهْرَ آداب بفكر إذا ادَّكَروا جميلَكَ ذاب وَجُدُّ جُزيتَ الخُلْدَ يا ابنَ جُنيدَ هذي وَفَيْتَ أبا الوفاء وسوف نبقى

سوى ألَّق نبيل من ضياء وقد ضَجُّوا لِفَقْدِكَ بالبكاءِ رحلتَ فأنتَ ينبوعُ السخاءِ تَـذُبُّ عن التَّقَى والأتقياء يُضمّخُها بأطياب السماء وضَبِّتُ أَلسُنُّ لكَ بالدعاء محامدٌ قد جَلاها كل راء نسير على طريقك في الوفاء



د.أحمد بن يحيى البهكلي- السعودية



رثائي جَلَّ عن صفة الرِّثاء

أطاعُ الشُّعُرُ فيكَ القلبُ حتَّى سَأْشُهِدُ بِالثَّناءِ عليكَ شِعْري وأُثّني بالذي عَرَفوا وذاقوا نُحاوِلُ أَنْ نَـرُدَّ إليكَ شُكْراً

لَبِسَتُ الصالِحاتِ لِباسَ تَقَوَى إلى الشيخ: أحمد محمد باجنيد (فِي مَقْعَد صدْق، عنْدَ مَليك

> وَمَاءُ الوَمَاء

د. عمر خلوف - سورية

أيا شُينخ الوَفاء ولا أُغالى أُجُبْتَ نداء خالقكَ امتثالاً فإن خَفيتُ مَخَايلُكَ الغُوالي ومَقَعَدُكَ المُضَمَّخُ بالمَعالي

أجادً، وكانَ موصولَ الإباء ويَشْهَدُ عارِفوكَ على ثَنائي لشهد من خلائقك الوطاء وما لَديدِ فَضَلِكَ مِنْ كِفاءِ

وناداني الوَفاءُ إلى الوَفاء

ورَبُّ الصالحات، ولا أرائي

ولَيسَ تُردُّ سابِقَةُ القَضاءِ

فَما خَليَ المكانُ من البّهاءِ

سَيَبَقَى كُوكَباً ألقَ الضِّياء

ولكن قد عريت من الرّياء وحَظُّ في المكارم والسّخاء وخَصَّكَ بالسَّماحَةِ والحَياءِ وما قُبِضَتَ يَداكَ عن العَطاءِ وقَدُ صَدَرَتُ بِخالِصَةِ الدُّعاءِ يُجَلِّي عَنْهُ أَثْقَالَ اللِّقَاء وحُزْتَ الذِّكْرَ مَوفورَ الجَزاء جميلاً عَزَّ في الدّنيا لراء

يَكِلُّ الطُّرَفُ عن ذاكَ البِناءِ فآبُوا بالمَحامد والثّناء بذَلْتُ، فأنبَتَتُ خَيرَ النَّماء ويا بُشَراكَ في أَهْلِ العَلاءِ معَ الشُّهَداء ثُمَّ الأَولياء بدُنياهُ ، تُقُبِّلَ فِي السَّماء على أهلِ المُودّةِ والصّفاءِ

ومازَكَ في الوَرَى حَسَبٌ ودِينٌ تَخَيرَّكَ الإلهُ، فكُنْتَ فَذًّا فكُمُ جادَتُ يَداكَ نَدًى وجُوداً وكُمُ ورَدَتُ نَداكَ وُجُوهُ خَيْر فوجَهُكَ للغَريب يَفيضٌ ليناً سَبُقَتَ السائرينَ إلى المعالى

فرُحتَ قد ارتَدَيْتَ الفَضْلَ ثَوباً

بَنَيْتَ لآلِ بيتِكَ صَرْحَ فَخُرِ وشدَتَ لَهُمَ منَ الأمَجاد ذكراً فما ضاعَتُ صَنائعُكَ اللواتي فَيا بُشَراكَ فيما اللهُ أَعْطَى تَقَبَّلَكَ الإلهُ، بغَير مَنَّ ومَنْ كَتَبَ الإلهُ لَهُ قُبولاً ومن أحبابك الكُلْمَى سَلامٌ





# الجناس في سيرة الإنسان بلاغة

### رحلة الشاعر العطيئة من النار إلى النور

إن الحديث عن الشعر بوصفه نوعا أدبيًا يحمل في طياته حديثا عن العملية الأدبية برمتها فيما يتعلق بجانب المتعة المحض قربن اللذة، وجانب المنفعة قربن التربية والارتفاع بالبنيان الفكري والأخلاقي لكل من المرسل والمتلقى معًا، وما من شك في أن ذلك سيقود إلى أداة الاستثناء الفاصلة بشكل حادبين صنفين من مبدعي الشعر، الأول: مذموم، والثاني محمود الفعل والسلوك ﴿ وَالشَّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُونَ (٢٢٤) أَلُمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَاد يَهِيمُونَ (٢٢٥) وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعلُونَ (٢٢٦) رضى الله عنهم.. إلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَات ⊳ أَلِجِدَيةُ الشَّاعِرالِحَطيئةُ: وَذَكَرُوا اللَّه كُثِيرًا وَانتَصَرُوا مِن بَعْد مَا يَنقُلبُونَ (٢٢٧) ﴾ (الشعراء).

إن السياق المحيط بالإنسان يعد بمثابة فاعل مؤثر وموجه بدرجة كبيرة في الإنسان الذي يصير كأنه مفعول به يتلقى أثر هذا الفاعل عليه، والإسلام الذي جاء لينظم حياة الفرد وينظم سلوكه قد ترك أثرا قويا في العملية الأدبية لدى أجدادنا العرب ظهر ذلك جليا في قرض قصيدة الشعر التي تأثرت كثيرا على مستوى المحتوى الذي يبثه صاحبها إلى المتلقى بهذه العقيدة التي جاءت رحمة للعالمين، نرى ذلك في أحوال الشعراء محمودي الفعال الذين يمكن القول: إنهم يسكنون بعد أداة الاستثناء (إلا) في نص سورة الشعراء؛ لقد انتقلوا بالإسلام من حال إلى حال ليس فقط على مستوى الواقع المعيش، بل على مستوى الفن المصنوع كذلك، يتضح هذا الترقى كشمس ساطعة إذا ما نظرنا إلى نماذج مثل: حسان بن ثابت، وكعب بن مالك، وعبد الله بن رواحة

في طريق الالتحاق بهؤلاء الكرام مر البعض بعثرات ومحطات مظلمة ظُلمُوا وَسَيَعْلُمُ الَّذينَ ظُلُمُوا أَيُّ مُنقَلُب يمكن نعتها بالسلبية حتى هداهم الله إلى الوصول إلى محطة الخشوع والتقوى في ميعاد قدره..من هؤلاء الحطيئة (جرول) الذي ولد لأمة

كانت ملك أوس بن مالك العبسي، ولعل لقب الحطيئة لم يكن بعيدا عن أمور تتعلق بهيئته الظاهرة التي لم تكن تروق للناظرين، ووضعيته الاجتماعية الدنية (۱۱)، وهي مؤثرات وصلت إلى شخصيته من عالمه الخارجي وتركت أثرها في تشكيل حالة نفسية ناقمة، رافضة، متمردة؛ نحن إذًا بصدد أزمة وقع الشاعر ضحية لها، هل سيتوقف صاحبها مهزومًا أمامها؟ أم سيسعى إلى تجاوزها والتغلب عليها؟ وكيف؟

البداية ستكون بصحبته للشاعر الفحل زهير بن أبي سعيه وعمله وترحاله.. سلمى يتعلم منه ويقوي موهبته الشعرية بملازمته له؛ فإذا وضيع المنزلة بحكم هيئته الاجتماعية فسيعالج ذلك وهجاء لنفسه التي لم ببرد فعل هو الإبداع الذي له منزلة في قلب العربي عاشق هي: اللغة والاستخدام الجميل لها بالشعر وبالنثر. أَرَى ليَ وجُهًا شا

يظهر الإسلام في شبه جزيرة العرب فلا يتبعه الحطيئة، ولم لالا إنه الشاعر المتمرد الرافض الذي بقي قلبه مغلقا دون نور الإيمان والهدى، لا يكتفي فقط بعتبة الرفض والإنكار، بل يوظف لسانه الناطق بالشعر ليهاجم الدعوة ونبيها وأهلها..وتتأخر محطة النور في حياته كثيرا حتى اختلف الرواة في ذلك؛ أقدم على الرسول صلى الله عليه وسلم بعد فتح مكة يشهر إسلامه بين يديه أم أنه تأخر في اعتناقه حتى توفي الرسول صلى عليه وسلم ذاهبا إلى جوار ربه ودليل ذلك مسارعته إلى الردة، معينا بشعره المرتدين ضد أبي بكر وخلافته، حتى ليقول:

#### أطعنا رسيولَ الله إذ كان بيننا

### فيا لعباد الله ما لأبي بكر أيورثُها بكر إذا مات بعده

#### فتلك وبيت الله قاصمة الظهر(١)

إنها مرحلة الظلمة إذًا في حياة إنسان، وبقول ثان مرحلة النارفي حياة صاحبها..وكان لهذه المرحلة مظاهر تجلت في لسان شتام بالشعر، هجًّاء يتوجه كسوط ضارب على ظهور من يهجوهم، ومن هؤلاء الزبرقان بن بدر الذي قال فيه شاتما:

# دُعِ المسكارمَ لا ترحلُ لبغيتها واقعدُ فإنَّك أنت الطاعمُ الكاسي<sup>(٣)</sup>

حتى قيل عن هذا البيت: إنه من أقسى ما قيل في الشتم والنيل من كرامة إنسان؛ لأنه شبه فيه رجلا بامرأة وخلع عنه رداء نوعه الذي خلقه الله به؛ فمعروف في ثقافة العربي أن الطاعم الكاسي أحوال لا تليق إلا بالنساء اللاتي يجلسن في بيوتهن منتظرات عطاء الرجل الراعي وثمار سعيه وعمله وترحاله.

وفي مرحلة الظلمة/النار هجاء للأهل والعشيرة، وهجاء لنفسه التي لم يجد غيرها ذات يوم ليسبه فسبها هي:

### أُرَى ليَ وجْهًا شيوَّه الله خلقه فقُبِّح من وجه وقُبِّح حَاملُهُ(''

لكن هذه المرحلة لم يشأ الله أن تكون وحدها الملونة لحياة صاحبها بلون الضلال والبعد عن طريق مستقيم السير عليه ينجي صاحبه بين يدي ربه ويكتب له بإذنه النجاة والسعادة في الدنيا وفي الآخرة. إنها إرادة الله التي يهيئ لها أسباب تمكينها على الأرض، نلمح ذلك في خشوع ونحن ننصت إلى قوله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِد اللّهُ أن يَهْديهُ يَشُرَحُ صَدْرَهُ للْإِسْلَامِ وَمَن يُرِد آن يُضلَّهُ يَجْعَلُ صَدَّرهُ يَشُرُعُ مَدَرة للْإِسْلَامِ وَمَن يُرِد آن يُضلَّهُ يَجْعَلُ صَدَّرة مَن يُقالِي وَقوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِي مَن أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللّهَ يَهْدي مَن يَشَاءُ الرَّجْسَ عَلَى النَّذينَ لا يُؤْمِنُونَ (١٢٥) ﴾ (الأنعام)، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِي مَن يَشَاءُ وَهُو أَعُلَمُ بِاللَّهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ وَهُو أَعُلَمُ بِاللَّهُ يَدِي (٢٥) ﴾ (القصص)، ففي مرايا شعره يمكن النظر إلى ذلك العروج والارتقاء النفسي والقلبي يمكن النظر إلى ذلك العروج والارتقاء النفسي والقلبي الذي انعكس ظاهرا في كلمته المُبدَعة؛ فهذا قوله لمن أسدى إليه خيرا فصادف من لسانه شكرا وبرا:

### فلْيَجْزه الله خيرًا من أخي ثقة

#### وليهده بهدى الخيرات هاديها (٥)

إنه الله الذي يستحضره ويدعو به ويجعله نصب عينيه فيما بينه وبين عباده..هذا الارتباط به يعنى الانتقال من



إدراك ذلك بوعي، كلَّ في موقعه؛ فالشاعر الحريص على أن يؤدي دورا بالكلمة الجميلة يقدر أن الأدب على تعدد أنواعه رسالة بناء في جوهرها وغايتها لا مجرد إحداث أثر إمتاعي قد يتلاشى بمرور الوقت؛ فإذا كانت الوسيلة صياغة بإيقاع يهتز له القلب فيجب عدم الاستغراق في الوسيلة بالوقوف عندها والابتعاد عن الغاية المرجوة، ألا وهي القيمة التي يُراد لها الوصول إلى وعي مستقبلها لتستأنف بذلك مسيرا جديدا في الحضور والانتشار على يد هذا المتلقي بما تحمله من فضيلة تربي وتعلم (^).

إذًا فإن الإنسان بصفة عامة يتحرك في دنياه حركة بلاغية بديعية سمتها الجناس؛ فمن النار/ الكفر أو المعصية، إلى النور/الإيمان والقرب من الله ومراقبته وتقواه

#### الهوامش

- (۱) انظر: د. شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي، عصر صدر الإسلام، ص٩٥، الطبعة الثالثة والعشرون، دار المعارف بالقاهرة دون تاريخ.
  - (۲) السابق، ص٩٦.
  - (٣) السابق، ص٩٧.
  - (٤) السابق، ص٩٩.
- (٥) د. شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي، عصر صدر الإسلام، ص٩٩.
  - (٦) السابق، ص٩٩.
  - (٧) د.شوقي ضيف، ص٩٩.
- (۸) د.سید قطب وآخرون، في مجالس الشعر، ص۲۵، تحریر: د.أحمد یحیی، طبعة ۲۰۱۳م، دار الهانی، القاهرة

مرحلة الغضب والانفعال الذي يظهر من بين ما يظهر في الملفوظ بالقول إلى مرحلة الحكمة التي تنطلق من قلب مؤمن بها باحث عن سامع يحيلها إلى سلوك يبني نفسه ويبني غيره، ورُبَّ مبلَّغ أوعى من سامع! فهو القائل:

### منْ يضعل الخيرَ لَّا يُعدمُ جوازيَه

### لا يذهبُ العرفُ بين اللهِ والنَّاس (٦)

حتى لقد قال الراوي أبو عمرو بن العلاء: لم تقل العرب بيتا أصدق من بيت الحطيئة..

وربنا الذي يقول في التقوى: ﴿وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقَوَى وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ (١٩٧) ﴾ (البقرة) ، هاهو ذا الحطيئة (جرول) تتلقى نفسه هذه الآية ويتدبرها قلبه، والقلب سلطان الجوارح فتجد اللسان يردد بالشعر عاكسًا هذه الحال بين عبد وبعض من كلام ربه:

ولسبتُ أرى السبعادةَ جمع مال

ولكن التقيَّ هُو السَّعِيدُ وتقوى الله خيرُ السِزاد ذُخْسِرًا

وعند الله للأتقى مزيد (٧)

كأنها إذًا عتبة النور التي أفضت إليه نفس إنسان وهذه تجلياتها، فلا شك في أن القلب الذي تخلص من شواغل الدنيا وشوائبها من حب مال ومنصب ومن رياء وسمعة بحثا عن مخافة الله ومراقبته بحق هو قلب يرجو السلامة التي تنجي صاحبه من خزي الآخرة، ذلك الخزي الذي استعاذ منه نبينا إبراهيم عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام ﴿ وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ نبينا أفضل الصلاة والسلام ﴿ وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ ببنيا إبراهيم عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام ﴿ وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ ببنيا أَفْضَل الرها وَ الشعراء)، وفي هذا الترقي نجدنا أمام صفتين للإنسان في ابتعاده واقترابه من ربه:

الأولى: أرضية.

الثانية: ربَّانية.

إن ما يتلفظ به الإنسان لديه رقيب عتيد؛ ومن ثم فإن مسؤولية الكلمة تقتضي من المهمومين بالدعوة والتربية

#### \_\_\_\_ د. مصطفى محمد عبد الفتاح - سورية \_\_\_\_

فطوفان هذا الدمع ألقى الدواهيا إذا لامست منها الشراع الأمانيا وبعد ضياء الشمس عشت الدياجيا غرست بها في الخافقين ضيائيا ولمسة داع سار في الناس هاديا وحولي منار للملائك دانيا؟ يطوف به جبريل، يسعى مناديا مكان بوجه الأرض، إلا مكانيا وليت نهاراتي استحالت لياليا

دع النوح، لا تذرف علي المآقيا دعالنوح، لاتمضي السفينة في المدى أناخ البكا، حتى أهاض جوانحي سقى الله أياما، علي وفاؤها حجارة أرضي كل سجدة عابد أأنسى مقام الأنبياء بساحتي يحفون بالركب المهيب، محمدا أقام صلاة، ما تعزى بمثلها فيا ليلة الإسلاء، عليت سرمد

*نح*اء الق*ح*س

أنا المسجد الأقصى شقي بغربتي إذا عادني طيف البراق بطهره وإن أشرقت شمس الدعاة لموكب أظلت سحابات الحريق، وغطني أبعد الندى والعز والحق والهدى وحل نعيب البوم فوق مآذني سلوا كل أبوابي وأرضي وساحتي سلوا المنبر المحزون: أين صلاحه؟ سلوا قبتي، عن كل طفل وطفلة ستنبيكم الأيام أن ملامحي

أنا القبلة الأولى فأين أحبتي؟ غدا - في وعيد الله - تأتي مواكب وتطوي - مع الدجال - صفحة غربتي بعزم وحزم، واقتدار، وحكمة لذلك فاسعوا، ليس بالنوح والبكا إلى الله أشكو كبوة بعد نهضة

- كغربة هذي الدار - بين الأعاديا أقام بي (الماسون) قبح المساويا به عمر الضاروق حل إساريا ضباب المكابي، شد مني وثاقيا وبعد أذان الجهر غاب ندائيا؟ وطال هنا من كان في السبي ذاويا عن الكفر فيها، كم أقام المعاصيا سلواذلك المحراب: هل باتخاليا؟ وعن كل شيخ غادر الساح داميا جراح، وأني قد نزفت فؤاديا

يعودون بالتكبير أين رجاليا؟ تتبرما يبني اليهود تماديا إذا طيلسان الحقد رام فنائيا وقلب سقى الإيمان منه النواحيا فما زادني الباكون إلا مخازيا وفي أمة التوحيد أشكو التناسيا



0 .. 0 .. .

تناول رشفة صغيرة من عصير البرتقال وأخذ نفسا عميقا، شدَّ يده على القلم، وبدأ يخط على الصفحة البيضاء أمامه:

((مساء شتوي مخيف، أصوات المدافع تنبعث من العدم، تخطف القلوب وتصهرها في بوتقة الرعب والهلع. احتضنت الأم طفلتها الصغيرة: لا تخافي يا حبيبتي فأنت بين يدي.

سألتها الطفلة: لِمَ، لمّ يعد أبي؟ ابتسمت قائلة: سيعود في الصباح.

تداخلت في عقلها الأفكار. هل سيعود؟؟ خرج منذ الظهيرة لشراء أرغفة الخبز، تأخر كثيراً وقد قارب المساء!!

لكن المخابز جميعها مغلقة، مخبز واحد فقط في طرف المدينة يبيع الخبز.. لا بد أنه غرق وسط طوابير البشر الباحثة عن لقمة تشبع بها الأفواه

الجائعة المنتظرة في المنازل.

أكوام الأحجار في الطريق تعيق الحركة، تتناثر المنازل تحت القصف وكأنها قصور من تراب بناها طفل صغير، وهو يلعب على شاطئ البحر، فغمرتها موجة قادمة مع المد وسوتها بالأرض.

يذكّرها البحر برحلة العائلة في الصيف الماضي، مذاق عصير الزيتون ما زال في فمها، قصور الرمل التي بناها زوجها صمدت حتى المساء قبل أن تغمرها المياه وتسويها بالأرض، أصوات غناء أطفال إخوتها في السيارة تصدح في أذنها بألحانها الشجية..

صنعت من جسدها ترساً تحمي به الطفلة النائمة في أحضانها من أي خطر مجهول...

انقضى ليل آخر طويل، وأشرقت الشمس، واختفت بشروقها أصوات الانفجارات وكأنها تتوارى بنورها الباهت خجلاً من أنوار الصباح المشرقة!!

بدأت الحياة تَدُبُّ في المدينة المدمرة.. أصوات أبواق سيارات الإسعاف تدوى في الأرجاء..

الشباب في الشوارع يرفعون مخلفات عنف همجى صبٌّ جام غضبه في المساء، يبحثون عن حياة لعلها دفنت تحت الركام!!

منزل فقد طابقه الثاني، وآخر اختفى تحت أكوام الأحجار، صرخ أحدهم:

- وجدت شيئا!!

أسرع الجميع.. أزالوا الحجارة.. نفضوا التراب.. سحبوا البطانية..

وقف الجميع بذهول يتأملون ما يرون.. هو وحده، ألقى الأرغفة الثلاثة من يده وجثا على ركبتيه... وأمام عينيه فوق البطانية جسدان رقيقان يسبحان في بركة دماء (١)).

وضع القلم، أعاد القراءة وهو يرتشف ما تبقى من عصير البرتقال.. هزُّ رأسه راضياً بما أملاهُ خاطرهُ على قلمه، فسطَّرتهُ يده.

طرق باب المكتب، وسلّمها للمدير، دفائق مضت رسوم دراسته: قبل أن يرفع المدير عينيه عن الأوراق ويعيدها إليه قائلاً: (لا تصلح للنشر، حاول مرة أخرى في موضوع عندما أستلم الوظيفة. آخر بعيداً عن الحروب والمآسى)

عاد إلى حيث كان جالساً، استلم قلمه، حكَّ رأسهُ بناصية القلم قليلاً، ثم شرع يكتب:

«وقف أمام المرآة يعدل ملابسه، ربطة عنقه الحمراء تخنقه تكاد تكتم أنفاسه، لكن لا مفر له من لبسها حتى تكتمل أناقته. تفقد ملفه: (شهادة الثانوية، شهادة الدراسة الجامعية، شهادة إتقان اللغة الإنجليزية، وشهادة الرخصة الدولية لقيادة الحاسوب، توصيات من إدارات المعاهد التي درس فيها، وشهادة حسن سيرة وسلوك من شيخ منطقتهم».

هتف بمرح: الأمور مبشرة بالخير.

التقت عيناه بعينى الوالدة الواقفة تتأمله عند باب الغرفة، فقال مازحاً:

- لا تقلقى يا أماه، أعدك بأن يكسو عظمك اللحم قريباً بعد أن أستلم الوظيفة، وستزورين الطبيب تشكين السمنة.

رفعت يديها إلى السماء تُمطره بالدعوات..

وصل إلى الشركة..

للمرة الرابعة يجلس على كرسى الانتظار أمام مكتب المدير، لم يشفع له تقديره الممتازية نيل الوظيفة في المرات الثلاث السابقة. !!

في المرة الأولى نظر إليه المدير شزراً وقال:

- ما قيمة شهاداتك من دون إتقان أى لغة أخرى، مازال أمامك درب طويل!.

يومها لم يعد إلى منزله، بل إلى معهد اللغات الأجنبية في مدينته ليسجل اسمه طالباً فيه، ثم عاد إلى أمه راجياً إياها أن تقتصد في المصاريف لتوفير

- خبز وفول يكفى الآن، وغداً سنأكل ما نشاء

ومضت شهور الدراسة..

وعاد إلى الشركة ثانية بشهادة امتياز أخرى حشا بها ملفه.. قلّب المدير الملف، ووضعه جانباً ثم سأله:

- هل تجيد استعمال الحاسوب؟؟

لم يستسلم، وعاد ثانية لينضم إلى صفوف الدارسين في معهد الحاسوب..

- لا ضير يا أمى بشهرين آخرين نحياهما على الخبز والفول.. وغداً أعوضك عن كل شيء.

في المرة الثالثة أتى حاملاً ملفه الكبير تتقدم أوراقه شهادة الرخصة الدولية في قيادة الحاسوب.. ولكن لم يُسمح له بمقابلة المدير، وقالت له السكرتيرة يومها:



- لقد كثر المخادعون واللصوص، لذا أضفنا شرطاً جديداً لمن يتقدم للوظيفة بأن يُحضر معه توصية من مكان دراسته، وشبهادة حسن سيرة

وسلوك من شيخ منطقته، فهل أحضرتهما معك؟ عاد أدراجه يسعى من مكان لآخر، وقضى أسبوعاً في رحلة بين المعاهد حتى حصل على التوصيات وألحقها بشهادة حسن السيرة والسلوك من شيخ المنطقة.

وهاهو ذا اليوم يؤمِّل نفسه: (ملفى الحافل بالشهادات لن يخذلني، تقديرات الامتياز تزين واجهة كل شهاداتي، الخطوة الأولى موظف هنا،

والخطوة التالية أن أترقى لأجلس مكان المدير (. )

أدخلته السكرتيرة إلى مكتب المدير.. ملامحه الهادئة أشعرته بالاطمئنان والرضا، (لن يذهب تعبى وتعبك يا أمى سدى).

تسمرت عيناه في شفتى المدير.. بانتظار ما ينفرج عنهما من كلمات وحروف... ا

قلَّبَ المدير الملف بهدوء، وأخيراً رفع رأسه إليه، مطّ شفتيه وأشعل سيجارة نفث دخانها السام ملوثاً أجواء الغرفة، ثم قال:

- ليس لديك أى خبرة سابقة، لا يمكن أن نعتمد على شخص لم يجرب ميدان العمل، عندما تكتسب الخبرة الكافية تعال لأوظفك.

جرّ نفسه إلى منزله هذه المرة بفؤاد جريح، وقلب محطم، استقبلته أمه أمام الباب، لم يستطع أن يرفع رأسه إلى وجهها فدفنه في أحضانها ودموع الخيبة تسيل على وجنتيه بغزارة كطفل صغير فقد لعبته المفضلة!!

ربتت على رأسه بحنان وقالت:

- لا بأس عليك يا ولدى لقد اعتدت على الخبز والفول (.))

وضع القلم يتأملها، ويصلح ما وقع فيه من أخطاء إملائية.. هزّ رأسه - للمرة الثانية -راضياً بما سطّر وروى.

عاد إلى المدير وسلَّمها إليه، دقائق تمرُّ وكأنها ساعات... خُيل إليه أن حدقتي عيني المدير تضيقان رغم سماكة النظارة التى يرتديها!

تنهد بعمق ملقياً الأوراق من يده، ثم شبك كفيه أمامه متكناً بمرفقيه على سطح المكتب قائلاً: (للأسف ما زالت لا تصلح للنشر، لديك أسلوب رائع لكنك تفتقد الفكرة،

سأعطيك نصيحة قيِّمة إذا أردتَ أن تحترف الأدب اترك الكآبة جانباً، وانظر إلى ما حولك من الطبيعة والحياة).

عاد إلى مكانه مجدداً وأخذ أوراقاً جديدة من السكرتيرة، فقد استنفد كل أوراقه التي أخذها سابقاً..

استمرُّ يحكُ رأسه بالقلم عدة دقائق.. (أين أجد فكرة لأكتب حولها؟)

جال بناظريه فيما حوله، الساعة الرابعة عصراً، السكرتيرة على مكتبها منشغلة بترتيب بعض الأوراق والملفات، بجانبه فتى منهمك في الكتابة منذ ساعة، أكمل قصتيه السابقتين، ومأزال هو يكتب واحدة المتلس نظرة لكلماته علّها تلهمه شيئاً، أو يقتبس منها فكرة:

(جلسا تحت ظل شجرة عنب كبيرة يتبادلان عبارات لطيفة... كان الجو ممطراً وجميلاً...!) تسماءل في نفسمه: أين توجد مثل هذه الشجرة الأسطورية؟؟

الجو الممطر يذكره بالدموع، وقد ذرف كثيراً منها في جنازة أمه..

لم يجد في ذلك ما يكتبه.. عاد يختلس النظر إلى العبارات الأخرى:

(سيطر حبها على قلبه حتى تملَّكه... قبلة بريئة... أجمل أيام الدراسة الجامعية...)
لم يفهم الرابط بين عباراته..!

أيام الدراسة الجامعية تذكره بالعمل المرهق الذي اضطر إليه لتوفير مصاريف الدراسة.. والقبلة البريئة تعصف برياح الأحزان في قلبه، وتعيد إليه ملامح طفولية، اختفت من عالمه قبل عدة سنوات، أما الحب فكلمة دفنها يوم دفن عائلته وغادر وطنه. لم يعجبه نصه الرومانسي الخيالي.. فعاد إلى أوراقه، يُذكّره بياضها بالسيدة (نهاد) مديرة ملجأ الأيتام، كانت طويلة القامة، بملامح هادئة، ووجه مشرق من شدة البياض، لكنه لا يجد في ذلك أيضاً

وقف أمام النافذة يتأمل السماء باحثاً عمّا يمكن أن يكتب حوله، استغرق وقتاً طويلاً قبل أن يجد الفكرة فأسرع إلى أوراقه يكتب:

ما بكتبه!

((السماء صافية، أسراب من الطيور المهاجرة

تعود إلى أعشاشها التي هجرتها في مواسم الشتاء لتبحث عن الدفء والأمان..

طائر صغير في آخر السرب عجز عن اللحاق بأصحابه، خانه جناحاه الصغيران، رفرف بقوة لساعات قبل أن تخور قواه فيتوقف ليستريح قليلاً على إحدى الأشجار.

ولكن لشدة تعبه نام قليلاً، ولمّا استيقظ لم يجد أثراً لسربه الطائر، أرهف السمع علّه يسمع شيئاً من زقزقتها من دون فائدة فقد ابتعدوا كثيراً، ولا يعرف إلى أين اتجهوا!!

سمعت بومة عمياء تسكن ثقباً في الشجرة التي يقف عليها صوت زقزقته الحزينة فخرجت من مكانها متسائلة:

- من هذا الذي يبكي على شجرتي؟ أجابها الطائر الصغير:

- إنه أنا.. طائر صغير غادر موطنه، ولم يستطع العودة إليه، جناحاي الصغيران لم يمكناني من الرفرفة مع رفاق سربي فتركوني ورحلوا.

رفت البومة لحاله، وتألمت كثيراً، فقالت له:

- يمكنك البقاء عندي، فأنا كما ترى بومة عمياء، فإن ساعدتني على إحضار طعامي سأؤويك فشي، والقرار بين يديك فماذا ترى؟

وافق الطائرُ الصغير البومة على اقتراحها.. وعاش معها أياماً وشهوراً كثيرة بدفء وأمان، ولكنه كان يشعر بفراغ في قلبه يؤرقه، ويصبغ حياته بالحزن والكآبة، لا يعرف كنهه ولا يجد للخلاص منه سبيلاً!. أخبر البومة يوماً عمّا يشعر به، فقالت له: (إنه الحنن)!

- شعورٌ فطريٌ - مغروس في القلوب - بالشوق للأحباب رفقة وأرضاً، زماناً ومكاناً، تغذيه ذكريات محفورة في سويداء القلوب.



- ولكنى أحبك وأحب هذه الغابة!

- أحببتني لأني ساعدتك عندما احتجت للمساعدة، وأحببت هذه الغابة لأنها صارت مأواك عندما فقدت المأوى، ولو طردتُكَ من هنا لكرهتني وكرهتُ الغابة، ولما أردتُ العودة هنا مرةً أخرى.

أما أرضك التي نشأت فيها، ورفاقك الذين تربيت بينهم.. فسيظل حنينك إليهم مهما حدث ورغم كل الظروف، لأن حبك لهم نابع من فطرتك، وحبك لنا نابع من حاجتك وشتان بين الحبين! - وماذا أفعل لأملأ الفراغ في قلبى؟



- عليك أن تراقب السماء في الفجر وعند المساء، فإذا شعرت فجأةً بامتلاء الفراغ في قلبك فطرر، ولا تنظر أبداً للوراء.

استمر الطائر بمراقبة السماء دون أن يفهم مغزى ذلك وجدواه، وفي فجر أحد الأيام سمع زفزقة جميلة، ورأى سرباً طائراً في السماء، شعر بقلبه يتقافز في صدره، وبرغبة عارمة بالتحليق، رفرف بجناحيه، (فوجئ بالطول الذي صارا عليه

من دون أن ينتبه!)..

شدُّ همَّتهُ وطار في السماء، شعر بأن قلبه ممتلئ بالسعادة والسرور، وأدرك أخيراً ما كانت تعنيه البومة.

اقترب كثيراً من السرب الطائر وحلَّق بين رفاقه من جدید، لکنه في غمرة سعادته نسی ما قالت له البومة فحانت منه التفاتة للوراء، فرأى البومة العمياء تقف على الغصن تنعق منادية عليه، وتتحسس بأحد جناحيها في الهواء باحثة عنه.

أبطأ قليلاً في طيرانه وظل يراقبها، تردد في الاختيار بين المضى والعودة .. اقتربت من طرف الغصن.. تكاد تقع من عليه.. حزم أمره أخيراً.. التفُّ سريعاً إلى الوراء وعاد، اختار أن يبقى جسدهُ هنا وقلبهُ هناك!))

طوى الورقة.. ثم سلّمها للسكرتيرة راجياً منها أن تسلّمها نيابة عنه؛ فقد خجل من الدخول إليه وذاك الفتى عنده يسلّمه قصته...

دقائق مضت قبل أن تعود السكر تيرة من مكتب المدير بقصته ونموذج قصة أخرى قائلة له:

- إن المدير يطلب منك أن تقرأ هذا النص، وتكتب مثله إن أردت أن تصبح أديباً ١.

تناول نموذج القصة ليقرأها.. لكنها لم تكن إلا النص الرومانسي الخيالي الذي كتبه الفتى الذي كان بجواره... ولم يعجبه!

أخذ ورقة بيضاء، وكتب عليها سطراً واحداً، ثم طواها وأعطاها للسكرتيرة لتسلمها للمدير.. وغادر المكان!

فضُّ المدير الورقة وقرأ:

(إذا كان هذا هو ما يعنيه الأدب..؛ فأنا أُعلن - بكل فخر - أنى قليل الأدب!)■

### <u> من وحاق الشاهرا الكبينرا</u>

## فیصل بن محمد

\_\_\_\_ عبدالعزيز بن صالح العسكر - السعودية \_

قد كنت ترثى فحول الشعر إن ذهبوا

والبيوم والهضى يبكيك نادينا

عرفته في رياض الشبعر قسورة

بِذُ الفِحِولِ وأذكِي جِنْوةُ فينا

أشبعاره حليةً في صبدر ثروتنا

وصعوته خافق بالعزم يحيينا

يـزّين الحفل من إبـداع موهبة

قد أُشهبت أدباً في عُمْق ماضينا

وكنتُ ألقاه بين الناس مبتسماً

وكُلُّه أمـل يحيي ملايينا

القدسُ في شبعره أمُّ يبادلها

حُبُّ البرجال وإخلاص المحبِّينا

لم ينسبها برهة والشبيب يغمره

وظلم أعدائنا أضحى يُغَطِّينا

يا فارس الشعر والأخلاق كنت لنا

معلماً لجميل القول يهدينا

جمعت في شعرك الراقى مطالبنا

سُمُّ لأعدائنا، غيثُ لأهلينا

يا فيصلاً من جبين البدر طلعته

فضحت بالشعر أفكار المضلينا

يا شياعراً من معين النور مورده

تُــرَدُ الشُّهِ عُما قد قلت تلحينا

يا رُبِّ فاجعل جنان الخلد مسكنه

واكتبه يا ربُّ في الغُرِّ الميامينا

(١) انظر نبذة عن حياته - رحمه الله - في العدد (٩٣) من مجلة الأدب الإسلامي.

## البصوح الأبي هماث والثوص في قيم الأدب الإسلامي

ىتابعاللىدغالدكتور (وليدقصاب)(١)مشروعه القصصى القيمي الموغل في قاع الواقع بعين القطة، وأذن مرهفة، وأدوات إبداعية مُتقنة، كاشفاً عن معاناة النفس وتمزقها الداخلي وهي تجابه الحياة، تصارعها فتصرعه، يقاومها فترده مقهوراً، لأنها الأقوى في مواجهة الضعفاء الضائعين، الزاحفين فقرأ وعوزاً على هوامش الحياة.

إضافة إلى ما أبدعه في مجموعتيه السابقتين (هدية العيد، الخيط الضائع) من قصص سبرت الحياة والجتمع، وأزاحت الحجب عن جوانب كثيرة مظلمة ومتعددة الأوجه، نفاجئ قراءه بمجموعته القصصية البوح(٢).



فرج مجاهد عبد الوهاب- مصر

الدكتور وليبد قصاب

والعنوان كما يبدو صوت دلالي واضح، والبوح أن تُخرج ما في أعماقك من هموم وأشجان ومعاناة وتفضى بها إلى الآخر بحرية، وللبوح سمات وأوجه متعددة، منها ما هو وجداني، وسياسي، وحيوى، وهنا يكمن الاختلاف في بوح مبدعنا، فالبوح في قصصه ليس مجرد كلام سردي عادي، إنما غوص في الواقع الحياتي المعيش بالهم والغم والعوز، فيطلق قلمه باحثاً في قاع الواقع عن هؤلاء المتعبين الذين لا يجدون ما يسد جوعهم ولو (بطبق برغل) لا يكلف إلا بعضاً من الليرات، فكانت الواقعية الاجتماعية النقدية وسيلته إلى الغوص والاكتشاف ومن ثم البوح الأمين والصادق عن معاناة الذين يشكلون النسبة الأكبر من سكان الحياة.

لقد كان النقد الاجتماعي هدفاً رئيساً في معالجته للقصص الخمس عشرة التي ضمتها المحموعة.

نقد اجتماعي مدافع عن الكرامة الانسانية بأسلوبه السردى البسيط والمعبر الذي عُرف به،

أسلوب يتكئ على الواقعية الكاشفة المتسمة بالبساطة الأسلوبية واللغة البسيطة التي لم تخل من شاعرية حساسة وإن اتسمت بالإنشائية (أرق من نسائم الصيف، وأعذب من أحلام الطفولة، وأظهر من براءة المواليد)<sup>(٢)</sup>.

إن الطفولة عالم لا هموم فيه ولا أحزان، ولا أعباء ولا مشكلات، إن الأطفال كما يقول شاعر علموهم قصيدة له عندما كان في المدرسة ذات يوم:

### خليون من تبعات الحياة على الأم يلقونها والأب(٤)

لذلك لم تخرج القصص وهي تبوح بمكنوناتها على لسان أبطالها عن منظومة القيم المتكنة أصلاً على دعائم الدين الحنيف، ولذلك قدمت القصص أنموذجا لأدب إسلامي ملتزم بقيمه وأخلاقه وتعاليمه المؤمنة بأصالة الكلمة ودورها في بناء الوطن والإنسان.

ابتدأت القصص بأفعال راوحت بين الماضي الكينوني- كان - كانت، والماضى المستمر: قامت، وقفت، صلى، ارتميت، والمضارع الحالى: تستحقه، لا تمنع، تفوح، لم أصدق. هذه الأفعال بضمائرها المسندة إليها وهي تتناوب بين (أنا - هو - هي ) تشكل مفتاح كل قصة من

هذه القصص التى لم تخرج عنها

إلا قصتان، بدأت الأولى بمفردة (كلما) الاستمرارية والمشتغلة على المقارنة وبين الاسم رمضان الذى قدم مأساة الموظف صاحب الدخل المخنوق وهو يواجه أوامر زوجته وطلباتها المستمرة، وتحضه من أجل البحث عن عمل آخر يسد احتياجات الأسرة ولاسيما أن العيد على الأبواب.



فيعيش في دوامة التساؤل والحيرة، فماذا يعمل رجل ستيني عمر شهادته أكثر من ثلاثين عاماً لم تعد تؤهله للعمل في شركة راقية، أصبحت تعتمد على التكنولوجيا المتطورة التي لم يعهدها أيام ستفعل بالشهادات؟ تلمذته!؟

قادته قدماه إلى زميل دراسة كان يكره العلم كره البلاء، أخفق في الثانوية العامة عدة مرات أخرجه مبرد زوجته الفولاذي (٥).

والده من المدرسة ومرت سنوات حتى أصبح التلميذ الكسول صاحب مكتب عقارى كبير، دخل مكتبه، استقبلته السكرتيرة الأنيقة، سألته عن اسمه، قامت دخلت، عادت وطلبت منه الانتظار، مرت ساعات وهو جالس يستعيد ذكرياته مع ذلك الكسول، طال انتظاره لم يبال أحد به، بعد أكثر من ساعة ونصف من الانتظار فتح الباب المفضى إلى غرفة زميله (البيك)، لمح زميله قادماً إلى غرفة السكرتيرة، حسب أنه قادم ليستقبله ويدخله إلى مكتبه.. لكن الزميل عبر مسرعاً غرفة السكرتيرة ثم اتجه إلى باب الخروج من غير أن ينظر إلى أحد، وهو يقول للشابة الجميلة التي هبت واقفة: السيارة جاهزة؟

- طبعاً يا بيك.

- أنا ذاهب إلى مكتب المحافظ، إذا سأل عنى أحد فلن أعود اليوم. نهض من مكانه، تبأ له، لماذا جاء إلى هنا؟ إنه لا يدرى؟ رنت في أذنيه قهقهة قديمة، وصوت ساخر معابث يقول:

- أنت حمار دراسة، ماذا

ومضى يخبُّ في خطاه إلى البيت، وهو يحس أنه سيكون - بعد اليوم - أقل سخطاً من لدغات

مثل هذا القص المعنى بالمتعبين والمقهورين نراه في قصة (العيد) حيث يلملم رمضان أيامه المباركة مستعدأ لاستقبال العيد ليبدأ مسلسل الزوجة بالتذمر وتذكير زوجها: العيد على الأبواب يا أبا عمر.

فيجيب بانكسار: أعرف، أعرف يا امرأة، فتقول محتجة: ولكنك لا تفعل شيئاً يا رجل، أيمر

دامت الأحلام قصيرة، لا يلبث أن يصحو على خيبة أمل، يفكر بالاستدانة من صديقه الحاج خليل إلا أنه يتراجع لأنه لم يستطع سداد دین قدیم، تابع طریقه إلى المنزل وصورة زوجته وأولاده تقتحم عليه خواطره، عند مدخل الحارة لمح لمة من الأولاد منهمكين في لعبهم عند حنفية المياه، رأى ابنه عبد الرحمن في ثيابه الرثة



العيد ولا نشترى كسوة جديدة للأولاد، أو يدخل بيتنا طعام دسم أو بعض من الحلوى التي لا يخلو منها بيت في هذه المناسبة (٦)

ولكن العين بصيرة واليد قصيرة، فكيف يتصرف وهو ليس من أصحاب الخوارق، يدخله الأرق والقلق في فضاءات حلم يحضر فیه کل ما تحتاجه أسرته وما

واقفاً مع عادل ابن الحاج رضا رافلاً بثيابه الجديدة وبيده لعبة كان عبد الرحمن ينظر إليها مبهوراً فيسأله: ماذا أحضر لك أبوك على العيد يا عبدالرحمن؟

أمسكت أبا عمر غصة في حلقه كادت تخنقه، وتسمرت قدماه، بينما أجاب عبد الرحمن بانكسار وبراءة:

- لم يحضر لى أبى شيئاً حتى الآن، ولكن أمى أكدت لنا أنه سيعود ومعه ملا بس وحلوي ولعب كثير  $a^{(\vee)}$ . وفجأة يتلقى صدمة قوية أدخلته في غيبوبة طوال اليوم، وعندما فتح عينيه في المساء كان وجهه يُحاكى صفرة الموت، التفت إلى زوجته وغمغم بذل .. لا تؤاخديني يا أم عمر، عدت كالعادة ملوحاً بيدين فارغتين، فهمست: سامحنى ولا تهتم، أنت أعز علينا من كل شيء، ثم مسحت دموعاً غزيرة تجمعت في مآفيها بينما غطت الصغيرة زينب وجهها بكفيها ثم انسحبت من الغرفة<sup>(٨)</sup>.

مثل هذا البوح الشفيف المساند للمتعبين والواقف إلى صفهم والمعبر عن مأساتهم وصبراع فقرهم مع غنى غيرهم نجده في قصة (طبق برغل)(٩)، كما نجد مثيلاً له في قصة الشاعر والمسابقة (١٠).

ويرتقى البوح الانتقادي باقتدار في قصة (البوح)(١١١). الذي ينتقد فيها ماسحى الجوخ المطبلين والمزمرين لرؤوسائهم:

(ما وقفت أمامه مرة في عمرى إلا موقف استخذاء وخوف) وما ظهر منى أمامه إلا وجهى الآخر..

- أنت خير من تولى هذا المنصب یا سیدی، أنت یا سیدی كفاءة نادرة، أنت رمز الأمانة

في الدنيا أن يسير هذه الدائرة (١٢). هو مدرك لنفاقه الذي يتسلق كل جدران نفسه، ويتمرد الوجه الآخر متحدياً في أن يكون رجلاً مرة واحدة في عمره، صراع كبير وتحد أعظم ينهض بين الوجهين.

حاول أن يتمرد على زوجته، دفعه الوجه الآخر متحدياً.. كن رجلاً حتى يسجل التاريخ اسمك، انفجرت القنبلة، نسفت كل شيء التفت إليها كثور هائج:

إنى أكرهك..

- لم أحبك يوماً..

- أنت طال... ارجعي إلى حيث حئت..

انفجرت بالبكاء والصراخ ثم يسيل من أنفه ووجهه: دخل على رئيسه، صرخ في وجهه: أنت وغد ومرتش القد حولت المؤسسة إلى قطاع خاص بك، ملأتها فساداً وعجزاً، اشتريت جميع الضمائر والنفوس.

> يصيح في أعماقه الرجل الآخر: أحسنت، بارك الله فيك، أنت الآن رجل..

> > فماذا كانت النتيجة؟

لم يشعر إلا وكفها تهزه: (قم يا رجل، اصح، تأخر الوقت، ما بالك تهلوس كالمجانين) (١٣).

ويوغل البوح ويتفرع في اتجاهات عدة حمل بعضها كثيراً

والنزاهة، لا يستطيع أحد غيرك من المفارقات والمفاجآت المتعة كما في قصة «الكابوس» حيث يفاجئه مجموعة من المدججين بالأسلحة، ويقودونه بمذلة وسباب ويخضعونه لتحقيق مطول ممتلئ بالاتهامات الجاهزة وغير الجاهزة، حتى كاد أن يعترف بكل ما أسندوه إليه، ويعد أن أعطاهم ما يريدون، طلبوا منه التوقيع على أقواله، نهض ووقع على أقواله: عبد المسيح أبو..

طاش صواب صاحب المكتب، ونهض يضربه بقبضة يده وهو

- أيها الوغد الحقير، أبلغت بك القحة والمراوغة أن تغير اسمك؟ قال مُتقياً الضربات.. والدم

- أغير اسمى المي يا سيدى؟ رفسه برجله وصياح: أيها الخبيث، تريد أن تنكر شخصيتك وتخدعنا عن حقيقتك؟

ألست عبد الرحمن ال....؟ - كلا يا سيدى، كلا.. أنا عبد المسيح ال.. وإذا شئتم أن تتأكدوا فهويتي في البيت، صرخ صاحب المكتب غاضباً رقيب عادل، عاد إلى المراوغة، أرجعه إلى حيث کان(۱٤).

مثل هذه المفارقة نجدها في قصة «الانتظار» التي تدور أحداثها في المستشفى التي قامت ولم تقعد

لأن زوجة سيادة ال... قادمة لتتعالج في المستشفى فيستنفر كل من يعمل فيها، صف مدير المستشفى الدكتور (حمدان) على باب المستشفى طابوراً عريضاً من المستقبلين، ويطول الانتظار ويبدأ الواقفون بالانسحاب حتى لم يبق إلا المدير وبضعة نفر، أحس بتعب نهض من جلوسه الذليل أمام باب المستشفى، اقتحمته عيون لم تكن تجرؤ على النظر إليه.

وف قصة «حافظة نقود» موقف مفاجئ ومفارقة غير متوقعة نهضت على أسلوب سردى ماتع حيث يذهب الصحفى لإجراء مقابلة مع أحد الكتاب المرموقين، وخلال الحوار الذي تشعب يفتح المبدع ذاكرته على قصة طريفة مفادها أنه بينما كان عائداً بسيارته في منتصف الليل لاح له رجل يقف في عرض الشارع يشير بيده طالباً الوقوف، يقف ويطلب أن يأخذه معه، لم يمانع، وفي الطريق يتسلل إلى أعماقه خاطر أفسيد نشوته، (دهمني خاطر محزن أن يكون هذا الرجل الجالس بجواري أحد اللصوص أو قطاع الطرق.. مددت يدى أتحسس خلسة مسدسأ صغيرأ لم یکن یفارقنی.. ثم خطرت في بالى حافظة نقودى، يبحث

عنها خلسة فلا يجدها، وبدافع لا شعورى أشهر المسدس في وجه الرجل وصاح بلهجة آمرة: أعطني حافظة النقود! (اهتز الرجل من هول المفاجأة وعنف الموقف، ناوله حافظة النقود مبهوتاً وهو يرتجف كورقة في وجه العاصفة، فتناولتها بلا تفكير)<sup>(١٥)</sup>.

ويفاجأ بأن المحفظة لم تكن محفظته، ويمر على الحادث يومان، ثم يلتقى، في اليوم الثالث بصديقه الذي كان ضيفه في تلك الليلة، فحياه قائلاً:

(نسیت حافظة نقودك عندی، ومنذ يومين حاولت الاتصال بك ولكن دون جدوى، أخذت حافظة نقودی وأدركت عندئذ كم ظلمت الرجل يتساءل الصحفى قائلاً: (أين قابلت هذا القاص؟ ومتى؟ عجباً.. كيف لم أتذكر؟ لقد كنت أنا ضحية سوء الظن ولعبة الخواطر الحمقاء، كنت صاحب الحافظة(١٦).

من خلال هذا السرد القائم على المباغتة والمفاجأة غير المتوقعة يتألق نسيج قصة (امرأة أخرى)، وكذلك في كل من قصص (يوم امرأة عاملة، بديعة الدوماني، حادثة من أيام الطفولة)، وكلها قصص قائمة على المفارقة الإدهاشية التي تقدم

موضوعها بأسلوب سلس ولغة قصصية بسيطة وشفافة. معبراً من خلالها عن قضايا حيوية واجتماعية ووجدانية كاشفا عن سلبياتها داعماً لإيجابياتها.

هذا الدعم الواضح الدلالة تجلی فے قصتین نهضتا علی

يردد دعاءه الحار العميق وعبارته المأثورة: إن لم نمت شهداء وقعنا بأيديهم فمتنا كالكلاب.

أحس بإيمان حار يضرب جذوره في أعمق أعماق فؤاده، فامتلاً بقوة عجيبة خارقة، ثم تراءت له الدنيا كلها تافهة هينة



قضية المقاومة والوقوف بوجه غاصب مفترس.

ففي القصة الأولى (الميتتان)(١٧) صورة من صور الصمود والمقاومة التي تضع المقاتل أمام إحدى الميتتين: ميتة الكلاب إن وقع في الأسر، وميتة الشهادة إن صبر وقاتل ببسالة، ويكون القرار للميتة الثانية:

(جهز سلاحه، وراح یسدد، أخذ كل شيء يتلاشى من ذاكرته رويداً رويداً لم يبق شاخصاً أمامه إلا صورة عبد الحميد،

لا تساوى عند الله جناح بعوضة. وفي لحظة خاطفة ارتسمت أمامه الميتتان: ميتة الشهداء وميتة الكلاب.. فراح يطلق النار وهو يدعو بخشوع وصدق وإيمان: اللهم إنه خروج في سبيك، فارزقنى ميتة الشهداء)(١٨).

وفي القصة الثانية: الوصية (١٩) يضبعنا السيارد أمام عملية استشهادیة ارتجت لها مدینة تل أبيب ارتجاجاً عنيفاً، ويُثبت التحقيق أن أحد الفلسطنيين قام

بعملية استشهادية، فجر نفسه في سبوق مكتظ بالناس في قلب مدينة تل أبيب، ومما زاد حيرة حكام إسرائيل أن أحداً لم يُعلن مسؤوليته عن العملية المذهلة التي زرعت الرعب في قلوب الصهاينة (بقيت العملية حديث الناس في كل مكان أياماً كثيرة، رُويت عشرات القصص والأخبار، فمن قائل، إن المنفذ عجوز تجاوز الستين، اقتحم الصهاينة داره، وأطلقوا النار على ثلاثة من أبنائه فأردوهم قتلى أمام عينيه.

ومن قائل: إنه شاب صبى لم يتجاوز الثلاثة عشر سقط أبوه وأخوه أمام عينيه برصاص القتلة، ومن قائل.. ومن قائل.. لقد كان المفجوعون الذين يمكن أن يقوموا بمثل هذا العمل الجهادي أكثر من أن ترصدهم عدسة) (۲۰).

فے بیت صغیر فے مدینة نابلس وقفت أم عجوز أمام صورة لفتاة لا يتجاوز عمرها الخامسة عشرة

كانت تتأملها ودموع غزيرة تملأ عىنىھا.

قالت لأمها يوم الأربعاء: أنا خارجة يا أمى في مهمة أرجو أن يوفقنى الله فيها، وصيتى إن قدر لى أن أقوم بهذه المهمة ألا يذكر اسمى، أو ينشر أي خبر عني، إني أبتغي وجه الله يا أمي) (٢١).

هذه بعض الأوجه الأسلوبية المختلفة في تناول موضوعات المجموعة التي حملت كثيراً من الإبداع، وكثيراً من الصدق في التعامل مع:

أ- أبطال القصص الذين جابهوا الواقع بكل قوة جعلتهم علامات مميزة في سياقات سردية مُتقنة وواعية.

ب- واقعية القصص التي حملت إلى جانب اهتمامها بالواقع ونقد سلبياته فإن كثيراً منها اشتغل على المفارقة التي أحالت مسرودها إلى نهايات مدهشة وغير متوقعة وهذا ما رفع من

سبوية الشغل على نصوص إبداعية في غاية الأهمية.

ج- الشغل على اللغة التي حملت في كثير من مفاصلها بعضاً من لغووشيئاً من إطالة، ونبذاً من إنشائية إلا أنها لغة هادفة تسعى إلى الوصول إلى أذهان البسطاء بيسر وسهولة حتى يكتشفوا الواقع ويستوعبوا ما يفرزه على المستويين الإيجابي والسلبي، وهذا ما يجعل من مبدعها الدكتور (وليد قصاب) واحداً من المبدعين الذي يشتغلون على القيم وإبرازها ودعمها ونقلها إلى قلوب قرائه، ولعل هذا من أهم صفات المبدع الذي يشتغل على قيم الأدب الإسلامي وأساليبه المتنوعة الناهضة على اليسر والسهولة إلى جانب الإبداع الواضح بأهدافه ورسالته القيمية الهادفة إلى الإصلاح والبناء =

#### الهوامش:

- (۱) د.ولید قصاب: مبدع سورى اشتغل في التحقيق والتأليف إضافة إلى أنه قاص متميز وشاعر مجيد. صدر له عدد من الكتب في تحقيق التراث والتأليف والدراسات والدواوين الشعرية
- (٢) صدرت المجموعة عن دار الفكر، دمشق، سوريا عام ۲۰۰۲م. (٣) مجموعة البوح، د. وليد

والمجموعات القصصية.

- قصاب، ص ۳۵.
  - (٤) السابق: ص١٠٨ .
  - (٥) السابق: ص٢٤ .

- (٦) السابق: ص٩١.
- (٧) السابق: ص٩٦ .
- (٨) السابق: ص٩٧ .
- (٩) السابق: ص١٠٥–١١٢ .
- (۱۰) السابق: ص۷٦-۸۳.
- (١١) السابق: ص٧-١٥ . (١٢) السابق: ص٧ .
  - (١٣) السابق: ص١٥ .
- (٢١) السابق: ص١١ .

(٢٠) السابق: ص٩٩ .

(١٤) السابق: ص٣٣.

(١٥) السابق: ص٦٤ .

(١٦) السابق: ص٦٦ .

(١٨) السابق: ص٩٠ .

(۱۷) السابق: ص۸۶–۹۰.

(١٩) السابق: ص٩٨-١٠٤.



مسْكينٌ الدَّارِميُّ (١)

وَلَسْتُ إِذَا مَا سَرَّنِي الدُّهْرُ ضَاحِكًا

وَلَا جَاعِلًا عِرْضِي لِنَالِي وِقَايَةً

أَعْفُ لَدَى عُسْرِي وَأُبْدِي تَجَمُّلًا

وَإِنِّي لأَسْتَحْيِي إِذَا كُنْتُ مُعْسِرًا

وَٱقْطَعُ إِخْوَانِي وَمَا حَالَ عَهْدُهُمْ

فَإِنْ يَكُ عَارًا مَا أَتَيْتُ فَرُبُّما

وَمَنْ يَفْتَقِرْ يَعْلَمْ مَكَانَ صَديقِهِ

فَإِنْ يَكُ ٱلْجَانِي الزَّمَانُ إِلَيْكُمُ

وَلَا خَاشِعًا مَاعِشْتُ مِنْ حَادِثِ الدَّهْرِ
وَلَكِنْ اَقِي عِرْضِي فَيَحْرِزُهُ وَفْرِي
وَلَكِنْ اقِي عِرْضِي فَيَحْرِزُهُ وَفْرِي

صَدِيقِي وَإِخْوَانِي بِأَنْ يَعْلَمُوا فَقْرِي

حَيَاءُ وَإِعْرَاضًا وَمَا بِي مِنْ كِبْرُ

أَتَىالْلُرْءَيَوْمُ السُّوءِمِنْ حَيْثُ لَا يَدْرِي

وَمَنْ يَحْيَ لَا يَعْدَمْ بَلَاءٌ مِنَ الدَّهْرِ

فَبِئْسَ الْمُوَالِي فِي الصَّنِيعَةِ وَالذَّخْرِ

#### الهوامش:

(۱) مسكين الدارمي: ربيعة بن عامر بن أنيف، شاعر أموي شريف من سادات قومه، يقول في تسميته مسكيناً:

وسمعيت مسكينا وكانت لجاجة

وإني لمسكين إلى الله راغب



## لن أنحني

قَالُوا انْحَن فَمَقَاصِلُ الطُّغْيَانِ تَقْصِفُ كُلَّ رَأْس شَامخَةُ وَسيَاطُهُمْ عَشْقًا تَهِيمُ بِمَا

منْ أَظْهُر لا تَنْحَنِي فَتُحيلُهَا جَمْرًا بِأَجْسَاد الأُسُود الشَّائخَةُ

لا تَحْسَب الْأَحْرَارَ فِي سُوق الْحَيَاة سَيَرْبَحُونْ فَحَيَاتُهُمْ بَيْنَ الطُّغَاة وَقَوْمِهِمْ غُبْنٌ وَخُسْرَانٌ مُبِينْ وَصُمُودُهُمْ رَغْمَ الْأَسِي، مَا تُرَاهُمْ يَفْعَلُونْ؟!

فَلْتَنْحَن

سَجَدْتَ مَعَ النَّحيبُ

فَأْجَبْتُهُمْ:

أُوَمَنْ يَعِيشُ حَيَاتَهُ لَيْثًا

لَا تَحْك لَيْثًا عَاشَ فِي وَسَطَ الذِّئَابِ كَمَا الْغَرِيبُ كُنْ مِثْلَهُمْ ذِئْبًا أُصِيلاً وَانْسَ مَاضيكَ الَّذي عَدُّوكَ فيه اللَّيْثَ وَالْحُرَّ الْحَسيبُ انْسَ الشَّجَاعَةَ وَالْبُطُولَةَ وَارْكَعَنْ وَالْبَسْ ثيَابَ الْخُبْث وَالْغَدْر الرَّغيبُ فَلْتَنْجُ مِنْ كَيْدِ الطُّغَاةِ وَلَوْ



عبدالحميد ضحا - مصر

بأُخْلاق الْفَوَارس كَيْفَ يَلْبُسُ مِنْ ثِيَابِ الْغَدْر وَالْجُبْنِ الْمُهِينِ الْمَاجِنَةُ ؟ [ كَيْفَ الْمُحَلِّقُ فِي سَمَاء الْعزِّ

يُزَلُّزلُ الطُّغْيَانَ فِي بَحْرِ سَأَظُلُّ أَنْصَحُ أُمَّتى: مُوتُوا وُقُوفًا لا تَمُوتُوا تَحْتَ أَقْدَام الطُّغَاة بذلَّة الْعَبْد الْمَعيبْ كُونُوا أُسُودًا وَازْأُرُوا فَالْحُرُّ يَحْيَا شَامِخًا نعْمَ الْحَيَاةُ حَيَاتُهُ رَغْمَ اللُّغُوبُ مَنْ ذَاقَ طَعْمَ حَيَاته لَنْ يَسْتَطِيعَ الْعَيْشَ فِي وَادِي



# معالم دمشق الإسلامية في الديوان الدمشقي

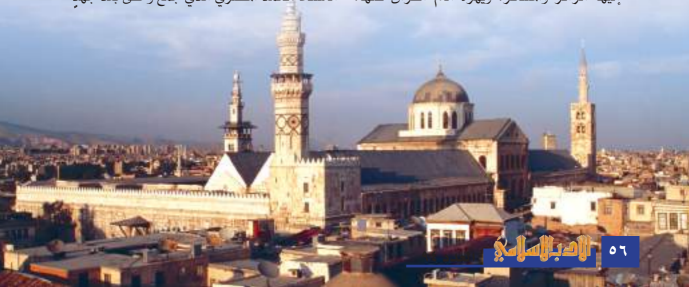
ارتبط الانسان منذ نشأته الأولى بالمكان الذي يحيط به، وتعلق به، ونُشَدَه بالقرب والبعد، فتغنى به، واستدعى أجمل الذكريات وأعذبها، وهذه العلاقة يقوى شأنها مع تقدّم الزمن إذا كان الطرف الآخر يملك رقّة الطبع ودفء الإحساس، فتتدفّق مشاعره إعجابا وإكبارا، وتساعده على ذلك قريحة شعريّة فطريّة عذبة، ينهل منها فتمدّه بنسغ من ذاكرة حيّة تبثّه أعذب الذكريات المحفورة في خلده. وهذا العشق يقوى ويتُجدر إذا كان المكان نابضاً وحيّاً، يجدُ فيه المرء ما يشدّه إليه، فيأسُرهُ حبّاً ووجداً فيزوره ويستمتع بمعالمه، وهذا حال دمشق الماحرة إحدى المدن الحريق والحاضر الواثب المتوهّخ، تبقي دمشق الساحرة إحدى المدن الحيّة التي ما زالت تنبض بالحياة، تمد محبّها وجداً وهياماً وتعلّقاً.



د.محمود محمد أسد - سورية

فهي من المدنِ الآسرةِ لمن يسكنُها أو يحلُّ بها أو يمرُّ عابراً. تأسرُهُ برغبته، فيقَعُ في شَرَك هواها وحبِّها طائعاً. وهي الأثيرةُ والمفضّلةُ عند التمييز والمفاضلة بين المدن، لا تنقصها مقوِّمات الجاذبية والإغراء، فيها ما يستحرُ الألبابَ. فالنفسُ ترتاح إلى طقسها اللطيف المعتدل ومناخها المنعش، فيها الماءُ النميرُ والينابيع الغزيرة، والظلال الوارفة والفواكه الناضجة، فيها ما يبعث الحب لها، فيحنُّ اليها الزائرُ والمسافرُ، ويهزُّهُ الام الفراق عنها،

ويضاف إلى ذلك طبعُ أهلِها ورقَّتُهم، وحسن معشرهم، هذا شأنها عبرَ تاريخها الطويل كغيرها من المدن التي تشدُّ الألباب والأنفس كمكة والمدينة وبغداد وحلب والقاهرة والقدس، والكتب التاريخية والأدبية وكتب التراجم والتاريخ ذكرتِ الكثيرَ من محاسنِ دمشق ومعالمها وطباعِها، وأشادَتُ بفضل علمائها وهي كتبُّ كثيرة، ويضاف إليها دواوين الشعراء القدماء والمعاصرين وهذا ما أوحى إلى الأستاذ محمد المصرى الذي جَمعَ وحقّقَ بعد جهد



جهيد، فأصدر (الديوان الدمشقي)(١)، وقد أغناه بالحواشي والتعريفات والمراجع، وهذا الديوان الدمشقي أوحى إليَّ بالموضوع فجلّ اعتمادي عليه.

دمشق عاصمة الأمويين، وحاضرة العرب المسلمين عبر تاريخها ومسيرتها المديدة الحافلة بما يسرُّ ويقلق ويبكى، حظيتُ باهتمام ورعاية الخلفاء والأمراء والسلاطين والعلماء، فكانت منهل إشعاع وعلم وحضارة. مساجدها ومعالمها الدينية والعلمّيةُ معاهد علم وأدب وحضارة ولم تزلّ، ولذلك لا غرابة إن وجُدنا الكثير من القصائد والمقطوعات التي تصف معالمها الإسلامية بنياناً وزخرفةً وفناً وموقعاً ومكانةً، وأغلبها تشيد بدورها الإسلامي الحضاري وما جنَّةُ الخلد إلا دمشيقُ

ومن الطبيعي أن يحظى المسجدُ الأموى بالأولوية ميادينها الخُضْرُ فيحُ الرحاب والسبق لِما له من أهمية ودور، وقد بني في عهد الخليفة الوليد بن عبد الملك، واكتمل بناؤه في عهد وجامعها الرَّحْبُ والصَّبُّةُ أخيه سليمان، وصُرفَتَ عليه الأموالُ الكثيرة، وألُّفَتَ حوله عدَّةَ كتب.

> هذا المسجد نال استحسان المقيمين والوافدين فأكثروا من وصفه، وأحاطوه من كلِّ جانب، وهذا وارد ي أغلب القصائد، فالشاعر المصري ابن نباتة الذي سكن الشامَ مدَّة يقول فيه معجباً (٢):

> > في الجامع الأمويّ الحُسْنُ مُجْتَمعٌ

و بابُهُ فيه للأحداق للذَّاتُ دقائقُ الحسين يحويها له درجٌ

فحبَّذا منه بالساعات ساعاتُ

وللأديب العماد الأصفهاني المتوفى بدمشق ١٢٠٠م - وهو صاحبُ كتاب فريدة القصر - قصيدةٌ مطوّلة فذكرها حين فارق دمشق وابتعد عنها، فتشوق إليها، وإلى معالمها، ومنها مسجدها الأموى فجاء منها(۲):



وفي القلب شبوقٌ إليها سعيرُ وسلسبالها العذب صياف نمير المنيضة والمضكك المستدير

بهم للمكارم أفْسقُ منيرُ وعبَّرَ الشاعرُ محمد أمين بن فضل الله عن شوقه وأراد أن يجعل قصيدته إكليلاً لجبهة دمشق، يصف محاسنها وظلالها وفضائلها، ومنها وصف المسجد الأموي (٤):

وفي قبّه النّسير لي سيادةٌ

ولي إلى الجامع شيوقُ داله لا يغَترُ الدُّهرَ عن التذكار لله أقــوامٌ بـه أعــزَّهٌ

من خُلُص الأخيار والأبرار والشاعر بدر الدين حسن فاض بحبِّه للمسجد الأموي، وأبرز مكانته في نفوس الناس الذين يصلُّون به (٥): مَعْبَدُ الشيام يجمع الناسَ طُرّاً وإليه شبوقاً تميل النفوس أ



ويرفع الشاعر ابن نباتة من شأن المسجد الأموي ويشيد بحسنه وبهائه الساطع (٩):

الجامع الأموي أضحى حسننه

حُسْناً عليه في البريَّة أجمعا حَلَّوْهُ إِذْ حَلُّوهُ، فانظرْ صَحْنَهُ

تلقاه أصبح للحلاوة مجمعا

ويذكر ابن عساكر في تاريخه: أنشدني بعض أهل الأدب في جامع دمشق ويذكر الكثير من معالم المسجدِ وجزئيًّاتهِ دون أن يخفي الشاعرُ مشاعره (١٠):

دمشيقُ قد شياعَ حُسْينُ جامعها وما حَوَتُهُ رُبِاربائعها

يُـدُركُـهُ الـطَّـرْفُ من بدائعها

جامعُها جامعُ المحاسس قد

فاقت به المدن في جوامعها

وبَنيَّة بالإتقان قد وُضعَتُ

لا ضييَّعَ الله سيعيَ واضعها

وإنْ تضكُّرْتَ في قناطره

وسَهُ فِهِ بِانَ حِدْقُ رافعها

كيف لا يجمَعُ الورى وهو بيتُ

فيه تجلى على الدوام العروس

والعروس منارة الجامع الأموي الشمالية، وذكرها الشاعر الشيخ عبد الغنى النابلسي وهو يمدح ويتحبُّبُ للمسجد الجامع (٦):

حبّدا الجامع الدي في دمشق

أَتْقَنَتُهُ البانونَ وفقَ النفوس

ملؤوا صحْنَهُ من النقش حتَّى

وَضَعِوهُ قُدَّامَ تلك العروس

وللشاعر الدمشقى فتيان الشاغوري قصائدٌ كثيرة في دمشق وهو منسوبٌ إلى حيِّ الشاغور بدمشق، وتوفي بدمشق ١٢١٨م، وكان مؤدِّباً لأولاد الملوك. وصف قبة المسجد الأموى وحَمْلَ النَّسُر لها، وقبّة النسر بناها الوليد بن عبد الملك، ولها شمسيات ملونة ومذهبة وسمّيتُ بالنسر لأن الرواقات عن يمينها وشمالها كالأجنحة (<sup>٧)</sup>:

ما غادةٌ راكبةُ النّسر وقد

بَدَت لأبصار الوري نقوشُها يحملُها النَّسْرُ الذي أضحى له

من الطواويس الذكور ريشها

خافت سُطاها الشمس في مصامها

وذاك إذ شبكً الهلالَ شيشُها ولفوّارة المسجدِ الأموي العظيم نصيبٌ من وصف الشعراء فهذا الشاعر جعفر بن دواس الكناني بديعة المدن في المحمال لما

المعروف بقمر الدولة (^):

رأيْتُ بالجامع المعمور مُعْجزةً

في جلِّق كنْتُ أجدى من بها سَمعا فوّارةٌ كلَّما فارَتْ فَرَتْ كبدى

وماؤها فاض بالأنفاس فاندفعا

كأنَّها الكعبةُ العظمي، فكلُّ فتيُّ

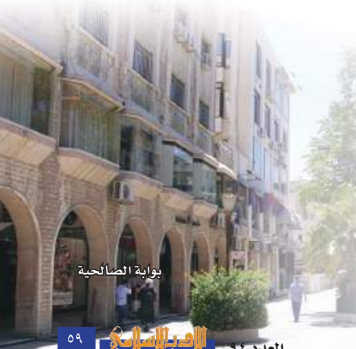
من حيثُ قابل أنبوباً لها ركعا

إنْ سامَكَ الخطبُ المهولُ فأقْلقا انزل بأرض الشام وانزل جلَّقا بلدٌ سَمَتُ بين البلاد محاسناً ونَمَتُ بِهاءً واستِزادَتْ رَونِقا والصالحيّة يا لها من منزل فيها قبورُ الصالحين أولى التقي ما الجامعُ الأمويُّ إلاّ نزهةٌ فيها تراه بالعبادة مشرقا قد أَتْ فَنَتْ صُنْاعُهُ بُنْ اللَّهُ فأتى المرخرف، زانه وتأنقا ولرأس يحيى فيه نور مهابة ما بين هاتيكَ السيواري أشرقا والحائط القبليُّ زادَ جلالَـهُ بمقام هود، مَنْ يزرْهُ تحقَّقا وترى دروسس العلم فيه دائماً فِي كُلِّ فَنِّ، مَنْ تداوَلَهُ رقى أعلى محاريبها بالساج مسقوفُ وعلى كراسيه رَقَتْ وُعَاظُهُ تتلوأحاديث النبئ المنتقى

وإنْ تبيَّنْتَ حُسْبنَ قبَّته تحييّر اللِّبُ في أضالعها مجالسٌ العلم فيه مونقَةُ ينشرحُ الصدرُ في مجامعها دامَــتُ بـرغـم العبدي مُسْلمةً وحاطها الله من قوارعها وهناك قصيدة للشاعر النابغة الشيباني، وفيها يمدح الوليد بن عبد الملك، ثم يصف الجامع الأموى وما حواه من زينة ودرر وتحف، وأظنُّ أنها من أوائل القصائد التي تصف المسجد، في هذه القصيدة يبرز الشاعر دور المسجد ورسالته فيقول(١١١): فاليوم فيه صلاة الحقّ ظاهرةٌ وصيادقٌ من كتاب الله معروف فيه الزَّيرِ جَدُ والياقوتُ مُؤْتلقُ والكلس والذهب العقيان موصوف وقبَّةٌ لا تكادُ الطيرُ تبلُغُها فَـكُـلُّ إقباله، والله زيّـنَـهُ مُبَطَّنٌ برخام الشيام محفوفُ في سُرَّة الأرضى مشدودٌ جوانبُهُ وقد أحاط به الأنهارُ والرّيف فيه المشاني وآياتٌ مُفَصَّلَةٌ

فيهنَّ من ربِّنا وَعْدٌ وتخويف

هذه القصائد امتلكت القدرة على الوصف، وقدرت على التصوير والتقاط الزوايا الجانبية من المسجد، والتي لم يصفها الشعراء إلا لتأثّرهم وحبِّهم وإعجابهم فالشيخ عبد الغني النابلسي له قصائدٌ عدة في دمشق، ومنها هذه القصيدة التي يذكر مزارات حيّ الصالحية، وبعدها يعرِّج إلى المسجد الأموى، ويصف ما فيه من مشاهد وأماكن (١٢):



ياليلةَ النَّصْف الشريفة فازبال إسماد مَنْ قد كان فيك مُوَفَّقا هذى قبابُ النور تَشْعَلُ فِي الدُّجي وثلاثُ هاتيكَ الماذنِ تنجلي مثل العرائس قد لبسن اليلمقا من فوقها أهلُ الأذان تراسلوا بترنُّم يُشْجى الفؤادَ الشَّيِّقا هي شيامُنا أعلى الإله منارَها وبها أدام الله عيشماً ريِّقا لجامعهاالمعموربالذكربهجةٌ الشاعر نقلنا إلى أجواء المسجد وطقوسه وما يجرى فيه، صحيحٌ أنّ هناك قصائد تتشابهُ في وصف العمران وروعة البنيان والزخرفة ولكن هناك

وتعطى الصورة الكاملة. وكان المسجدُ الأمويُّ مبعثَ الشوق والتذكار للأيام الحلوة التي أمضاها الشاعر مجد الدين محمد بن محمد. فقد حنَّ واشتاق فعبرَ لا يستطيع لها امرؤ أن يرمقا بقصيدة تزيد عن مئة بيت مطلعها (١٢): لعلُّ سنا برقَ الحمي يتألُّقُ على النّاى أو طيفاً لأسماء يطرُقُ

ثم يقول: حنينى إليها ما حَيِيتُ مُرجَّعُ وقلبي أسير الشوق والدمع مُطْلَقُ ومراى يسرر الناظرين ورونق فالشاعر يشير إلى وقف الجامع وما يقدِّمه للوافدين والدارسين وغيرهم، ثم يقول: قصائد تضيف أشياء كثيرة فتكمِّلُ بعضها بعضاً به زجلُ التسبيح عال يهيجُهُ حنينٌ إلى ذاك الحمي وتشوُّنُ وللعلم فيه والعبادة معلمٌ جديدٌ على مرّ الجديدين مَوْنقُ وفيه لأرباب التلاوة لذَّةٌ إذا أخدوا في شبأنهم وتحلَّقوا

وكم فيه منْ مثوى نبيِّ ومشهد بنسبته يسمو محلاً ويسمق وكم قائم لله فيه تهجُّداً بدعوته يُكفَى المخوفَ ويُرزَقُ مصابيحه تجلوالظلام كأنها مصابيح في جوّ السماء تَأَلُّقُ وقُبَّتُهُ ماوى الهلال وبُرْجهِ وفي كلِّ أَفْق منهُ للحسن مَشْرقَ وقد جاوز الجوزاء فيه ماذن الم

بأكنافها نور الجلالة مُحْدق

هذا الوصف الدقيق والجميل أكمله حسنن توفيق الشاعر بالرويّ (القاف المضمومة) التي فيها إيحاءات



نفسيَّة جميلة. وهذا الوصف المركَّزُ يوحي بخصوبة الذكريات وغناها، ويدلُّ على دور المسجد ومكانته في حياة الشاميين. فكان للعبادة والدراسة وطلبِ المعرفة وأداء المناسبات الاجتماعية الرابطة للمجتمع.

والمطوّلاتُ التي تقدّم هذا الوصف كثيرة وهي قصائد فيها الصدق والعفويَّة، وما من قصيدة مطوّلة إلا ولها وقفة عند المسجد الأموي، فالشاعر أبو الفضل إسماعيل بن سلطان بن علي بن منقذ الكتاني له قصيدة من مئة بيت، وفيها ذكر للمزارات ودور العبادة والصالحين، وهذا سوف أعودُ إليه ولكنه في هذه القصيدة توقف عند المسجد وأشاد بروعة بنائه (١٤):

وكانَّ جامعها البديعَ بناؤهُ

مَلِكُ يميرُ من المساجد جَحْفَلا ذو قبة رُفِعَتْ فضاهَتْ قلَّعَةُ ومنابر بنيت فحاكت مَعْقلاً يبدو الأهِلَّةُ في أعالِيها كما

يبدو الهلالُ تعالياً وتهلُّلا فكأنما محرابُهُ من سُنْدس فكأنما محرابُهُ من النُّمينَ، وحَيَّرَ المتأمِلا

قهدى المصيح، وحــير المنامِر تُـلي الــقُــرانُ بــه وراعَ بـحُسْنِه

أو لـؤلـؤ وزُمُـــرُد قـد فصّلا تبدو القبابُ بصحنه لك مثلماً تبدو العُرائسُ بالحُلعُ لتُجْتَلى

تبدو العرائس بالحلي لتجتلى وعَـلَتْ به فــوَّارةٌ مِـنْ فضّه وعَـلَتْ به فــوَّارةٌ مِـنْ فضّه

ثم يشيرٌ الشاعر إلى الساعات المائية أمام باب الساعات وهو الباب الشرقي:

وببابه حركات ساعاتٍ إذا

فتحتْ لها بابا تراجع مُقْفِلا ويُريكَ باريها وكلٌ قد رمى

من فيه يقذفه، يصيبُ سَجْنجلا ويختمها:

#### وغريبُ وصفي قد أتاكَ مُفَصَّلا

وسعواهُ لا يأتيك إلا مُجملا

واعتز الشاعر البدر بن حبيب بالمسجد الأموي وبالمكانة الرفيعة التي تفوق كلَّ منزلة، وهذا حال الكثيرين وإن بالغوا في ذلك، فالموقف والحبُّ والشعرُ قد يبرِّر لهم ذلك فيقول (١٥٠):

ويم منحوة في كل وقت وصل به تصل دار الإقامة وصل به تصل دار الإقامة مصل فيه للرحمن ذكر ومتوى للقبول به علامة ومشق لم تزل للشيام وجها ومسجدها لوجه الشيام شامة أدام الله بَهْ جَتَهُ وأبقى محاسينه إلى يوم القيامة أهناك أرق من هذا الشعور وأدفأ من هذه الأمنيات؟

والشاعر الدمشقي عدنان مردم بك الذي تغنَّى والشاعر الدمشقي عدنان مردم بك الذي تغنَّى الله فَظنُّوها معينا سَلْسلاً بدمشق وأغدق عليها أروع أشعارِه كما أغدقت عليه

أروع آيات الطبيعة والجمال. هذا الشاعر خصَّ وكانَّ قُبَّتَكَ المنيضةَ مُقْلَةٌ المسجد الأموي بقصيدة تجاوزت الأربعين بيتاً، وجاءَتُ رقيقة صافية كنمير بردى ورفيف غوطتها (١٦٠): سيهرَتْ عليك رعاية حَـذَر الأذى ضَمنَ البناةُ لكَ الخلودَ على السنين

رفعوا جدارك عاليا كيقينهم

والخلدُ مرهونٌ على ما شَبيَّدَتْ

هِـمَـمٌ كبِـارٌ مـن رجـال نابغين سببحان مـن لا عـزَّ إلا ملكُهُ ثم يصف المآذنَ وأصوات المكبّرين: وأرى ماذنك الشلاث تشبوَّفَتْ

> مَ زُه وَّهُ بم طارف المتكبرين راحَتْ مُحَلِّقَةً فطاولت السُّها

> مفتونة صلفا بزهوالفاتحين هي سُلَّمُ الإيمان يرقى فوقهُ

لمطالع الجوزاء أصواتُ اليقين نُصبِتُ لتحملَ للسماء رسالة

وتبين عن شكوى وتُفْصحَ عن شجونْ ثم يلتفت إلى وصف العمران الرائع والأعمدة والقباب:

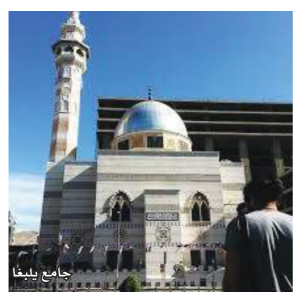
وترى السفوفَ تَبَسَّمَتْ قسماتُها عن روعة الإبداع والفنّ المبين محمد بن عبد السلام (١٧):

لا تعرفُ الإغفاءَ أو غمض الجفون من ريب جائحة ومن دهر خؤون أترى الرجالَ وفَوْا وكانوا صادقين طَوَّفْتُ فِي أرجاء ربْعك خاشعاً أستنطق الأحجار عن ماض ثمين فعلَوْتَ مثلَ النجم مُنْقَطعَ القرينْ في كلِّ زاوية رسيومُ حضيارة تومى إلى الماضى، وتكشف عن مُعين

يبقى مع الدنيا على كرّ السنين هذه القصيدة من الدّرر الثمينة التي قيلت في المسجد الأموى فهى غنية بصورها وخيالها ورؤيتها واستنباطها للمسجد والتاريخ وربط ذلك الماضى بالحاضر.

أمرٌ طبيعي أن يشغل المسجد الأموي القسم الأعظم من الدراسة، ولكن لا بدُّ من وقفات قصيرة عند بعض المعالم الإسلامية الأخرى التي وردَتُ في الديوان الدمشقى، ويُعتبر مسجد يلبغا ثانى مسجد في المساحة بعد المسجد الأموى ويقع في ساحة المرجة وسط دمشق وهُدمَ وأعيد بناؤهُ مجدّداً سنة ١٩٦٠م، ونال هذا المسجدُ حظاً من الحبِّ والتقدير في القصائد والمقطوعات، فيقول أبو الفتح محمد بن





مَــنُ قــال في الــدنـيـا لــهُ مـــثُــلٌ يـــكــونُ قــد لـغـا ويذكرون أنَّ ابن حبيب هو أول من مدح هذا الجامع (يلبغا)(٢١١):

يَمِّمْ دمشقَ ومِلْ إلى غربيِّها والمَخ محاسنَ حسن جامع يلبُغا

مَنْ قالَ من حسدٍ رأيْتُ نظيرَهُ

بين الجوامع في البلاد فقد لغا

وفي بعض هذه المقطوعات خَللٌ بالأوزان، وربمًّا يعودُ هذا للمخطوطات، أو ربمًّا لطبع الشعراء الذين لم يلتفتوا إلى التنقيح، وهذا يبدو من التكرار للمعاني والقافية والرويِّ.

ولجبلِ قاسيون نصيبٌ من هذه القصائد إذ دفن فيه عددٌ كبيرٌ من العلماء والصالحين فتغنى الشعراء بالجبل وآثاره الرفيعة التي يرتادها الناس فيقول الشيخ عبد الغني النابلسي (۲۳):

جاء النسيم بأطيب النفحات

من قاسيون ومنزلِ السيادات يا معهداً بالسفح من ذاك اللّوى لا زلْتَ مأوى الخير والبركات إلى يَلْبُغا فارْقَ أعلى الدَّرجُ بشَرْقيَّة تلقَ بابَ الفُرجُ وخُدْ يمنة منه نحو الشمالُ تصادفْ هنالِك باب الفرجُ ومِلْ سيريعاً نحو غربيّه تجدُ بابَ عرف نسيم الأرجُ

تجد باب عرف نسيم الارخ فالأبيات تحدِّدُ الموقع والجهة وتقدِّم الأسماء، وقال أبو الفتح وكان ملازماً لهذا المسجد، وهو تونسى (١٨):

كم نزهة في يلبُغا نبتغي ومسدرج لم يخلُ من دراج

ياحسنهٔ من جامع جامع

فاق على السزوراء مِنْ علج يموجُ في بسركتِهِ ماؤها

تحت منارليس بالمائج مئدنة قامت على بابه

تشبهد للداخل والخارج تقترب الأبيات كثيراً من الواقع والتصوير الحسيِّ الملموس لدرجة نرى أن النظم هو السائد، وهذا أمرٌ عاديٌ واردٌ لصنعة الشعرِ في عصره، ولمثلِ هذه القصائد وفي هذه الموضوعات.

وكان جامع يلبغا مُتنفَّساً ومتنزَّهاً لكثير من لم يلتفتوا إلى التنا الشعراء، يقتربون منهُ لإزاحةِ الغمِّ وغسلِ الهمِّ والقافية والرويِّ. العالق في النفوس، فيقول الشاعر درويش الطالوي ولجبلِ قاسيور فيه منادماً ومتغزلاً (١٠):

ألِمُّ إذا هَـمُ عـراكِ يَلْبُغا

واعطفْ لِمُقصِفِهِ تنلْ ما يُبْتغَى وهـنا المعنى يتكرّر مع الشّاعر كريم الدين الطاراتي (٢٠٠):

عــرِّج بـــــاحـةِ يَـلْبُخا تــنظُـرْبــهِ مــايُبْـتـغـى





وبها وقوفٌ لا يـزالُ مَغَلُها يستنقذ الأسرى ويغني العُيَّلا وأئمَّةٌ تلقى الدروس، وسيادةٌ

تشفي النفوس، وداؤها قد أعضلا

والباحث في هذا الموضوع يرى الكثير، وبإمكانه التعمَّقُ في الجوانب الفنيَّة والجزئيات، وهذه الوقفة دافعها الأساسي شعورٌ دينيٌ متدفقٌ، ووفاء للمدينة ورجالها وحبُّ صادق وقد وَصَفَها تفصيلاً أو بشكل عام وافدون ومقيمون وقدماء ومحدثون، ومنهم شعرًاء متمكّنون من فنهم وأدواتهم فأبدعوا شكلاً ومضموناً ولا مسوا مشاعرنا، ومنهم من كان أقرب إلى النظم، لا يعنيه الشعر إلا للترجمة والوصف، وتبقى هذه المنظومات ذاكرة جميلة وسجلاً موثقاً يبرز مكانة دمشق عبر العصور التي تشَّعُ رقعتها يبرز مكانة دمشق عبر العصور التي تشَّعُ رقعتها

ولم ينسَ الشعراءُ معاهدَ العلم والعلماء وأُولي الفضل فأشادوا بدورهم ومكانتهم في دمشق واعتبروهم مشاعلَ نور وهداية، هذا ما قاله الشاعر علي بن منصور ألسروجي (٢٢):

ي كل قصر بها للعلم مدرسة وجامع جامع للدين معمور كان حيطانه زهر الربيع فما يمله الطرف فهو الدهر منظور لتلي القرار به في كل ناحية

والعلمُ يُذْكَرُ فيه والتفاسيرُ

وهذا المعنى عبَّرَ عنه وأشاد به الشاعر أبو الفضل إسماعيل بن سلطان في أثناء وصفِه دمشق فتوقِّفَ عند مزاراتها ودورِ عبادتها ورجالِها الصالحين (٢٤):

الصالحين الفروم البزّلا يزجي القروم البززّلا وأسراً يزجي القروم البزرّلا دع قصد بغداد وخل الموصلا لا تُزْجِها لسوى دمشيق فإنّه سيطيلُ حَزّاً مَنْ تعدّى المفصلا بلدٌ جلا صدا الخواطر فانثنَتْ كالمرهفات البيض وافَتْ صَيْقلا ذو ربوة جاء القُرانُ بذكرها ومساجد بركاتُها لن تُجْهلا

ومدارسِ لم تأتِها في مُشْكِلِ يبرز مكانة ده إلاَّ وجدْتَ فتئ يحلُّ المُشْكلا زماناً ومكاناً

| (۲۰) السابق: ۲٤٧. | (۱۳) السابق: ۲۸۷. | (٦) السابق: ۲۱۸.  | الهوامش:                 |
|-------------------|-------------------|-------------------|--------------------------|
| (۲۱) السابق: ۲٤٧. | (١٤) السابق: ٣١٠. | (٧) السابق: ٢٢٤.  | (١) الديوان الدمشقي: جمع |
| (۲۲) السابق: ۳۱۸. | (١٥) السابق: ٣٧٤. | (۸) السابق: ۲۳۹.  | وتحقيق محمد المصري.      |
| (۲۳) السابق: ۵۲.  | (١٦) السابق: ٣٧٥. | (٩) السابق: ۲٤٠.  | (٢) السابق: ٥١ .         |
| (۲٤) السابق: ۱۲۱. | (١٧) السابق: ٥٦.  | (١٠) السابق: ٢٤٥. | (٣) السابق:١٥٤.          |
|                   | (١٨) السابق: ٥٧.  | (١١) السابق: ٢٤٨. | (٤) السابق: ۱۷۸.         |
|                   | (١٩) السابق: ٢٤٧. | (۱۲) السابق: ۲٦٣. | (٥) السابق: ٣١٥.         |



## حوار في بهو السّباع

أينَ أهلُ القصرِ أَيْنَ الرَّبُعُ ؟

غادروه ، أم قضوا لم يرجعوا ؟

نَزَفَ القلبُ لها والأَدَمُ عُ

غادروا والقلبُ فيهم موجع عما

سارَ أعُمى في فلاة أقَطَعُ

تُرَبُ هذي الأرضِ فيها زُرعوا

وصنوفُ الفنِّ فيه بَرَعوا

وبهم أقمارُها تَرْتَفعُ

وَطريقَ الرِّفَقِ نَهَجًا شرَعوا

وعلى الآفاق ذِكُرًا رَفَعوا

كُلُّ فَنِّ ماتعٌ بِلَ أَروَعُ

وزَهَ تُ فيه نُج ومٌ تَلْمَعُ

وَبه الغزُلانُ تَعُدو تَرْتَعُ

خُبرُ فيه سرورُ يُمتع

مُنَدُّ أَنُ قد عادروا ما وَدَّعوا

ألماً ضُمَّتَ عليه الأضَلُعُ

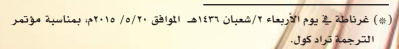
وَبَكَتَ إِثْرِي الدِّيارُ البَلْقَعُ

يا سِباعُ القَصْرِ آيْنَ السَّبُعُ هَلَ مَضَوا فِي نُزَهة أُم أَنَّهُم ؟ أَقْعَت الأُسْدُ وقالتُ قولةً كان رُوناً الظباء رُتَّع إِنْ يَكُنْ عِنْدَكَ مِنْ أَنْبائِهِمْ فاعُجُّلِ القولِّ فإنَّا فِي جَوَّى نَزَفَ الجُرْحُ وَغامَتَ أَدُمُعي وَسَرى فِي السَّمَع صوتُ نادبُّ

أيُّها السَّائلُ لا تَسْلَأُلُ فَهُمَ نحنُ في هَـمٍّ وَغَـمٍ مثلما أيُّها السَّائلُ عنْهُمْ إِنَّهُمْ زَرَعوا العلمَ بُذورًا أَيْنَعَتَ فَشموسُ العزِّ منْهُمُ سَطَعَتُ حَصَّنوا الدُّنيا بِعَدَل وَتُقَيَّ ركنزوا راياتهم فوق الذُّرى ملؤوا الأرضَ علومًا زانَها فَزُها القَصْرُ بهمَ مُبْتَهجًا



د. عبد الرزاق حسين - الأردن





## شقيقة بغداد

\_\_\_\_ هاجر سالم مسلم – العراق \_\_\_\_

مدينة من عصر لاحق.. هذا ما أعرفه عن غرناطة، وقصر من زمن لم يأت بعد، هذا الذي أجده في قصر الحمراء.. إنه تاريخنا.. كم كانوا عظماء!

توكأت على ميلي الكبير للشعر، وقلت: يا أنا ستجدين مجد السابقين ها هنا، في شعر الأندلس، في زهراء الشعراء وحزم المتصوفين فيها، يا أنا واثقة أنك ستجدين بغداد الغرب في قرطبة، ومتنبي الشام في أحضان قصورها.. لا تظني أن العرب خرجوا منها هباء، ونثروا بعيداً، ما زالت تلك المساحات تحتضن خطا أجدادي، وتطبع آثارهم على الجدران، وفيها خالدة أنفاس من حرروها، ومن صنعوا فيها مجداً، ظل يعلو بها إلى القمة، حتى شقت عنان السماء بجمالها.

تلك الأندلس شقيقة بغداد. وقسيمتها في الفضل والإيمان. فيا (أنا) تجردي من ملامح الغموض حول بلادنا الأخرى، وتعالي معي، تعالي سآخذك إلى حيث يكون للشعر نفس آخر، وحيث تكون القصيدة عروساً ظلت – منذ ذاك اليوم – بزينتها، وجمالها الأسطوري!

لم أستطع، مع كل تلك البدايات، لم أتمالك زمام حزني، وفشلت.. أجل، فشلت في فهم الدرس، بقيت أتأمل الصور التي طبعتها في نفسي عن زهراء المجد، وقلاع الجمال، وفي داخلي سؤال يخنقني، فيحاول أن يخفف عني، لكنه يتعثر، ولا أدري إلى متى سأحمل هذا السؤال عنهم، لماذا خرجوا منها؟! لماذا؟! وكلما قرأت المزيد عنهم، كان السؤال يكبر، ويكبر، وبقيت حبيسته أحاول التخلص من هذا الثقل بلا جدوى..

أيتها الأوراق! كفاك تنطقين بحزن الراحلين، أرجوك قصي علي الأحداث دون أن تثيري حولي غبار حقيقة من فيكِ من أجيال كتبوا مشاعرهم وملامح عظمتهم بالويل والدمع!

كانت ساعة المحاضرة تجري كأية ساعة، والطلبة – كما هم – جالسون وهادئون. والحديث كان موجعاً حد الصمت.. فنلوذ بالأخير لننجو. لم يكن الأستاذ يعلم أنه يلقي علينا درسا قاسياً، يحكي لنا مجداً تبخر من صفحات حاضرنا بعد ثمانية قرون. كان مصراً على ألا يترك ثغرة في أفكارنا عن قصة ابن نصير، وكيف قدم طارق بجيشه لفتح الأندلس، لم يبتى حزناً إلا وأفصح لنا عنه. حدثنا عن البحر

الذي عبروه، عن الطريق الصعب الذي شقوه، عن الفاتحين الذين تجرعوا الموت أجيالاً بأجيال...

ولم يتركنا بصمتنا، إذ سألنا أخيراً: من ساعد المسلمين في الدخول؟!!

لاذا العتاب؟! أيا أستاذ! لماذا هذا الضرب في وسط القلب؟! ولم نجبه.. لم نحتمل. وماذا نجيب؟! إنه ذات السؤال الذي يعتصر قلبي، لكني بشدة كنت أود أن أرفع صوتي ليسمع الجميع خيبته، الأقدار هي التي أوصلتنا، وهي التي أخرجتنا، كي يسجل أجدادنا مجداً، ويسجل تاريخنا كيف لم نحافظ عليه، ككل ما تركوه لنا، إنها خيانة أخرى منا، نحن أبناء اليوم!

توالت الأحزان في الساعة الأندلسية، ونحن كما نحن، صامتون. طلب منا مراراً أن نحلل المقاطع الشعرية، وأن نتحدث بلسان أهل الأندلس وشاعريتهم، رقتهم، ووعيهم؛ لكن أي كلمة تستوعب ما في تجاههم؟! كلها قصائد مخجلة، كلها قصائد تسألني: يا ابنة اليوم كيف أضعتم أمسكم؟! لمن تركتم خطا (الداخل) على شواطئ الأمن والسلام الذي حققه، فمحاها الموج؟

كل شاعر كان ينظر إلينا بأسف وحزن، أجل، فهذا الغزال، أشعره يقف خلف الأستاذ، يملؤنا بنظرات الخيبة، يقف قرب النافذة يتأملنا من هناك، علنا نشعر بوجوده، وحقيقة سنواته التي عاشها، نفشل في إدراك خيبته فينا، فيصفعنا بنظراته ونحن نحاول أن نحلل مواقف حياته. يتأملنا بهيئة الجازع منا، ومن مدى فهمنا له.

صرخ فينا بعد نفاد صبره، ونحن نتخبط بمعاني حروفه ؛ أنتم من حددتم حياتي بأوراق لا تنطق عني الحقيقة.. أنا شاعر عاش السنين، أتجعلون عماد حياتي حول كأس خمرة شربته بين يدي نواسكم

العجيب عمداً؟! وتقولون: لم يذق خمراً؟!! كم غركم جمال الأندلس، وترفها، ولم تدركوا الحقيقة، فولد من بعدنا لا يعرفنا..!

اسألوا أستاذكم: أين أحفاد الغزال؟! اسأليه هيا.. أنت أجل أنت.. أنت، اسأله أين أحفاد الشعر الأندلسي؟! تخافون؟! طبعاً، قد ضاع نسل الأندلس، وكان هذا ما خنق حقيقة هذه الحروف!

تجاوزت (الغزال) بحزن عميق، وأنا أغض بصيرتي عن خطواته وغضبه، ودعوت أن يخفف عني عقد ابن عبد ربه. لم يكن إلا أقسى من سابقه، أقسى جمالاً وبلاغة، أقسى براعة وقدرة على فهمنا نحن – أهل المشرق . وهو ابن تلك البلاد البعيدة عنا، ابن شقيقة بغداد، ونحن قد حبسناه بين أوراق كي نحكي فيها عنه دون أن نعي أنه الأكبر حزناً في رسائله لبنيه، وأهل حيرته. إنه الذي حاول أن يمد ذراع المجد زمناً أطول، وأن يجعل الشرق على يقين ذراع المجد زمناً أطول، وأن يجعل الشرق على يقين أن الأندلس منهم، لكننا بقينا في ظل غيهب من الضياع، وأضعنا الأندلس، وفرطنا عقده ظناً منا أننا نقرؤه بإمعان وفهم!

لم أعد أقرأ قصيدة أندلسية إلا أرى فيها عتب صاحبها علينا، وجزعه من تواكلنا على أنفسنا.. كل الحديث عن الأندلس يحكي عن عصر قتلناه بأيدينا، يحكي عن زمن لم نحافظ عليه لأطماعنا.. لبؤسنا الذاوى خلف العزيمة.

أين أحفاد ابن خفاجة؟! أين أحفاد الناصر؟! لا ذا ولا ذاك... فتلناهم، قتلنا أنفسنا فيهم، قتلنا روح العروبة هناك، وعدنا إلى دورنا خائبين، نجعل من الأيام سبباً لضياعنا..

يا نحن! متى نعرف أن الأندلس ضاعت!؟ وها نحن نضيع بالطريقة نفسها ولا أحد يشعر؟! كتبت بحبر أزرق، وحفنة من دمع!■

قبلظهورالاسلام بنحوثلاثةقرونبلغ الشعر العربى ذروة الجزالة والفصاحة والفحولة والجمال .. وكان ذلك إعلاناً عن أن اللغة العربية قل بلغت القمة، وهاهي تستعد لاستقبال القرآن الكريم، المعيار العربي المعجز والمغذى، والذي سيصبح - عبر الزمان والكان - كتاب العربية الأول، والتجسيد المتعالى والجاوز لأعلى ماية هذه العربية من مظاهر الجمال.



د. محمد عمارة – مصر



# احلل العش قران

وإذا كان الشعر هو «الرسم الموسيقى الناطق»، الذي يعبر بالصورعن المشاعر والقلوب والضمائر والأحاسيس، فإن الشعر الجاهلي قد بلغ القمة في أساليب التعبير عن أحاسيس الشعراء، الذين كانوا اللسان المعبر عن الحياة العربية، وقيمها وعقائدها،، وما لقبائلها وحواضرها من أعراف وعادات وتقاليد».

ولأن الجاهلية العربية - في جملتها - كانت «زمن فترة»: الشيرك فيها هو محور الاعتقاد الديني، وليس لدى أهلها وحي إلهي ولا شريعة سماوية - اللهم إلا بقايا متناثرة وغامضة من ملة إبراهيم وإسماعيل، عليهما السلام - كانت مضامين الشعرالجاهلي - مع جمال الشكل المعبر - هي مزيج من الحكمة والشبجاعة والكرم والمروءة والإنسانية والتكافل وصيانة الحرمات - وإشارات إلى التوحيد الديني - تمزج هذه المعانى النبيلة مع كثير من أعراف العداوة والعداء والعدوان والإغارة والسبى والسلب والنهب واستحلال الحرام، والفخر

بالظلم والجبروت «والانتهاك لحرمات الآخرين!».

أى أن وفرة الجمال في هذا الشعر الجاهلي قد صاحبتها - في أحيان كثيرة - المضامين الهابطة والفاسدة والضارة والضالة، التي لا تنضبط بمعايير الحلال والحرام، والمقبول والمرذول، كما تزكيها الفطر السوية، وتضبطها منظومة القيم والأخلاق..

ومن يراجع نماذج عيون الشعر الجاهلي - وفي مقدمتها معلقة امرئ القيس (١٣٠- ٨٠ ق هـ /٤٩٧ - ٥٤٥ م) يجد مصداق هذا التحليل! قمة الجمال في التعبير والتصوير لمضامين هي مزيج من قيم الكرم والبطولة والفسق والخنا والفجورا...

فلما ظهر الإسلام، وصاغ بقيمه وجدانات الجماعة المؤمنة، والجيل الفريد الذي أزال القوي العظمى - الروم والفرس - وحرر الأوطان والضمائر، وغير اتجاه التاريخ، ومصدر الإشعاع الحضاري.. لما حدث هذا الإنجاز الأعظم في تاريخ العرب والشرق والإنسانية، انتهى

<sup>( \* )</sup> رحلة نصف قرن، ديوان شعر، ١٩٥٦-٢٠٠٦م، للشاعر محيى الدين عطية، كتاب المختار، القاهرة، مصر، الطبعة الأولى، تقديم الدكتور محمد عمارة، ص٧-٢١.

ذلك الفصام النكد بين جمال الشعر وبين الهبوط والانحراف في المعاني والمضامين.

لقد أنعش القرآن الكريم وزكى قيم الجمال في الشعر العربي، وأسهم في توسعة الآفاق أمام آيات هذا الجمال» لأن القرآن الكريم هو الكتاب الجميل، الذي يعلم قراءه وحفاظه ومتدبريه آيات الجمال، وأجمل الصور في التعبير عن مظاهر الطبيعة ومكنونات الضمائر والنفوس وخطوات القلوب..

إنه الكتاب الذي يعبر بالصور عن أعقد المعانى الفلسفية والحقائق العلمية والخواطر النفسية.. بل لقد عبر بالصور حتى عن حقائق عالم الغيب التي لا تدرك كنهها الحواس وَلا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر والمعقول. ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ فَمَثَلُهُ كَمَثَلَ صَفَوَان عَلَيُّهِ تُرَابُّ اللُّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرةٍ طَيِّبَةٍ فَأَصَابَهُ وَابلٌ فَترَكُّهُ صَلَّدًا لا \* تُؤْتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينِ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَاللَّهَ لا يَهْدِي الْقُوْمَ الْكَافِرِينَ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ (البقرة:٢٦١). وَيَضَرِبُ اللَّهُ الأُمَثَالَ لِلَّنَّاسَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ (إبراهيم: ٢٤) ﴿وَلَوۡ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَة أَقَلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مَن بَغِيْدِهِ سَبْغِيُّهُ أَبْحُرٍ مًّا نَفِدَتُ كَلِمَاتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّه عَزِيزٌ ۖ حَكيمٌ ﴾ (لقمان:٢٧).

> ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواۤ لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِّ وَالأَذَى



كَالَّذِي يُنفقُ مَالَهُ رِئَاء النَّاسِ والمعاني.. والأفكار.. والقيم \* وَمَثَلُ الَّذَيْنَ يُنفِقُونَ أَمَوَالَهُمُ ابْتغَاء مَرْضَات الله وَتَثْبِيتًا مِّنَ أَنفُسهم كَمَثَل جَنَّة برَبُوَة أَصَابَهَا وَابِلُّ فَآتَتُ أَكُلَهَا ضَعْفَيْنِ فَإِن لُّمۡ يُصبِّهَا وَابِلُّ فَطُلٌّ وَاللَّه بِمَا تَغَمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (البقرة: ٢٦٤).

وتتوالى في القرآن الكريم الآيات التى تعبر بالصور عن الواقع..

والأخلاق.. فنقرأ فيه: ﴿مَّثُلُ الَّذينَ يُنفقُونَ أَمْوَانَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَل حَبَّة أُنبَتَتَ سَيْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنبُلَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءَ يَقَدِرُونَ عَلَى شَيْء مِّمَّا كَسَبُوا مِّئَةٌ حَبَّةٍ وَاللّه يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاء

﴿وَهُوَ الَّذِيَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءٍ فَأُخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْء فَأُخْرَجْنَا منَّهُ خَضرًا نَّخُرجُ منَّهُ حَبًّا مُّتَرَاكبًا وَمنَ النَّخُل من طَلْعِهَا قنْوَانٌ دَانيَةٌ وَجَنَّات مِّنَ أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ انظُرُوا إلى ثَمَرهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهُ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لآَيَاتِ لِّقَوْم يُؤْمِنُونَ ﴿ (الأَنعام: ٩٩)..



﴿وَنَادَى فَرُعَوَٰنُ فِي قَوْمِه قَالَ يَا قَوْم أَلَيْسَ لِي مُلَكُ مِصْرَ وَهَـذِهِ الأنْهُارُ تَجُرى من تَحْتى أَفَلا تُبُصرُونَ﴾ (الزخرف:٥١).

﴿إِنَّا زَيَّنَّا السَّمَاءِ الدُّنْيَا بِزِينَةٍ الْكُوَاكِبِ﴾ (الصافات: ٦).. َ ﴿يَا بَنِي آدَمَ خُذُواً زِينَتَكُمَ عندَ كُلِّ مَسْجِد وكُلُواۤ وَاشۡعرَبُواۤ وَلا تُسۡرفُواۤ إنَّـهُ لا يُحبُّ النُّسُرفينَ ﴾ (الأعراف: ٣١).. ﴿وَالْأَنْعَامُ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفَّءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ \* وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُريحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ \* وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدٍ لَّهُ تَكُونُواۤ بَأَلفيه إلا بشقِّ الأَنفُس إنَّ رَبَّكُمَ لَـرَؤُوفُ لَّ رَّحِيمٌ \* وَالْخَيْلَ وَالْبِغَالَ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَخَلُقُ مَا لا تَعَلَّمُونَ ﴾ (النحل:٥).

فالتعبير القرآنى بالصور عن المعانى والأفكار - كل المعانى والأفكار - فيجعل كتاب الدين الأول المدرسة العظمى في التدريب على جماليات التعبير، بل وعلى الصبياغة الجمالية لوجدان المتدبرين لهذا القرآن الكريم..

ولندلك، كان هنذا القرآن الكريم جملة البلاغة في أعلى صورها.. ومن ثم المثل الأعلى الذي يحفز الشعراء المسلمين – ديناً وحضارة - إلى المزيد من الجمال في الشعر الذي يقرضون. ولأن القرآن الكريم ليس

مجرد نص بليغ وجميل، وإنما هو المعبر بالبلاغة والجمال عن الدين، الذي هو في جوهره منظومة سامية للقيم والأخلاق.. لذلك، أعاد القرآن الكريم للشعر العربى الاتساق بين جماليات الشكل وبين التزام المضامين بأخلاقيات الإسلام.. وتلك هي الشروط التي لا تفريط فيها لما نسميه «الشعر الإسلامي «والأدب



محيي الدين عطية

الإسلامي: التعبير الجميل عن أخلاقيات الإسلام، وعن الحياة الملتزمة بهذه الأخلاقيات.

ولهذه الحقيقة كان تمييز القرآن الكريم بين لونين من الشعر والشعراء:

- الشبعراء الذين غووافي المضامين غير الأخلاقية فاتبعهم الغاوون..

- والشعراء الذين ثاروا وانتصروا على هذا اللون من الشعر الجاهلي.. فأبدعوا الشعر الجميل الذي عبروا به عن قيم الخير والحق والعدل والجمال..

﴿ وَالشُّعَرَاء يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُونَ \* أَنَمُ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ \* وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ \* إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّبالحَات وَذَكَرُوا الله كَثيرًا وَانتَصَرُوا من بَعْد مَا ظُلمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيُّ مُنقَلَب يَنْقُلِبُونَ ﴾ (الشعراء: ٢٢٤–٢٢٧). لكن.. لأن الإنسان هو

الإنسان،، ولأن هناك دائما وأبدا فروقا ومسافات - تضيق أو تزيد - بين «الواقع» وبين «المثال»... شهدت الحياة الإسلامية -عبر التاريخ الإسلامي - عددا غير كثير من الشعراء الذين امتاز شعرهم بالرقة والعذوبة والجمال، مع انفصام بعض هذا الشعر عن منظومة القيم والأخلاق التي صاغها الإسلام.. ولقد اشتهر من هؤلاء الشعراء -في المشرق: أبو نواس - الحسن بن هانئ – (١٤٥ - ١٩٦ هـ/ ٧٦٢- ٧٦٢م) - و في المغرب والأندلس: الغزال - يحيى بن الحكم - (١٥٦ - ٢٥٠هـ/ ٣٧٧-

اللون من الشعر- شعر المجون.. والخمريات .. والغزل الفاحش في الذكور والإناث – قد عدنا إلى الجاهلية من جديد، شعر يبلغ الذروة في جماليات الشكل، لكنه يفتقر إلى فضيلة الالتزام بقيم الإسلام وأخلاقيات الفطرة الإسلامية السوية، ولأن سنة الله في تاريخ الأمم والشعوب والحضارات هي «سنة التداول» (آل عمران: ١٤٠).. فإن سير التاريخ والحضارة والثقافة -والشعر قسمة من قسماتها ليس خطا صاعدا للتقدم دائما وأبدا.. ولا خطا هابطا للتخلف دائما وأبدا.. وإنما هو «تداول الدورات» - ويعبر عن هذه «السنة والقانون» حديث رسول الله عَلِينَةُ : «لا يلبث الجور بعدى إلا قليلا حتى يطلع، فكلما اطلع من الجور شيء ذهب من العدل مثله، حتى يولد في الجور من لا يعرف غيره. ثم يأتى الله تبارك وتعالى بالعدل، فكلما جاء من العدل شيء ذهب من الجور مثله، حتى يولد في العدل من لا يعرف غيره». (رواه الإمام أحمد).

لأن هذه هي السنة الإلهية في مسارات الأمم والشعوب والحضارات والثقافات، فلقد جاء

٨٦٤م) - حتى كأننا - في هذا حين من الدهر على الحضارة الإسلامية دخلت فيه مرحلة التراجع والركاكة والتقليد والجمود، عندما طالت قرون الأخطار الخارجية التى هددت الوجود - صليبية ومغولية -. فأسلمت الأمة زمامها للعسكر المماليك - وكانوا غرباء عن روح الحضارة العربية – فحرروا

الدولة» - في ظل حكمهم الطويل - قد أثمر «عسكرة المجتمع».. فتراجع إبداع الاجتهاد الفقهى لحسباب التقليد.. وتراجعت العقلانية الإسلامية لحساب الخرافة - التي حسبت على التصبوف زورا وبهتانا -.. وتراجعت بلاغة التعبير - في

الأرض، وحفظوا وجود الإسلام وحضارته.. لكن «عسكرة

الشعر عن الجمال، عندما تحول إلى محسنات شكلية وصناعية -سموها بديعية - لا تؤهلها المعانى والمضامين التي تحملها - كي تكون شعرا حقيقيا..

ولقد استمر هذا التراجع -بدرجات متفاوتة.. ومع بعض الاستثناءات – إلى النصف الثاني من القرن التاسع عشر الميلادي...

فمع تبلور مدرسة الإحياء والتجديد الإسلامية الحديثة.. التي كان جمال الدين الأفغاني -1ATA / \_\_\_a1T1& -1T0&) ١٨٩٧م) رائدها.. والتي كان الإمام محمد عبده (١٢٦٦ - ١٣٢٣ هـ/ ۱۸۶۹ - ۱۹۰۵) مهندسها الأكبر.. تحرر التعبير الأدبى من الركاكة والسجع والتقليد.. وعاد الاتصال بين أساليب التحرير العربية وبين سلاسة عصر الجاحظ (۱۲۳ – ۲۰۰ هـ / ۷۸۰ ٨٦٩م) وبلاغته..

وأيضا كان الإحياء والتجديد في شعر العربية، الذي بدأه محمود سامى البارودي (١٢٥٥ - ۲۲۲۱هـ/ ۱۹۰۶-۱۹۰۹م).. وتألق فيه أمير الشعراء أحمد شـوقـي (١٢٨٥ - ١٣٥١هـ/ ١٨٦٨ - ١٩٣٢م) وحافظ إبراهم -1174/\_\_\_\_\_\_1701-17AV) النثر -لحساب الركاكة.. وتراجع ١٩٠٤م).. وأحمد محرم (١٢٩٤-



٤٢٣١ه\_\_\_ / ١٩٤٥-٥٤٩١م ومحمود حسن إسماعيل (١٣٢٨-۱۳۹۸هـ/ ۱۹۱۰-۱۹۷۷م) وعمر بهاء الأميري (١٣٣٤-١٤١٢هـ/ ..(1997-1910

وفي هذه المدرسة - التي ارتاد ميدانها البارودي.. وكان شوقى أميرها - عادت للشعر العربي - مرة أخرى - العروة الوثقى بين جمال الشكل التعبيري وبين المضامين الملتزمة بأخلاقيات الإسبلام وقيم الحضارة التي أبدعها الإسلام..

ولأن مدرسة الإحياء والتجديد هـذه - في ميادينها المختلفة -إنما كانت تحارب في جبهتين:

- جبهة التجديد الذي يستخلص خير ما في موروثنا العربي والإسسلامي.. ويفكك قيود التخلف والجمود والتقليد والخرافة التى تحول بين العقل المسلم وبين الإقلاع الحضاري.

الاستعمارية الغربية الحديثة التي قادها بونابرت (۱۷۲۹–۱۸۲۱م) علی مصر (۱۲۱۳هـ/ ۱۷۹۸م).. فإن مدرسة الإحياء والتجديد الشعرى، قد وجدت نفسها-هي الأخرى – تحارب على ذات الجبهتين: تحارب

الركاكة والتقليد في الأشكال والمعانى، وتحارب «الحداثة الغربية» التي جاءتنا في ركاب جيوش الاستعمار..

لقد تبلورت «الحداثة الغربية» في سياق النهضة الغربية الحديثة، وفي المعركة مع الكنيسة، لتقيم قطيعة معرفية كبرى مع الموروث - ومع الموروث الديني على وجه الخصوص -.. وبتعبير



أحمد محرم

مكذا أقامت «الحداثة الغربية» قطيعة معرفية مع الله والدين.. وأحلت الإنسان محل الله، بل أخضعت الله للإنسان!.. فالإنسان سيد الكون، وليس خليفة لسيد الكون.. وبذلك عزلت -هذه الحداثة - السماء عن الأرض.. ومن ثم حررت الإبداع الأدبى - نثرا وشعرا - مع كل عوالم الأفكار - من قيم الدين

(۱۲۲٥ - ۱۲۲۵م) و<u>عص</u>ر

الموسوعة لفلاسفة التنوير.. فمنذ الآن فصاعدا راح الأمل بمملكة

الله ينزاح، لكي يخلى المكان

لتقدم عصر العقل وهيمنته...

وهكذا راح نظام النعمة الإلهية

ينمحي ويتلاشى أمام نظام

الطبيعة.. لقد أصبح الإنسان

وحده مقياسا للإنسان.. وأصبح

حكم الله خاضعا لحكم الوعى

البشرى، الذي يطلق الحكم الخير باسم الحرية.. ويمكن

للمعجم اللاهوتي القديم أن

يستمر، ولكنه لم يعد يوهم أحدا، فنفس الكلمات لم يعد لها نفس

المعنى(١).

وعندما علت سحابة - أو غمامة - هذه الحداثة الغربية في سماء بلادنا - في ظل الاستعمار - وجدت من يستظل بها، ومن

- وجبهة التصدي للغزوة أحد دعاتها، «فإنه بعد أن كان المسيحي حريصا على طاعة الله وكتابه، لم يعد الإنسان يخضع إلا لعقله.. فأيديولوجية التنوير قد أقامت القطيعة الإبستمولوجية وأخلاقياته. - (المعرفية) - الكبرى، التي تفصل بين عصرين من الروح البشرية: عصر الخلاصة اللاهوتية للقديس توما الأكويني

يحارب - في ميادين اللغة والأدب والشعر – أعلام مدرسة الإحياء والتجديد - البارودي.. وشوقى وأمثالهما- فوجدنا: سلامة موسى (١٣٠٥ – ١٣٧٧هـ/ ١٨٨٨ - ١٩٥٨م) الذي قال عن العربية - التي تفردت بالجمال حتى في أشكال الحروف:»إنها لغة بدوية.. ميتة حتى في زمن ظهور القرآن.. وتراثها يحمل عقيدة اجتماعية يجب أن نحاربها.. وهي ليست لغة الديمقراطية، بل لغة القرآن وتقاليد العرب»<sup>(۲)</sup>.

ولويس عوض (١٣٣٣-١٤٠٩هـ / ١٩١٥ – ١٩٨٩م) الذي شكك في أصالة العربية - لغة القرآن-.. والذي جعل رسالته في الأدب محاربة شعراء الإحياء والتجديد، و«تلميع» غثاء الحداثة الشعرية والأدبية في بلادنا.. والدعوة - مثل سلامة موسى - إلى إحلال العامية - لغة الهكسوس - محل الفصحى -لغة القرآن -!..

وكان أدونيس،، الذي قال عن رائد الإحياء والتجديد الشعرى - محمود سامي البارودي: «لقد أحيا ما كان يجب أن يموت»!.. والندى جعل ثابت شعره وأدبه وفكره الدفاع عن تمرد الشيطان على الذات الإلهية.. حتى لقد كاد

أن يعبد هذا الشيطان من دون الله!..

وكان هذا الذي انقلب عن العروبة وقوميتها وتراثها إلى الفرنكفونية .. فلما انقطعت صلاته بالشعر، جعل همه محاربة القيم والأخلاق الإسلامية.. والتمرد على الأعراف التي تعارفت عليها الأمة.. بل على



محمود سامى البارودي

مقدساتها.. فأصبح «جدول أعماله الصحفية»:

- الدعوة إلى تعبير الأنثى بالجسد.. أي جعل الجسد الأنثوي العارى - «الموديل» - هو الملهم للرسامين والنحاتين والمصورين والأدباء.. ففصياحة الجسد الأنشوى العارى - عنده - لا تعادلها فصاحة أخرى! - مع أن مهنة «الموديل» هذه هي لون وتغوطوا وتمخطوا وسكروا فيه!..

من ألوان «النخاسة»، والامتهان للجسد والروح معا.. بل لقد سحب دعوته هذه حتى على جسدى آدم وحواء – عليهما السلام!

- والدعوة إلى احتقار العربية - لغة القرآن الكريم - وذلك بالدفاع عن وصف لويس عوض لهذه اللغة الوطنية والقومية بأنها: «لغة ميتة.. ودخيلة»؟ ولقد دعا هذا «الحداثي - الفرنكفوني» إلى الاحتفاء والاحتفال بالإسكندر الأكبر (٣٥٦-٣٢٤ ق.م) بتزيين مياديننا بتماثيله - وهو الذي افتتح مرحلة غزو الغرب للشرق، والقهر الحضارى لثقافات الشرق ولغاته ودياناته، عشرة قرون، لم تنقشع ظلماتها إلا بالفتوحات التحريرية التى قادها المسلمون تحت رايات الإسلام..

كما شارك في الاحتفال -عامين كاملين - بالاحتلال، بدلا من الاستقلال - الاحتفال بمرور قرنين على غزوة بونابرت (١٧٦٩ – ١٢١٦ - ١٢١١ - ١٢١٦ هـ/ ۱۷۹۸ - ۱۸۰۱ م) وإحراقه مئات القرى المصرية، وإبادته سبع الشعب المصرى، وتحويله الأزهر الشريف إلى إصطبل للخيول! مزق الفرنسيون فيه القرآن الكريم، وتراث العلوم الإسلامية .. بل وبالوا

ولقد بلغت الحداثة الغربية عند هذا «الحداثي - الفرنكفوني» حد إنكار وجود «المقدس».. وذلك عندما سئل عن رأيه فيما «لو اصطدم المبدع الشاعر بما هو مقدس «، «فإذا به - بعد أن أعلن تقديسه لقيمة العقل وقيمة الحرية» - يعلن رفضه لوجود «المقدس الديني» من الأصل والأساس!.. فهذا الذي يسمونه «مقدسا دينيا» برأیه - لیس أكثر من اختراع نخترعه نحن، وادعاء ندعيه.. وبنص عباراته - في الإجابة على هذا السؤال - يقول:

«إن المقدس ليس كائنا خارج الشعر، أو خارج الإنسان.. المقدس هو مقدس لأننا نقدسه.. والشاعر يفترض أنه قد غلبته النشوة، أو روح السخرية، أو، الجحود، كل هذه المشاعر وكل هذه الحالات تصادف الإنسان، وتصادف الشاعر. ماذا يصنع في هذه الحالة؟. نحن نتوقع دائما من الشاعر أن يكتب بلغة تؤدى ما يريد أن يؤديه، لكن تظل محافظة على ما يجب لها من حمال»!!<sup>(۳)</sup>.

فالمقدس - عند هذا «الحداثي - الفرانكفوني»- هو العقل والحرية..: أما المقدس الديني فهو اختراع يخترعه من يؤمن به، ولا وجود له في الواقع

والحقيقة.. والسخرية من هذا المقدس الديني.. والجحود له، في لحظات «النشوة..والإبداع «أمر مطلوب، طالما كانت العبارة التي نعبر بها عن هذه السخرية وهذا الجحود جميله.. فقط لا غيرا.

نعم.. لقد تنكرت هذه الحداثة الأدبية - بمعناها الغربي - ليس فقط للمعايير القيمية التي جاء بها الإسلام - والتي اجتمعت عليها كل الشرائع السماوية-.. وإنما تنكرت - كذلك - للفطرة التي فطر الله الناس عليها -فطرة ارتباط جمال التعبير بجمال المضامين - أي ارتباط الجمال بالأخلاق..

وهي الفطرة التي جعلت الناقد الروسى «بلنسكى» (١٨١١-١٨٤٨م) يقول:» إن الجمال شقيق الأخلاق، فإذا كان عمل فني ما فنيا

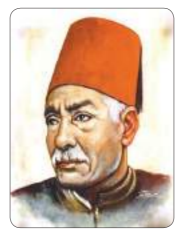


ابن الأثير

حقيقة فهو أخلاقي بنفس المعني. فإن الصور الفنية الإيجابية التي تعكس حياة الناس ونبلها وجمالها تفرض الاحترام والحب والإعجاب المخلص، وتعطى أنماط الأبطال الحقيقيين في الحياة للقارئ والمتفرج متعة وبهجة جماليتين. أما الصور السلبية، فإنها تثير مشاعر الاستنكار الأخلاقي والاحتقار التى ترتبط ارتباطا وثيقا في طابعها بمشاعر الازدراء والاحتقار التي نحسها عندما ندرك ما هو قبيح ودنيء. ومن ثم فإن وحدة الجمالي والأخلاقي هي أساس الدور التربوي ودور التحويل الأيديولوجي اللذين تقوم بهما الفنون في الحياة الاجتماعية..»(٤). وهى ذات «الفطرة الأدبية» - إذا جاز التعبير - التي أفصح عنها الفيلسوف المسلم ابن سينا (٣٧٠-۲۸ هـ/ ۹۸۰-۱۰۳۷م) عندما قال: «وجمال كل شيء وبهاؤه هو أن يكون على ما يجب لـه..»(٥).. وهو نفس المعنى الذي عبر عنه الأديب والمؤرخ ابن الأثير (٥٥٥-۱۲۰هـ/ ۱۱۲۰–۱۲۳۳م) بقوله: «إن الجمال هو البهاء والحسن والزينة، التي تقع على المصور والمعانى جميعا». هكذا شهد القرن العشرين الميلادي - في ميدان الشعر العربي - الصراع بين

الشعر الجامع بين جمال الشكل والمضمون – أي الشعر الإسلامي – حتى لو عبر به غير المسلم عن المضامين الإنسانية العامة – وبين «المسخ الحداثي».. الذي سموه «شعرا» – والذي أراد أصحابه إقامة القطيعة مع الجمال الشعري والشعر الجميل، كما تعارفت عليه أمتنا عبر تاريخها الطويل..

وإذا كان العرب القدماء قد سنوا سنة الاحتفاء والاحتفال بشعرائهم النابغين والمبرزين والمتميزين، الذين يعبرون عن ضمير الأمة وقيمها وأعرافها.. فإن من واجبنا ومن الحق علينا أن نعتز ونسعد ونحن نقدم هذا الديوان للشاعر المسلم.. والمصري.. والإنسان: الشاعر محيي الدين عطية.. فنحن في هذا الديوان، الذي يجمع «الحصاد الشعري» لشاعرنا الكبير في نصف الشعري» لشاعرنا الكبير في نصف قرن من «عمره الشعري» — نجد أنفسنا أمام نموذج صادق التعبير



حافظ إبراهيم

عن حقيقة الشعر كما تعارفت عليه حضارتنا العربية الإسلامية: التعبير الجميل عن المعنى الجميل.. إننا أمام شاعر من مدرسة شوقي – أمير شعراء هذا العصر – امتلك ناصية الإبداع للقصيدة العمودية – كما عرفها أسلافنا –.. ولا من قوالب شعر التفعيلة – الذي ولا من قوالب شعر التفعيلة – الذي أن بدا متحررا من «البحر» إلا أنه ملتزم بشروط الشعر وموسيقاه، التي تميزه عن غيره من أساليب

التعبير الأدبى.. ونحن أمام شاعر مسلم يغنى لأفراح الإنسانية على اختلاف مللها ونحلها ومذاهبها وفلسمفاتها وألوانها والقارات التي تعيش فيها.. يغنى لأفراح الإنسانية .. ويبكى لما تعانيه من جراح وأتراح فهو إسلامي، لم يمنعه سجن الإسلاميين وتعذيبهم من الوقوف مع سجانهم في مواجهة العدوان الصهيوني الاستعماري على مصر .. بل ومن أن «يبصق غصة الهزيمة في وجه الأعداء لهبا ممزوجا بالدم وهو المسلم الإنسان، الذي يتحول شعره الجميل إلى سلاح في معارك الأحرار والمستضعفين والمعذبين في الأرض.. كل الأرض.. من زنوج أمريكا.. إلى فيتنام البوذية.. إلى كل قضايا تحرير الإنسان.. كما ينبض قلبه وشعره بكل مشكلات أمة الإسلام وهو الشاعر المتحلى بفراسة المؤمن... الذي ينظر بنور الله

#### الهوامش:

(۱) إميل بولا (الحرية، العلمنة، حرب شطري فرنسيا ومبدأ العدالة) منشورات بيروت – باريس سنة١٩٨٧م – نقلا عن ،هاشم صالح – مجلة (الوحدة) – الرباط – المغرب – عدد فبراير، مارس سنة ١٩٩٢م، صر٢٠،٢٠.

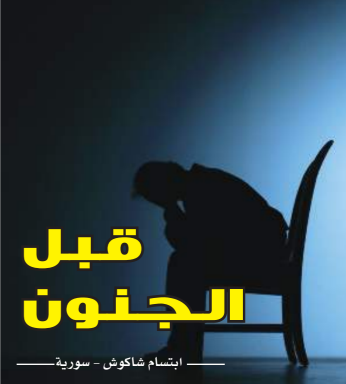
(٢) سلامة موسى (اليوم والغد) ص

١٨٦ طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨ م . و(البلاغة العصرية).

(٣) أحمد عبد المعطي حجازي (من حوار معه منشور  $\underline{\underline{s}}$  (أخبار الكتاب)  $\underline{\underline{s}}$  العدد ٣٧  $\underline{\underline{s}}$  سبتمبر سنة ٢٠٠٠ م  $\underline{\underline{s}}$  اتحاد كتاب مصر  $\underline{\underline{s}}$  القاهرة).

(٤) (الموسوعة الفلسفية) - السوفيتية
 - بإشراف: م. روزنتال، ب يودين -

ترجمة: سمير كرم - طبعة بيروت سنة كا٩٧٤م - مادة «الجمالي والأخلاقي». (٥) (لسمان العرب) - لابن منظور و (المعجم الفلسفي) - لمجمع النفة العربية - طبعة القاهرة سنة ١٣٩٩هم/ سنة ١٩٧٩م - وانظر كتابنا (الإسلام والفنون الجميلة) ص ١٠٠٩م. - طبعة القاهرة سنة ٢٠٠٦م.



أخذ جابر الورقة من الشرطى، وأغلق الباب، رجع إلى البهو، بحث عن المكان الذي كان يجلس فيه قبل أن يقرع الباب، لكنه لم يتذكر، جلس حيث انتهت خطوته. لم ينظر إلى الورقة كأنه كان على علم مسبق بأنها إنذار بالهدم، أيقظ ذاكرته، لكنها لم تهده إلى النقطة التي كان يثبت فيها بصره قبل أن يخرج.

عاد يجتر ذكرياته ولا مبالاته، ففي هذه الزاوية، وعلى نفس الكرسي أجلست ابنته بديعة يوم عرسها، التفت حولها النساء، وأقسمن أنها أجمل عروس خرجت من ذلك الحي، دخل الحفل يومئذ محرجا، ترغمه العادات والتقاليد، وانسحب في أول فرصة أتيحت له، ساخرا من تفاهة الموقف.

كان البراد ينتحب في المطبخ، بين حين وآخر، مذكرا بوجوده، انتبه جابر، ثم عاد فغرق في بلادته، تذكر يوم جاء هذا البراد إلى البيت، كان عرسا حقيقيا، دعت أم العيال جيرانها، وأطعمتهم المهلبية

المبردة، حين عاد جابر من عمله، واستفسر عن هذه الضجة، لم تشأ أن تخبرهن بل سحبته من يده إلى المطبخ، ليطلع بنفسه على المفاجأة إذ كان أول براد يدخل إلى الحي، اشترته أم العيال من نقود حصلت عليها ثمنا للمطرزات التي جاءت بها يوم عرسها، باعتها حين لم تجد لها لزوما في هذا البيت المتواضع، وأكملت المبلغ من أول أجر قبضه ابنها البكر، من عمل يده، يوم ذاك قدمت له زوجته أكبر صحن مهلبية، بين فرحة الأولاد وغبطة الجيران، هز رأسه استخفافا: ما نفع البراد؟ لكنه أكل المهلبية ولم يبد رأيا.

انتقل بذاكرته إلى غرفة النوم، أحصى ما فيها من أثاث، كل ذلك اشترته زوجته، بعد سنوات من سكنهما في هذا الحي، الذي قدما إليه وليس معهما سوى حفنة من الأطفال، وصيرة ملابس، مع جبل كبير من الأحلام ما انفكا يقتلعان صخوره واحدة واحدة، حتى آخر لحظة من حياتهما المشتركة، مازال الجبل يتناقص والأولاد يكبرون، حتى رحلت دون وداع ولا استئذان، وتركته في أمس الحاجة إليها، هكذا، دخل منزله فرأى الغرف تضيق بالجيران، الكل صامت حزين، تساءل فما لقى جوابا، اقتحم الزحام، أحس أن قلبه سقط في معصرة القدر، تفرس في العيون الدامعة، ونظر إلى زوجته المسجاة على الفراش، بثوبها الذي ودعته فيه، ووجه شمعي جامد القسمات، كأنه ما عرف البسمة. يومها، كان ابنه بسام في إجازة، فسارع إلى مكتب البرق يستدعى إخوته، جاؤوا على عجل للاجتماع في ذلك المنزل للمرة الأخيرة، وحين انتهت أيام الحداد، سافر الجميع، تاركين والدهم الذي رفض السفر، للتشرد والوحدة.

سمع جابر قرعا على الباب، نظر حوله، ما تزال يده مطبقة على الورقة التي أخذها من الشرطي، فتحها، قرأ ما فيها، ثم مسح البيت بنظرة يائسة، فليهدموه على كل ما فيه، في تلك اللحظة تساوى عنده الموت مع الحياة، الغنى بالفقر، فقد الإحساس بالزمن والأشياء، ماذا يأخذ؟ ماذا يترك؟ كل ما في البيت عزيز، وكل ما فيه لا قيمة له بعد أن أصبح جابر وحيدا.

توقف قرع الباب، يبدو أن الطارق قد سئم وجود أى إنسان في هذا البيت الكئيب، كان جابر يجلس بشكل يستحيل معه على الناظر أن يحزر إن كان أمامه رجلاً حياً أم تمثالاً؟ كان يجلد نفسه وروحه بالتذكر، وتند عنه بين حين وآخر تنهيدة، أو مشروع آه، لكنه ما يلبث أن يخنقها قبل أن تكتمل، ما عاد يملك أمام نفسه عذرا، غادره أولاده ونسوه، انصرفوا إلى أعمالهم ومصالحهم، لكنه لا يشعر تجاههم بأي لوم أو عتب، نسيه أولاده - هذا صحيح - لكنه لم يذكرهم طيلة حياته أن لهم أبا، لو سئل عن عمل أى منهم، أو عن شهاداته، لما عرف جوابه، أمضى حياته غريبا عنهم، لا يذكر - كما يذكرون - أنه أصدر أمرا، أو سأل عن درس، لا يذكر أبدا أنه تعرف إلى أصدقائهم، أو تفقد حاجاتهم، كان يحب ذلك الإطراق، والانكسار الذي يقابلونه به، والاحترام الشديد الذي فرضته عليهم أمهم، فيربأ بنفسه عن مخالطتهم ومجالستهم، ليبقى ذلك البرج المنيع، والكوكب الساطع البعيد المنال، لذلك كان يظهر التذمر من الصخب والحديث على المائدة، فيتناول طعامه في غرفة نومه في المرات القليلة التي كان يأكل فيها في المنزل.

كان يثق بزوجته ثقة مطلقة، لا حدود لها، ويمن يخرب بيته بيديه، ثم خ عليها بتلك الثقة، ولكن رغم ذلك ؛ فحياتهما لم تكن بعده إلى دار المسنين!■

تخلو من انتفاضات، تحاول فيها إعادته إلى موقع المسؤولية، فيتنصل من كل إلزام، ويتعجب كيف تثور النساء في شرق الأرض وغربها للحصول على الحرية في اتخاذ القرار، بينما تدعوه زوجته، وبإلحاح أن يكون صاحب القرار بشأنها وشأن أولادها، بلا نضال ولا مطالبة منها بالحرية، وانسحب بصمت إلى ركن قصي من حياة الأسرة، مكتفيا من كل المنزل بغرفة النوم، التي جعلها غرفة لطعامه أيضا، غريب، عاش حياته غريبا، في بيته وحيه، ولا يذكر أنه دخل إلى أي بيت من بيوت الجيران، كانت علاقته بهم لا تتعدى بيت من بيوت الجيران، كانت علاقته بهم لا تتعدى قاربا من أي حديث.

لمعت برأسه المتعب فكرة، ظل ينسج حولها الخيوط حتى تحولت إلى مشروع، ركز بصره على الهاتف، أمسكت يداه بمسندى الكرسى الذي يجلس عليه وهم بالقيام موشكا أن يبتسم، ثم تراجع أشد ما يكون يأسا وبلادة، راميا بمشروعه في ظلمات القهر، لا، ليس مجديا الاتصال بهم الآن، لقد تفرقوا في أنحاء الدنيا الواسعة، وأصبح لكل منهم عمله ومشاريعه، لا أحد منهم يحتاج هذا البيت، ثم أنى له الاتصال بهم وهو لا يعرف عناوينهم، أغمض عينيه بشدة وألقى برأسه إلى الخلف، شعر أنه يهوى في فراغ سحيق، لا أرض فيه ولا سماء، انتفض، هب واقفا، مسح المنزل بنظرة عجلى، ثم اتجه إلى المطبخ، أشعل جميع المواقد والمدافئ، فتش جيوبه، ألقى بحزمة المفاتيح في صدر القاعة الكبرى ووقف يتأمل ألسنة اللهب، مشى خطوة يبغى الخروج، فاجأه صوت المؤذن: سبحان فالق الإصباح... تنفس بعمق، تشهد، بسمل وحوقل، ثما عاد فأطفأ النيران، خجلا من الله أن يخرب بيته بيديه، ثم خرج، قاصدا المسجد، ليذهب



# أحران ضهير العائب

\_\_\_\_ عبد الجبار الربيعي- المغرب \_\_\_

یا ابن بادیس احترفنا من لهيب الذكرياتُ خنقت فينا الحياة سامح الأشعار فينا يا إمامً لم نجد غير صداقات الحمام انتهينا والسلام واعتُقِلْنا في زنازين الكلام وانطفأنا واختفينا مثل ضوء مستقيل يے الظلام فجأة صرنا ركاماً بين أنياب الركام وارتطمنا بالكلام وسقطنا فانكسرنا كالرخام وتبعثرنا.. تناثرنا بعيداً في الهلام بحثوا عنا طويلاً دون جدوى وتعذبنا طويلأ وتلاشينا كرغوة بحث الخوف طويلاً بحث الليل طويلاً بحث الحزن المغطى بالخيام وأفاقوا بعد بحث بعد حفر ألف عامم عجزوا أن يجدونا بين أجزاء الحطام واستمر الليل فينا كمطار لا ينامً كثريٍّ لا ينامُ

أيَّ شعر يشتهينا؟ واستمر الجرح ينمو يحتوينا كالبصائر واستمر اليأس يجرى أيَّ كوخ أو صديق في أخاديد العظام سيدى.. شكراً جزيلاً للطعام يحتوى هذا اللسان؟ أيُّ ظلٍّ.. أيُّ نهر سيدى شكراً جزيلاً أيُّ صكِّ بالأمانَ ؟ للهدايا.. للكراسي یا ابن بادیس احترفنا للستائر وأقمنا في الشظايا والدخان للمرايا لأريكات البصائر والتهمنا الذكريات سيدى شكراً ولكنّ وافترسنا كل غزلان الحياةً فاعذر الأشعار فينا جيلنا لم يقبلوها أتلفوها إنها طوق النجاةً إنها طوق النجاةً. أحرقوها بالخطايا والسجائر أوقدوا الأحزان في صدر الحصائر تركوا الأبواب تبكى تركوا المصباح يبكى تركوا الأجفان تبكى والضمائر هجروا التاريخ ليلأ سافروا في رحلة.. في موجة لا تنتهي مثل الدوائرُ سيدي عذراً لآلاف الدروس كسروها مزقوها مثل لوح بالفؤوس ما سترجو من ثقيفٌ؟ من تفاهات البسوسُ؟



وَمنْ حَولِهم لِلمُفْسِدِينَ زِحَامُ وَمَا عَادَ فِي هَذَا الوُّجُود لئًامُ؟ فَأَشْرَقَتِ الدُّنْيَا وَنَحَنُّ نِيَامُ يُقَالُ حَلَالٌ حَولَهَا وَحَرَامُ؟ تُقَامُ صَلاةٌ بَينَنَا وَصيامُ؟ وَأَحْكَامُهُ بَينَ الأَنْامِ تُقَامُ؟ وِفْ القَاع بَاقِي العَالَمِينَ سَوَامُ؟ وفي هامش التَّاريخ نَحْنُ طَغَامُ؟ فَكَيفَ عَلَى لَعَقِ الهَوَانِ نُسَامُ؟ لَهُ حُرْمَةً فِي شَرَعنَا وَذَمَامُ وَعَارٌ يَدُ الجَيشِ المُعينِ تُضَامُ؟ لكُلِّ عطَاش في الوُجُود مَرَامُ وَأُمْطَارُهَا فَوقَ الرُّوُّوسِ حِمَامُ وَتُعَلِنُ أَنَّا لِلسَّلَامِ قِوَامُ تُغَادرُ أَرْضَ العُرب وَهَيَ ضرامُ لتَنْبُتَ فيهَا قُرْقَةٌ وَخصَامٌ وَلَا مُوضِعٌ إِلَّا وَفيه صدامٌ ليُعَجزَهُمَ بَعَدَ السُّقُوط قيَامُ وَهُمْ للوُحُوشِ الضَّارِيَاتِ طَعَامُ وَتَحَتَ التُّرابِ الْسُلِمُونَ عِظَامُ وَأُعُمدُةَ الإسْلام وَهْنَي حُطَامُ لِيُصَبَغُ مَا مُومٌ بِهَا وَإِمَامُ خَسِئَتُهُ وَهُل يُخْفِي الضِّياءَ ظَلَامُ؟ وَيُأْخُذَكُمُ بِالفَاحِشَاتِ هُيَامُ فَلَيسَ عَلَى بُغُضِ الضِّيَاءِ يُلَامُ

شَيَاطِينُ إنس في الضَّلَال قيَامُ يَقُولُونَ: مَاتَ الشَّرُّ أَمْ جَفَّ نَبَعُهُ لَقَدُ قَوَّضَ الإِسَلَامُ مَمْلَكَةَ الدُّجَي فَكَيفَ سَتُعَمِي الْمُبْصرينَ رَذيلَةٌ وَكَيفَ سَرَى الإِسْلَامُ فينَا وَأَصْبَحَتَ إِلَّامَ نَرَى الشُّرْآنَ وَهُـوَ مُبَجَّلُ أَنْرُضَى صُعُودَ الْسُلمينَ إِلَى الذُّرَى أَيْحُبُوهُمُ الشُّرْآنُ كُلَّ رِيَادَة أَلْيَسَتُ دِمَاءُ المُكُرِ مِلْءَ عُرُوقَتَا؟ تَبَنُّوا عداةَ الْسُلمينَ فَرجَسُهُمَ أَلْيِسَ عَدَاةُ الْمُسْلِمِينَ يَدًا لَنَا أريقُ وا دمَاءَ الْسُلمينَ فَإِنَّهَا سَتَلَبُسُ أَثَوَابَ السَّحَابِ حُقُودُنَا منَ الدَّم تَرُوَى فِي الظَّلَام حُقُودُنَا وَتُمَطر بالكيد المتين ضَغَائنًا وَفِي كُلِّ دَار سَعوفَ تَسْكُبُ فَتَنَةً فَلا سَاعَةٌ إِلَّا وَفيهَا تَنَاحُرٌ سَيَقَدْفُ بُرُكَانُ الحُقُودِ جَحِيمَهُ فَجُلُّ الْأَمَانِي أَنْ تَرَاهُمَ عُيُونُنَا فَمَا أَجْمَلَ الدُّنْيَا وَنَحَنُ مُلُوكُهَا وَمَا أَجْمَلَ الشُّرْآنَ وَهُوَ مُعَطُّلُ حُرُوفٌ وَصَايَانَا تُتَاشِدُ عَزَمَكُمُ كَأنِّي بِأَصْوَاتِ الضِّيَاءِ تُجِيبُنَا: وَلَيسَ عَجيبًا أَنَ يَقُودَكُمُ العَمَى فَمَنْ كَانَ مِنْ ثَدِّي الظَّلَامِ رَضَاعُهُ

# وصايا شياطين الإنس



عاطف عكاشة - الإمارات





ثلاثة أطفال وطفلة في العاشرة وأب وأم في المنزل وقت ضحى في يوم عطلة.. يجتمع الأولاد ويقتربون من الأبوين.

تُترك للمخرج حرية اختيار تنفيذ مشاهد الحديقة والبحر والملعب بحسب ما يراه مناسباً، وما هو أسهل مع مراعاة إقناع المشاهد بما يراه. كما يُترك له توزيع الأدوار والأسماء والمكان تسهيلاً للتنفيذ.

> الأطفال: ينشدون وهم أبي أمي أبي أمي أبي أمي يقتربون بحركات طفولية نعيش بها سعادتنا

الأول: ألا ما أجملَ الرحلةُ!

أنا المشتاقُ للرحلة الثاني:

خــدونــا رحــلــة حــلــوة

نعودُ وكاتُنا قوةً

وهدا يوم عطلتنا الثالث:

ألا ما أجملَ العطلةُ! الجميع:

البنت: نريح النفسَ في العطلةُ

وفيها تعذُّبُ الرحلةَ الثاني: البنت بتودد: فهيّا أمَّنا هيّا نُعدُّ الأمررَ للرحلةَ الأول: أجل يا أمَّنا هيّا نُعدَّ الأمر للرحلة



مصطفى عكرمة – سورية

الأم تذهب ومعها البنت الأم تذهب ومعها البنت وأين تريد أن تذهب الأب مبتسماً للأول: وأين تريد أن تذهب

الأول متودداً:
نقضًى اليوم في ضرح

الثاني:

الأول: أرى البستانَ يعطينا ومن أشبجارهِ نجني تَمدُّ ظلالَها حبَّاً

وفيها الطيرُ صيادحةً

الثالث:

الأول: إذن هيّا إلى البستانِ نشاهدُ عمنا الضلاحُ

وبالترحاب يلقانا

الأب: أرى البسستانَ يمنحنا

ومــن زوّاره نختار

الأول: إذن هيا إلى البستان

ه: ولكن ما يرى عمرُ؟

الأب ملتفتاً إلى الثالث:

الثاني:

الثالث: أودُّ زيارةَ البحرِ

الثاني:

نسير هناك أو نجري

الثالث:

ونمرح عند شاطئه

الثاني: فوائد ليس نحصيها

إلى البستان كي نلعبً

وإن شئتم إلى الملعبُ فوائدُ لستُ أحصيها شماراً سُبرَّ جانيها لننعمَ في مغانيها

أنا أهوى أغانيها هيا يا أبي هيا سمح الوجه مرضيا فهيا يا أبي هيا من الخيرات ما طابا أصحاباً وأحبابا مع الأصحاب أتعابا هيا يا أبي هيا

أرى أن نسمع الرأيا

أجل يا ليتَ للبحرِ

أحبُّ رياضة السيرِّ

ونسبحُ آهِ لو نسبحُ! يقدُّمُها لنا السبحُ

## مسرحية شعرية

فإن الخير في المسبح

أجل فأنمض للبحر أيا أمّـى إلى الملعبُ ونلهومثلمًا نرغبُ بألعاب فلانتعب

وإنى فيه لا أرغب أيا من ترفضُ الملعبُ؟

فأين تريد أن تذهب؟ معاً لحديقة البلد زهـوراً زينت بلدي أحبُّ جمالَها الساحرُ

أنا إن تذهبوا شاكرً ونسمع غنوة الطير وأحسب أنها بيتي الأب: أجل ما قلتَ يا ولدى إذن فلنمض للبحر

الثاني:

أنا أرجـوك أن نذهبُ الأول ويلتفت إلى أمه: نمضي وقتنا فيه نـرُوِّضُ جسمنا فيه تحضر الأم والبنت: أنا أرجو سوى الملعبُ

فأين تريدٌ أن نذهبُ الأب: أنا لا أرفض الملعب الثالث:

الأب:

الأم:

أنا أرجوك أن نمضى البنت: أرى بحديقة البلد الأم: أحبُّ حديقة البلد البنت: نسيرُ بها يداً بيد

الثاني:

البنت: نشم بهاشدى الزهرِ أغار على حدائقنا الأم:



| ونمضي أجمل الوقت      | ففي أحضانها نلهو       | البنت:  |
|-----------------------|------------------------|---------|
| ونحمل أطيب الذكرى     | نعود إلى منازلنا       | الأم:   |
| وكم شركت لنا صدرا!    | فكم أهدتلناعطرا        |         |
| بحسن الزهر واجبنا     | أخاف هناك أن ننسى      | الأب:   |
| ونحرِمُ منه إخوتنا    | فنقطفه ولوسه وأ        |         |
| أيا أحبابنا أبدا      | ألا لا تقطفوا الزهرا   | الأم:   |
| ولن نلقى الجمال غدا   | فلن نلقى غداً عطرا     |         |
| زهور حديقة البلد      | وسبلوى أختنا تهوى      | الأول:  |
| إليها لن أمدٌّ يدي    | كما هِـيُّ سـوف أبقيها | البنت:  |
| غداً من رؤية الزهرة   | فقطف النزهر يحرمنا     | الأم:   |
| لقطفٍ زهورها قفرةً    | وبعد الحسين نلقاها     |         |
|                       | إذن فلنمضِ للبحرِ      | الثاني: |
| أجليا ليت للبحر       |                        | الثالث: |
| بهذا اليوم أن نذهبُ؟  | أبي أرجوك أين تُرى     | الأول:  |
| لما قلتم وما اخترتم   | أرى في قولكم فَهُماً   | الأب:   |
| أفصّله إذا شئتم       | ولكني أرى رأياً        |         |
|                       | أجل أبتاه قلّه لنا     | الأول:  |
| نُريدُ نريدُ أن نسمعً |                        | الثاني: |
|                       | فقلَهُ يا أبي قلَهُ    |         |
| بما ستقوله أقنعً      |                        | الثالث: |
| ــذي ترضىى لنا نقنعً  | أجل إنّا جميعاً باك    | الكل:   |
|                       | أجلل أقنع              | الأول:  |
|                       | أجلل أقنع              | الثاني: |
| ولستُ بغيره أطمعً     |                        | الثالث: |
| وأرجوما هو الأنفع     | سمعت جميعٌ ما قلتمٌ    | الأب:   |
|                       |                        |         |
|                       | وكم نحتاج للأنفع       | الأم:   |

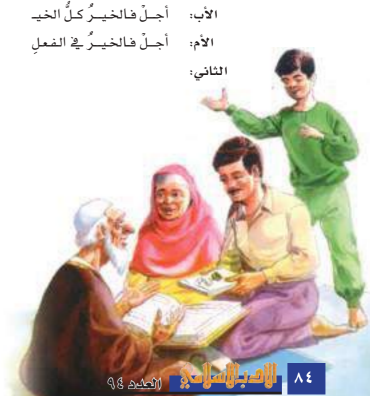
#### الجميع:

الأم:

الأب: أرى برفوف مكتبتى وفيه الخيرُ أجمعُهُ به الرحمنُ أكرمنا يــذكّــرنــا بـخـالـقـنـا ويرشبدُنا فلا نلقى تـزيـد بــه سـعـادتـنـا الأم: أجل ما قلتَ إن لنا تـــلاوتُــه تــزيــلُ هـمـو الأب: وليسس بغيره أبدأ ألا ما أروعَ الـقـرآنَ فلیس یملُّ سامعُه الأب: أجله هذا الذي عندي فماذا عندكم قولوا الأول: وهل بعد الذي قد قل تُ يا أبتاه من قول!

أجل نرضى بما ينفع كتاباً يشرحُ الصدرا وفيه العلمُ والبشرى وأعطى أمتى القدرا ونجنى عنده الأجرا غدأ في عيشنا عسرا ويُبدل عسرنا يسرا به ما يسعدُ العمرا منا وتُنيلنا الأملا سنجنى كلُّنا الأملا ما أحلى معانيه! وليس يملُّ تاليه وقد أصدقتكم قولي ألم يعجبكمُ قولي؟ ر أن يزدانَ بالفعل

إذنَ فليبدأ الفعَلُ



لنتلو منه مانتلو تعالَوا يا أحبّائي الأب: وفيه الخيرُ والفضلُ ففيه سيعادةُ الدنيا الأول: الثاني: سنتلوكلُّ ما ترضى به عنّا، ولين نكسلّ سنذهب أينما نهوي وسسوف تسرى غسداً أنَّا الثالث: على الإيمان والتقوي ونحيا مثلما وصّبي الأم: ألا عهداً بأن نحيا على الإيمان والتقوى الجميع وقد حملوا معاطفهم وهم يهتفون: فكل الخيرية القرآن كل السعدفي التقوى ألا ما أعظمَ القرآ نَ يهدينا إلى الأقوم الأب: تعلَّمُ منه أو علَّمُ فخيرُ الناس إنسانٌ الجميع: ألا عهداً بأن نعلمُ ونعمل بالذي نعلم ونصبح في غد أعظم ليصبخ أمرُنا أقوم إذن فلنبدأ الآنا الأب: أحل فليندأ الآنا الأم: تعالَوًا كلُّكم وخدوا أيا أحباب قرآنا الأب: سنقرأ سورة الرحمن جلّ الله رحمانا الأم: تزيد العقل إيمانا بها آلاؤه تبدو الأب: وكيف أقام ميزانا يــذكّــرنــا بـقــدرتــه ون إتقاناً وإحسانا وزاد جميع ما في الك الأم: لندرك سيرٌّ ما كانا وأرشىدنا بما سىوى فنرجو منه غفرانا عليه تدل رحمته الطفل: فشكراً يا أبى شكراً الطفلة: ومن قلبي لك الشبكرُ طفل۲: بامركالُه خيرُ طفل ٣: فرأيك زادنا ثقة ا رأ القرآن ما عشنا الجميع: وعهداً أنَّ سنبقى نق

فزدنا فيه إيمانا

وتــقــوى ربّــنــا زدنــا

# الماظا با سومباك؟

\_\_\_\_ ليلى عبدالرحمن الموسى- السعودية \_\_\_\_

لم يكن ثمة حديث عابر عندما كان يتحدث عن صعوبة تصور الحياة دون أن نكون فيها اسمًا ورسمًا.. تصور صعب فعلًا! تصور يهزه مطلع سورة الإنسان: ﴿ هَلَ آتَى عَلَى الْإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ الدَّهَرِ لَمَ يَكُنُ شَيْئًا مَذْكُورًا (١) (القيامة)!؟

لقد تعرفنا على الحياة من خلال تجربتنا الحية، عندما عشنا كل لحظة وعرفنا معنى الحياة فيها، أما الموت فنسمع عنه، ولا نعرفه إلا من خلال تجارب الآخرين، الذين مضوا دون أن يخبرونا عن كنهه وأسراره، تركونا إلى اللحظة التي نتعرف فيها عليه وهي لحظة فقدنا للحياة، فبقي الموت تجربة عالقة غامضة.. غيباً لا يغيب عن مخاوفنا وهواحسنا.

عن مخاوفنا وهواجسنا.
عمومًا ليس عيبًا أن نبصر الحياة من نافذتنا الحية، خالقهم، فلا يمكن للطبيعة البشرية أن تحتمل تلك نقرأ التاريخ كشهداء عليه، وننظر إلى المستقبل كمخططين له، فالحياة لولا أنها تحدث لما تصورناها، والموت لولا أنه يقع لما صدقناه...

إذن هو الخلود رغبة تتجذر في أعماقنا، إن أحدًا لا يصرح برغبته فيه، ويضطرنا التسليم بحقيقة الموت إلى تجاهل تلك الرغبة، التي ما تلبث أن تظهر في حنيننا إلى الأماكن القديمة، ورغبتنا في ذرية تحمل أسماءنا، فإن اختفى رسمنا فهذا اسمنا.

والخلود في الدار الآخرة، هو الذي يضبط هذا المفهوم، يطور أداءه، ويخرجه من تيه الرغبات، إلى واقع المشروعات، والقرارت، بل.... والكلمات.. ﴿أَلُمْ تَرُ كَيْفَ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةً طَيِّبَةً أَصَلُهَا ثَابِتٌ وَفَرَعُهَا في السَّمَاء (٢٤) (إبراهيم).

الجوعة، فكم هو مسكين ذلك الإنسان المبتور الموتور!. فالخلود معنى رفيف يحاكى رغبة النفس بالبقاء بعد فناء الحسد.

فلاعجب أن يرصد رسولنا الكريم صلى الله عليه وسلم، أجوراً هائلة للصلاة على الميت، أجوراً بمقدار جبل أحد، الذي يبلغ طوله سبعة كيلومترات، وعرضه ثلاثة كيلومترات، وما ذاك - والله أعلم- إلا لنتوافق مع حقيقة

فالميت معنى بالصلاة عليه والدعاء له، لكن المعنى الأول هو الحي المصلى، صلاة تختلف في حركاتها وسكناتها عن صلاته اليومية التي اعتاد عليها، وبين عينيه صورة لا يمكن تجاهلها، وهي صورة الجسد المسجى الذي فارق الحياة، إنها لحظة مواتية لإعادة النظر في موقعنا في الحياة.. بل في الكون.

حينئذ نلتفت فنجد نهراً خالداً يلبى تلك الرغبة الدفينة، والحاجة النفسية المتينة، إنه (الوقف) الذي يشد عضدنا أمام الموت الذي يجتاح أحاسيسنا.

فالراحة والطمأنينة اللتان نشعر بهما عندما نوقف وقفًا، أو نجرى صدقة، أو ننشر علمًا، تتغذى عليها رغبتنا في الخلود، فتسرى فينا حيوية جديدة، تعزز من إنسانيتنا، وتطور أداءنا، وليس سرًا أن الأوقاف كانت سر الحضارة الإسلامية الخالدة.

لن آخذ من وقتك -أيها القارئ الكريم- أكثر، فالقراء يعرفون في هذا المجال أكثر مما أعرف، وسأعرج بك على حكاية عروس، تحول مهرها إلى أغرب وقف، وأغرب مهر في أجمل بقاع الأرض!.. حيث يلتقى نهر الفولجا بنهر قازان قبل أن يصبا في بحر قزوين، وتحديدًا في مدينة قازان بجمهورية تتارية، قبل ١١٤٥ سنة، فقد حدث أن اشترطت فتاة تدعى (سومبك) في أثناء عقد قرانها بالخليفة العباسي مهرًا إبداعيًا، فبعد أن فتح الشيخ العقد، وسأل الفتاة عما تريده من مهر، جاء الجواب

غريبًا فريدًا! فقالت: أريد رضا الله تعالى، وأريد بناء مئذنة مثل مئذنة المسجد الجامع، الذي بناه المتوكل سنة ٢٣٧ في مدينة سامراء.

وبالفعل بنى الخليفة المسجد منذ عام ٢٩٠ هـ، ولا يزال بناؤه عامرًا على مساحة ٣٨ ألف متر مربع، والمئذنة لا تزال قائمة، يصل ارتفاعها إلى ٥٢ مترًا، وبإمكان سيارة صغيرة الصعود عليها، يبلغ عدد درجاتها ٣٩٩ درجة، يصعدها المؤذن خمس مرات يوميًا..

لماذا كل هذا يا سومبك؟؟

هل أُلقى في روعك أن ديار الإسلام ستصيبها نازلة؟ وسيُطفأ كل نور يشع منه الإسلام في بلادك (؟ فيبقى وقفك.. أقصد مهرك، مسجدًا ومنارة شامخة، تستعصى على عوامل التعرية البشرية والطبيعية.

وبين قازان وبغداد جسر مخملي من المشاعر الإنسانية.. رحلت سومبك عروس الخليفة إلى بغداد، ورحل من بغداد شاعرها ابن زريق البغدادي تاركًا زوجه العروس وفي قلبه لوعة، وفي فؤاده لهيب، متجهًا إلى الأندلس التي توفي فيها بعد أن كتب قصيدته الخالدة: لا تعذليه...

لك الله يابن زريق! رحلت من الدنيا حزينًا بعيدًا تاركًا يتيمتك.. أقصد قصيدتك التي مسح على رأسها كل من قرأها، وقد كفلتها عيون الشعر العربي دراسة ونقداً وخلودًا، فلا تأبه أيها الشاعر المرهف بخليفة طواه النسيان، فالتاريخ كتب قصيدتك بزلال العين، وماء الورد.

ولربما شاعر مثل ابن زريق في قبره المجهول ومكانه البرزخي، في حاجة لشاعرية من نوع آخر، كشاعرية امرأة سجلت مشاركة في أوقاف الندوة العالمية للشباب الإسلامي باسم ابن زريق البغدادي، وقد مضى على وفاته ١٤١٦عاماً.

عجيب أمرك أيها الإنسان ليس لك حلّ إلا الجنة، حيث خلودً.. في خلود.. في خلود

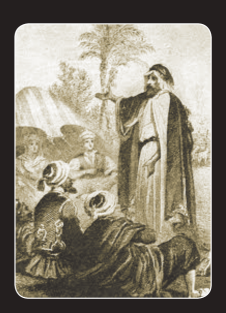


## الشعر الموافق للأدب الإسلامي

أمية بن أبي الصلت نموذجا

رسالة ماجستير

للباحثة: هيفاء غازي المطيري – السعودية



يعدأمية بن أبي الصلت من فحول شعراء الجاهلية، وعرف بتدينه، واشتهر بطلبه للنبوة، وكان يدعو إلى توحيد الله - عزوجل -، وعندما بعث النبي - صلى الله عليه وسلم - لم يؤمن به حسدا وعنادا.

وقد جاء جل شعر أمية بن أبي الصلت موافقا للقرآن الكريم في معانيه وأساليبه، وألفاظه، كما أنه تفرد في شعره بذكر معان دينية متعددة، وهذا ما جعل بعض النقاد يحكم على شعره بالنحل.

هذا وقد صدق الرسول عَلَيْ أمية بن أبي الصلت في بعض شعره، وأعجب به، واستزاد منه، فعن عمرو بن الرشيد عن أبيه قال: ردفت رسول الله عَلَيْ يوما فقال: «هل معك من شعر أمية بن أبي الصلت شيء»، قلت: نعم. قال: «هيه»، فأنشدته بيتا. فقال: «هيه»، ثم أنشدته بيتا. فقال: «هيه»، ثم أنشدته وأثنى عَلَيْ عليه بقوله: «فلقد كاد يسلم في شعره»، وقوله عَلَيْ عليه بقوله: «فلقد كاد يسلم في شعره»،

ويمكن أن نستجلي أهمية الموضوع في النقاط الآتية:

۱- استنشاد الرسول الشيخة واستزادته من شعر أمية.

٢- قول الرسول على عند سماعه لشعر أمية بن
 أبى الصلت: «إن كاد ليسلم» رغم كفر أمية.

٣- قصائد أمية بن أبي الصلت تحتوي على مضامين سامية بالإضافة إلى مستواها الفني الرفيع، وهذا ما يدعو إليه الأدب الإسلامي.

3- البحث في قصائد الشعراء الجاهليين الموافقة للأدب الإسلامي يكشف لنا عن جذور الأدب الإسلامي وقدمه قدم الإسلام نفسه، وأن الجديد هو مصطلح «الأدب الإسلامي» فقط.

٥- وجود الأدب الموافق في الأدب الجاهلي يؤكد
 أن الأدب الإسلامي أدب الفطرة السليمة
 والذائقة الراقية.

وتسعى الدراسة إلى:

١- الكشف عن جذور الأدب الموافق للأدب الإسلامي في العصر الجاهلي من خلال شعر أمية بن أبي الصلت.

٢- إثبات أن الأدب الإسلامي أدب الفطرة احتوى على العاطفة، والأفكار، والمعاني، ودرست السليمة.

> العمل الأدبى بالإضافة إلى المضامين السامية المستوى الفنى الرفيع.

وقد اعتمدت في البحث على المنهج الفني القائم على مراعاة الأصول الفنية في الشعر، واستعمال الآليات المتعددة للبحث العلمي من تحليل واستقصاء واستدلال

وموازنة.

وجعلت ديوان أمية بن أبى الصلت بتحقيق: د.عبدالحفيظ السلطى هو الأصل في النقل من شعر أمية، على أنى عدت إلى ديوان أمية بن أبى الصلت بتحقيق: بهجة عبد الغفور عند ذكر رأيه في قصيدة أمية بن أبي الصلت في مدح الرسول عَلَيْكُ .

وقمت بإعادة كتابة الأبيات كلما احتجت إلى ذكرها، مع ذكر معانى مفرداتها الغامضة؛ حتى

تكون حاضرة في ذهن القارئ؛ لأنه ربما يفوت القارئ قراءتها في أول مرة ذكرت فيها.

وتتكون خطة البحث من مقدمة وتمهيد وفصلين وخاتمة، وقد عرضت في التمهيد لمحة موجزة عن الأدب الإسلامي، وعرفت فيه بأمية بن أبى الصلت وبحياته وشعره.

في المبحث الأول: شعر الإلهيات: الذي يحتوي على التأكيد على أن الأدب الإسلامي يشترط في معانى توحيد الله - عز وجل - في ربوبيته وألوهيته، وأسمائه وصفاته، والدعوة إلى عبادة الله تعالى، واعتناق الحنفية، وتأمل الكون والاستدلال به على وحدانية الله وعظمته - سبحانه وتعالى -، والإقرار بأن الكون كله يوحد الله ويسبحه.

أما المبحث الثاني: فضم شعر اليوم الآخر،

وظهرت فيه نظرة الشاعر للحياة الدنيا، وزهده فيها، وإيمانه بحتمية الموت، وفناء الكون بما فيه وبقاء الله – سبحانه وتعالى -، وتتضح فيه أسباب خوف الشاعر مما بعد الموت، وهي إيمانه بيوم القيامة، وما فيه من البعث، والحساب والجزاء، ووصيف النار وعذابها وخزنتها، ووصف الجنة ونعيمها ورجائه في نزلها.

واشتمل المبحث الثالث: على دراسة الشعر في مجال مكارم الأخلاق التي أقرها الإسلام، وبينت فيه موافقة

أمية في غرض المدح والفخر، والغزل للمنهج الإسلامي، ويضم هذا المبحث شعر الحكمة، وقصيدة أمية في مدح الرسول عَلَيْهُ ودعوته إلى اتباع النبى - عليه الصلاة والسلام - بالرغم من كفره به.

أما الفصل الثاني فوقفت فيه على أهم وفي الفصل الأول درست (المضمون): الذي خصائص شعر أمية بن أبي الصلت، فنظرت





إلى الشكل ودرست في المبحث الأول: المعمار الفني وعرش الرحمن، والجنة والنار، وخلق الإنسان، الذى يظهر فيه اهتمام أمية بشعره وبالمتلقى؛ وذلك من خلال اختياره للمعمار الفنى الذي يتناسب مع غرضه.

> وفي هذا المبحث نظرت إلى القصائد من زاوية الموسيقا، وتوظيف أمية للإيقاعين الداخلي والخارجي لخدمة المعني.

زاوية اللغة في المبحث الثاني،

ومن أهم ما تطرقت إليه في هذا المبحث هوإسلامية ألفاظ أمية وموافقتها للقرآن الكريم، وما ورد في شعره الموافق للأدب الإسلامي من ألفاظ يكاد ينفرد أمية بذكرها. وأشرت إلى تأثير عصر أمية، وقراءاته المختلفة على مفرداته الشعرية، وتطرقت في هذا المبحث إلى معجم أمية الشعرى.

وفي المبحث الثالث: تناولت الصبورة الفنية بالدراسة، وقمت فيه بتعريف

الصورة الفنية، وبيان أهميتها في الشعر، ووقفت عند مصادر الصورة الفنية عند أمية بن أبي الصلت، وهي: الدين، والطبيعة، والبيئة، وقمت بتحليل صوره وأخيلته وبيان مزاياها وما تفرد به من صور،

ومن أهم ما صور أمية بن أبى الصلت الأمور المتعلقة بالعالم الغيبي من ملائكة، وحملة العرش،

والكون، وهي صور موافقة لما جاء به الإسلام.

أما المبحث الرابع فذكرت فيه: سمات الأسلوب، وبينت تنوع أساليب أمية بن أبى الصلت، وأرجعت ذلك لتعدد ثقافاته وتنوع تجاربه، واطلاعه على الكتب السابقة، وتعدد موضوعاته الشعرية.

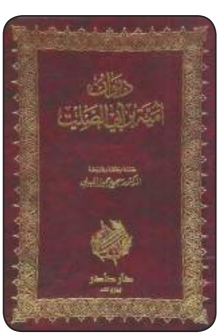
وتناولت بالدراسة أبرز سمات أسلوب أمية بن ونظرت إلى شعره الموافق للأدب الإسلامي من أبي الصلت في شعره: كالاقتباس من القرآن الكريم،

وانتقائه الأفكار الدينية التي يأخذها من الكتب السابقة، ومن أخبار الرهبان والقساوسة، والحنفاء.

وكنت أعقد بعض الموازنات بين شعر أمية وبين شعراء عصره - الموحدين وغير الموحدين ممن أدركوا الإسلام أو لم يدركوه - الذين يقاربون أمية في المضمون أو الشكل؛ لبيان ميزة أمية ابن أبى الصلت على شعراء عصره، وبيان عمق المعانى الدينية الموافقة للإسلام في شعره، وإظهار سعة ثقافته الدينية الموافقة للإسلام.

ولم يمنع ذلك من عقد بعض الموازنات بين أمية وبين شعراء آخرين يخالفونه في عقيدته؛ لأستدل منها على أن للعرب معتقدات مختلفة بالبعث.

وقد بينت في بحثى أسباب إعجاب الرسول طالله بشعر أمية واستزادته منه، وقوله عليه الصلاة والسلام: «فلقد كاد يسلم في شعره»، وتلك الأسباب هي:



- ان جل شعره يحمل قيما سامية، وأخلاقا
   حسنة، ومعاني دينية موافقة لما جاء به
   الإسلام.
- ۲- أن أمية يجمع إلى جانب سمو المعنى، جمال الشكل، وبديع الصور والأخيلة، وروعة الأسلوب ولطافته.
- ٣- أخذه من الكتب السابقة، وأخبار الرهبان والأحبار، ما يوافق الفطرة والعقل السليم والدين الحنيف.
- 3- تفرد أمية بن أبي الصلت من بين شعراء عصره بالإكثار من الشعر الموافق للأدب الإسلامي حتى أصبحت تلك الموافقة سمة من سمات شعره.

وبعد هذا تأتي الخاتمة التي قدمت فيها خلاصة البحث، وعرضت لأبرز النتائج التي توصلت إليها الدراسة، بالإضافة إلى عرض بعض التوصيات التي ظهرت لي خلال قيامي بمتطلبات هذه الدراسة، ثم ختمت الدراسة بثبت المصادر والمراجع، وفهارس للآيات والأحاديث والقوافي والموضوعات.

وكان من أهم نتائج البحث ما يآتى:

- 1- تبين من خلال الدراسة أن أمية بن أبي الصلت هو الشاعر الجاهلي الوحيد الذي نال شعره إعجاب الرسول عَيْكُ بل استزاد منه، وأثنى عليه بقوله: «فلقد كاد يسلم في شعره»، كما أظهرت الدراسة أسباب إعجاب الرسول عَيْكُ بشعر أمية بن أبي الصلت واستزادته له وثناء عليه.
- ٢- تبين من خلال هذه الدراسة أن جل شعر أمية
   بن أبي الصلت موافق للأدب الإسلامي، كما
   أن بعض شعره يوافق القرآن الكريم في ألفاظه،

- ومعانيه، وصوره وأساليبه. وهو الشاعر الوحيد الذي أكثر من تلك الموافقة، يضاف إلى ذلك أنه تفرد في ذكر معان إسلامية لم يسبقه إليها أحد، وصدقه الرسول عُلِيَّةٌ فيها.
- أشمائه وصفاته، وفي ألوهيته وربوبيته في شعر أسمائه وصفاته، وفي ألوهيته وربوبيته في شعر أمية بن أبي الصلت الموافقة للأدب الإسلامي.
   تؤكد الدراسة على أن شعر أمية بن أبي الصلت شعر بناء هادف يسعى إلى ربط الإنسان والكون بخالقه عز وجل -، وإلى تأكيد الثوابت الإيمانية في نفس الإنسان، والسمو بنفسه وبفنه من وحل المعتقدات الباطلة.
- ٥- أظهرت الدراسة جودة شعر أمية بن أبي
   الصلت الموافق للأدب الإسلامي وتفوقه فنيا
   في مضامينه وأساليبه، وصوره وأخيلته، ولغته.
- ٦- تبين من خلال الدراسة أن بعض شعر أمية بن أبي الصلت الموافق للأدب الإسلامي حكم عليه بالانتحال لموافقته للقرآن الكريم في ألفاظه، ومعانيه، وصوره، وأساليبه.

وختاما فالشكر لله - عز وجل - الذي أمدني بعونه، وأحاطني برعايته وهيأ لي كل الأسباب حتى اكتملت هذه الدراسة، ثم أتوجه بالشكر إلى جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بعامة وكلية اللغة العربية بخاصة، التي أتاحت لي استكمال دراستى العليا.

نوقشت الرسالة في كلية اللغة العربية بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية وكانت لجنة المناقشة مكونة من: أ.د. عبد الله بن صالح العريني مشرفا، وأ.د. وليد إبراهيم قصاب عضوا، و د.الجوهرة آل جهجاه عضوا

وحصلت على تقدير «جيد جدا».

# خات حیاة

\_\_\_\_ د.منى محمد العمد – الأردن \_\_\_\_

استيقظت من نومها وفي ذهنها فكرة واحدة، تريد أن تصنع لنفسها يوما جميلا، لن تنتظر أن يصنعه لها أحد، تدرك يوما بعد يوم أن أحدا لن يصنع لها شيئا، بل تدرك أنه لن يهتم لأمرها أحد، مع أن حولها كثيرين، وكلامهم كثير ووعودهم أكثر. هو من بينهم كلهم لم يعدها بشيء، لذلك لا يمكنها حتى أن تلومه، بل لقد وعدها كثيرا وأخلف وعوده، لماذا تستثنيه؟ لماذا تحاول أن تخدع نفسها ؟

لاستبقائه؟ إنه مثل الكثيرين حولها، موجود وغائب. لماذا تستبقيه؟ وماذا لو نقلته من قلبها إلى ذاكرتها؟ مثل وجوه كثيرة عبرت حياتها، لكنه كان كثيرا ما يعطيها كلمات تبعث في روحها روحا، كلمات ليست كالكلمات، كانت تؤدي أدوارا، تجتاز بها الكثير من محطات الأسى على الطريق، لكنها تبقى في النهاية كلمات، مهما كانت ليست كالكلمات، هي تعطيها الصلاحية إن شاءت لتقودها أو لتتجاوز بها من الصحارى والقفار في حياتها مساحات، هي تعطيها القوة وتسمح لها أن تقتحم بها العقبات، ثم هي إن شاءت تسحب صلاحيتها منها فتعيدها كما

لماذا تدافع عنه حتى في سرها؟ هل هي محاولة يائسة



وما لذة القهوة إن لم يشاركني فيها أحد؟ لكنها اليوم تستيقظ مبكرة فتسارع لقهوتها التي تصنعها باهتمام لتوافق مزاجها بدقة، تنظر إلى الفنجان، تشرب بهدوء، قبل أن يقطع وحدتها أحدا قبل أن يبدأ هاتفها بالرنين، يثقل كاهلها بطلبات لا تنتهى.

هل هي حزينة على سنوات من عمرها ؟ سنوات مضت، ضاعت بلا جدوى، هل حان الوقت لتوقف هدر أيامها؟

تنظر عبر النافذة، هذه شتلات خضراء من نبتة الريحان، نما بعضها وأزهر آخر، لكن بعضها لا يكاد يحافظ على حياة، ترى ما السرفي ذلك؟ وهي تسقيها من ماء واحد وفي وقت واحد، لديها نبتتان تحملان أزهارا جميلة ملونة إحداهما يبست وماتت، جفت أزهارها وتحجرت، والأخرى بدأت بإنتاج أزهار جديدة، أخذت المقص، وتخلصت به من الأزهار الجافة، وتركتها تخالط التربة، يقولون: إن الأزهار الميتة يمكن لها أن تدعم التربة لإنتاج أزهار جديدة! ههنا نبتة خضراء يانعة تملأ مكانها بجمال مهيب، تتداخل أوراقها الطويلة التي تشبه أوراق الزنبق، خضراء محمرة الجوانب، لكنها مجرد أوراق خضراء لا تزهر ولا تثمر هي حتى لا رائحة لها، ربما مثلها كثير من البشر، ماذا لو استبدلت بها صورة لها، إنها تعطى نفس النتيجة، مجرد شكل جميل، تتذكر ما درسته ذات يوم إذ كانت صبية تملأ الأحلام قلبها، درست أن النباتات الخضراء تنتج الأكسجين الذي يساعدنا على التنفس، نعم ولكنها تذكرت أيضا أن هذه النباتات تقاسمها أكسجين غرفتها ليلا، هي أيضا تعطى وتأخذ، مع أنها تقف هناك دون حراك، تتابع جولتها الصباحية المبكرة، تمر بشجرة الرمان تحمل الكثير من الثمار، وعلى الأرض سقطت بعض الثمرات، أخذتها ونظرت، إنها ثمرة مريضة ولذلك

سقطت، يا إلهي هذه الثمرة لم تجد من يساندها، من يساعدها لذلك سقطت وخالطت التراب، هل تضحي هذه الرمانة بحياتها من أجل أن تصنع حياة جديدة لرمانات أخر؟ هل هو قانون الانتخاب الطبيعي الذي درسته أيام الصبا؟ تتساءل الآن: لماذا لم تر قسوة هذا القانون تلك الأيام؟ وقتها كانت تظن أن النباتات هي مجرد أشياء، مع أنها درستها في مادة اسمها علم الحياة، علم الحياة الذي من قوانينه أن الثمرة الضعيفة تسقط، نعم تسقط، لم يعد فيها من نفع لأحد فلا ضير أن تسقط وتتحلل أنسجتها الميتة لتنسج حياة جديدة لغيرها، يبدو أنها تشبه إلى حد بعيد هذه الرمانة المريضة، ترى هل هي ضعيفة فعلا أم أن الغصن ضعف عن حملها فسقطت؟ إنه قانون الحياة فلماذا تكون هي استثناء؟!

تعثرت بعود يابس وهي تمشي، جرح ساقها جرحا بسيطا لكنه آلمها، أرادت أن ترفع الغصن اليابس لكن شجيرة اليقطين الخضراء التفت عليه تعانقه، هل تحاول منحه الحياة، أم هي تحاول يائسة أن تدفعه ليشاركها حياة؟ يا إلهي ألم تجد هذه اليقطينة الحكيمة سوى غصن يابس لا حياة فيه ليشاركها حياة؟ تحس أنها تقترف جريمة ربما بحقهما معا وهي تفصل شجيرة اليقطين عن العود اليابس وترميه بعيدا، إنه عود يابس لا حياة فيه، فكيف لا يزال قادرا على أن يسبب لها جرحا مؤلما نازفا، تركت اليقطينة على الأرض وحيدة، فهل ستكف عن البحث عن شجرة أخرى تتسلق عليها كشجرة الورد القريبة مثلا؟ أم ستبقي على وحدتها؟ هل تشغلها ثمراتها الصغيرة عن البحث عن غصن تتسلقه؟ ربما.

رن هاتفها رنينا متصلا، مسحت جرحها، وأسرعت إلى حيث كانت تجلس، كانت قهوتها قد بردت، ولا زال هاتفها يصدر رنينا متواصلا

# على بوابة الأقصى

—— د. نصر عبدالقادر - مصر

رياه.. قد نادى المؤذن للصالة.. ولا ساجودُ بيني وبين القبة الخضيراء سيد من جنود سبد من الأحرار والأحرقاد والصيلف العنبيد غبرال وجوه.. عيونهم أحداق ثعبان حقود أننال إذن مرورنا.. من كف شبيطان مريدُ ١٩ أننال إذن سيجودنا.. من كف عربيد كوودًا؟ وطنى أنا هـــنا..؟ بـــلادى؟.. آه يا ذل العبيدُ! أرضى أنا هدذى .. ؟ .. ربوعى ؟ .. آه يا وجع الطريد ! ووقيفت منكسرا.. وفي جنبيَّ ينفجر الصيديدُ لا الشبيب يشتضع لى.. ولا ضبعفي لقستوتهم يفيدُ وهـويـت أنـــزف حـســرة.. والأرضـــس مــن تحـتـى تمـيـدُ قلبى مع الأقصبى هنالك خلف هاتيك الحدود عيناى تحتضينان قبته الحزينة من بعيد أبكين ويبكى المستجد النائس وعينانا تجود يا ثالث الحرمين كم يهفو جبيني للسبجود وطفقت أرنو.. والدموع لظي يسبيل على الخدود أسبوان.. أرقب ما بني الأفاك في أرض الجدود

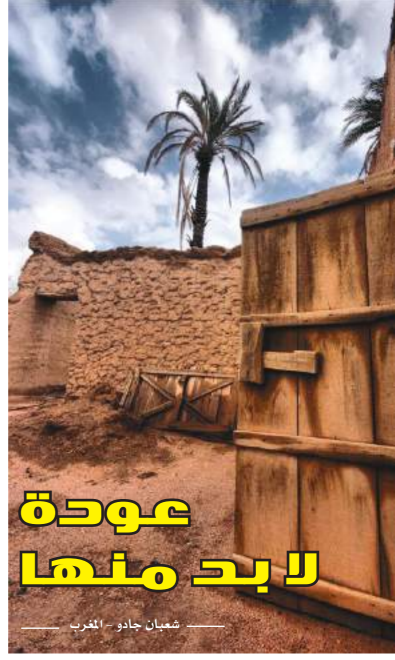


رباه عاد لأرضى نا... عصر القراصينة الجديد الوتضيع أصيداء الأذان بسياحة الأفق المديد رحلت مع الغيم المسافر في الفضاء.. فهل تعود؟

وسيمعت «لا تحيزن» تشبق الغيم.. تبتدر الفضياءُ فهتفت وا قدسساه.. وا أقصساه.. مهد الأنبياءُ وتمشلت لي من سنحاب الدمع أبسواب السنماء وحفيف أجنحه السبراق يريق أمسواج الضياء والمستجد الأقصي تموج به ترانيم الدعاء زمر الملائك سابحات بالصلاة وبالثناء ومحمد خير الأنام يؤم عقد الأنبياء هـو درة العقد الطهور.. وهـم على شبرف سبواء هـ و شهمس كال العالمين وسهر ذياك البهاء ومضي الببراق بخير من وطئ البثري نحو السيماء جبريل حاديه.. ووجه الأفق مؤتلق السرواءُ للسبدرة العصيماء يعرج للمهيمن حيث شباء أحسرز من الشهرف الرفيع بفضهل ربك ما أفاء واستجد بنظل التعترشي وانتهل من يتنابيع التضيياء في منزل القرب اجتباه إلى الكرامة والعلاءُ وكساه تاج العزوالإكرام.. يا فيض العطاء







يدي عاجزة؛ إن تمسكّ بالقلم يتسع الجرح، دائما كنت أعانق الأمل، الآن غلبني الوجع، صرت متبلداً، أصابتني حالة من السأم. الفراغ وحش مفترس يطبق بخناقه، يمسك بكلتا يديه على رقبتي؛ فيقبض عليها، عيناي تبرزان توشكان أن تخرجا من

محجريهما، النصائح التي عللتني بها أمي مع بعض التعاويذ ما عادت تجدي، مالحة تلك الهموم في حلقي.

حاولت جاهدا أن أغير وجهتي صوب بلاد تنعم بالحب، تمتلك السعادة، الكثيرون أقنعوني بالبقاء هنا؛ من يرعى سيرة الأجداد؟ أخبرتهم أن الأطفال لا يجدون قطرات اللبن، ما يزالون على الثرى، الكبار رحلوا، اتهموني بالعقوق وتبلد المشاعر، الذكريات مثل قيد تشل خطوي، ما تنفع تلك النصائح والعيون شاخصة أن يأتي الجنرال بسوطه، يفزعني أن أتخيله هنا، إنه يتتبع الأحلام، يتدخل في الخواطر، يستدعي الوجع، الوجوه صارت نكرة لا نفع بها ولا رجاء منها.

بانت الحقيقة التي كانت متدثرة بطلاء زائف من القبلات والأحضان، حيث تقبع تلك الدمى الشوهاء عند المنعطف البارز ناحية الشجرة التي كنا نلعب عندها، تركت في يومي بعض أحلامي المؤجلة منحوتة على ساقها الكبير؛ أودعتها المرتجى!

الآن بعد ثلاثين عاما ها أنذا في المكان نفسه، نزلت من القطار القادم بي من العاصمة، عشت مغترباً طوال تلك الأعوام، ربما ثمة هاتف ألح على بالقدوم.

لم تنم ليلة أمس، دموعها سحت مثل نزف جرح لم يجد من يطببه، أمسكت بي

في رجاء وحنان، أقنعتني أن المكان هناك موحش؛ حيث الفقر والمرض، والعداء والحسد، أنكروك حين كنت فقيراً، ثيابك التي أتيت بها إلى أبي تطلب يدي بها، لم تكن غير ثقوب في وجه القهر، والآن وقد غزا

## أشكو زماني

\_\_\_\_ نوال مهنى - مصر

أشكو زماني الضَّاحك الباكي يا ليتَ تُجدى لوعَةُ الشَّاكي

أرنو إلى الأسمار تُلهبُنى

وكأنَّها أرقامُ أفلاك

بسميرها أودَتُ بحَافظتي

ولأجلها قد بعتُ أملاكي

وأشعرُّ ما أمسعي يُورِّقُني

يُدمي فؤاد النَّاظر الحاكي مرأى شُوارعنا وأكثرها

حُشىدت بى «مولات» وأكشىاك

«ومبي» و«مُجَـدُونَـلُ» وتابعهم

«تكا» و«سنسبرى» و«كنتاكى»

إعلانُها الجَـذَّابُ حَاصَرني

مُتَسَلِّقا بَابِي وشبِّاكي

وَجَيَاتُها شَيكُلُّ ولا طَعمُّ

تُغري ولومن سُمٍّ فَتَّاك

عجَباً لمن صنعوك قد سَبقوا

فِي خُبِثهم إخوانَ «بَاراك»

أموالنا صَارت لهم هَدُفاً

حتِّى هَـوَت في شَـرِّ أشـراك

وبلادُنَا سُوقٌ لغَدُّهمُ

سَقَطتُ بنَا فِي فَخِّ إِربَاكِ

الشعر الأبيض رأسك، وتلك الانحناءة البادية على ظهرك، ما عاد في عمرك متسع لتغامر به! إنها لا تعلم أن الطين له عبق، تشمخ به الأنوف، هيهات لمن عرف الهوى يوما أن يغادر مرتع الصبا وملاعب الطفولة.

أمسكت بيدى، أقسمت على أن تصطحبني، وحتى تضمن عودتى؛ أشارت على أن نترك ولدينا عند خالتهما، رفضت في حدة ظاهرة، تألمت، أصررت أن يأتيا معنا، سيجدان بعضاً مما يذكرهما بالآباء. ولأن عنادي يحركني في أكثر حالاتي، استجابت في صمت، وها نحن الآن في القرية التي أنكرتنا، الشجرة التي أودعتها حلمي صارت حطاماً، بيت أبي لم يبق منه غير بعض ركام من حجر، سكنته الجرذان، بل لقد أوشك بنو أعمامي أن ينتهبوه؛ لولا أن أختى وقفت لهم وحدها، صنعت لها عشة تربى بها بعض الدجاجات، وفي المساء تغادر.

حين رأتني، لم تشعر بأخيها الفارس المرتقب، وجدته حطام رجل لا يملك من دنياه غير لقب، من بعيد رأيت العيون تترصدني، انحنيت ممسكًا ببعض الأحجار، شعرت بالحنين إليها، هنا كانت أمي تمسك بضرع البقرة؛ فتحلب اللبن، المكان صار أطلالًا، والذكريات كالحة، الضباب سيطر على كل المعالم، الشمس توارت عن المكان، لقد تحول البيت إلى نتوء يشير إلى الفناء.

وجدت العتب في عينى أختى؛ فرطت كثيرًا في أبيك، تركت بيته مأوى لكل وغد وطامع! الدموع ما عاد لها مكان، أمسكت بالفأس القريبة مني حيث تركها من ألقى الوحل في بيتى؛ بل ما كان يومًا اسمه بيتاً، شرعت في تنظيف مكان الخيمة، ونصبتها. هل كانت اعتصامًا ١٦ لا، بل هو المبيت حتى تشرق الشمس من جديد، في الصباح سافروا!

# مِنَى وحبة الحصى

\_\_\_\_ عاتكة أبو السعود<sup>(١)</sup> - سورية \_\_\_\_

نظرتُ للبطحاء.. ثمَّ إلى السماء.. فقلتُ فِي صَفاء: أيَّتها السماء.. كَم تمتَّعتِ من النُّجوم بلَلاًلاء.. وكم تِهتِ بها فخراً وزهوًّا وكبرياء.. كم قلت لنا من العلياء: أحجاري ماسيَّة.. تشعُّ بالضياء.. وأحجاركُم صخرية صمَّاء..!

مهلاً أيَّتها السماء.. خالقُ النَّجم هو خالقُ الحجارة المساء.. تدبَّري تفكَّري.. أليسَ قمرك من الحجارة الصمَّاء..!؟ أليس نجمك الماسيِّ يستمِد عطاءهُ من خالق الضياء..!؟ ألم يخلق الله القمر من حجارة دونَ ماء..!؟

ولما تواضع.. أمدَّهُ الله من الشمس بالبهاء.. صار مقروناً بها في الأرض وفي السماء.. صار لألاءً.. نظنُّ أنَّ الخير منهُ.. بيدَ أنَّ الخير كلّه بيد مالك العَطاء..

نظن النور والإشراق والبسمة في وجهه، وهل هي إلا ممن أعطاه البهاء..

مُهلاً أيَّتُها السماء.. مهلاً أيَّتُها السماء..

\* \* \*

مَدَّ البساطُ المخمليُّ جوانبهُ على الكون بحُنُوُّ وخَجلِ.. وسوادُ الليل الدَّامس زيَّنهُ القَمَر في ليلة عيد الأضحى فرقصَ وحجَل.. ناظراً في خفر.. ودَلال وَوجَل..

مُناجِياً الخالق الباري.. ما هذهِ الجموع ؟ ما هذهِ الأصواتُ ؟ ما الخطبُ الجَلل ؟

سجدَ الكونُ للذي دُبرَّه وقال: تلكَ عظمةُ الله الأجلِّ..

\* \* \*

غمزتُ نجمةٌ فضيَّة بحاجبيها نحو القمر البهيِّ وقالت بدلٍّ وخفَر: انظر إليَّ .. أعرني سمعكَ أيها القمر..! أسمعُ مثلي وترى ما أرى ولا تعجبُ..؟! أمْ أصابك العشا بالنَّظر...!؟ أترى الجباه المعفَّرة، والرُّؤوس المغبَّرة!؟ وتسمعُ

أنينَ قلوبِ أنَّتَ في السَّحَر..!؟ أتحسُّ وَجيبَ قلوبِ تُخرج الاَّهاتِ من الحناجر تشكُو همَّها إلى مدبِّر القَدر..!؟

تمايل القمر تيهاً وصاح وزمجر: ويحكِ! أما تعلمينَ أنَّ اللّيلة ليلة عيد الأضحى الأكبر..!؟

ليلة عاد هولاء من عرفات الخير الأعطر.. نادوا بصوت واحد إلها واحداً، هلل الجمع .. ولبّى وكبّر.. جاء الجواب سريعاً من الرؤوف الرحيم.. أفيضوا مغفوراً لكم مهما تعدد الجمع وكثر.

زغردت النجمة بصوت رخيم وقالت بِدَلِّ: حمداً لله يا قمر.. إنَّني لم أكن من هؤلاء البشر، لم أكن في الأرض ذات التراب والمدر.. سفليَّة تُوطأ بالأرجل من قبل البشر.. أنا عُلُويَّةٌ أنظر إليهم.. ويا نعم النَّظر..!

وبينما هما على هذه الحال.. والكلام بينهما سجال.. صعد إليهم صوت أرضي في الحال هز المشاعر وأطرب البال.. أصغت النجمة بهدوء.. ومال القمر إلى جنب السماء.. يحاول الوداع..

نادته النَّجمة بضراعة: أيِّها الغَالي انتظر ساعة.. لا تُسرع في مفارقة الجماعة.. فإن الخير كلَّه فيهم، ومعهم تحلُّو الطَّاعة..

اسمعٌ معِي أيها الغالي.. إلى ذاك الصوت السفليِّ العالي..

تعالَ معاً لنسجِّل للتاريخ ماذا يقول... علَّنا نستفيدُ منه قبل الأفول:

ربًّاهُ.. استخلفتنا فقبلنا، وعلى بابك أقبلنا.. ربًّاهُ.. دعوتَنا فلبينا ولرحابك أتينا..

ربًّاهُ.. مننتُ فأفضلتَ.. وحبوتَ فأنعمتَ.. عرفتاكَ

قبل عرفات.. وفي عرفات الله شهدنا نعماءك.. وها نحن في مقام التزلُّف لجنابك، والتقرُّب لرحابك.. نبحثُ عن حصاة الأرض السفليَّة.. لا ضوء لها.. ولا نُورَ.. ولا ضياء.. فاقتها نجمةُ السُّماء بالعُلِّو والارتقاء.. والسُّموِّ والضِّياء..

يا حبُّة الحصَى.. أنتِ أغلى عندي من نجمة السّماء.. أنت أحبِّ إلىَّ - في المناسك - من قطرة الندى.. أنت أروى لظمأ قلبي - في هاجرة الغفلة والعصيان- من ماء بارد زُلال.. أبحثُ عنك.. أحنى الظهر.. أعفّر اليد.. وأفرح بالعدد.. أحبُّهُ ماس أنت.. إي بل أغلى... لأنِّي بك أطيعُ الله الأعلى.. أكنزُ من لجين أم من تبرا؟ بل أنت أبهى..! بك دحُرُ الشيطان وأعوانه، وطاعةُ الله ورضوانهُ..

يا حبُّة الحصَى.. أنت من الأرض التي - منها خُلقنا وإليها نعود- يوم الوعيد فيك عجّب الذُّنب للأجسام قبُلنا... فكيف لا نحترم هذى الحشود... ؟ أنت عالم سفليّ، بل علويَّ.. فيه جبهةُ الشَّاه وساق الحسود.. أنت لوحةُ من جُمال.. مَا بِيْنَ حَوْرٍ، وقَدِّ، ونحور صَبايا غيد.. أنت.. أنت عِبرة الزُّمان مِن بئرِ معطلة وقصر مشيد..

يا حبة الحصى.. يا نور العيون.. بك يرتاح المأفون من أوحال الدُّني.. بك يسكنُ وجيبُ قلب أقلقهُ الضَّني.. يرفعُ اليدَ مكبِّراً مُهلِّلاً مُوحِّداً قد نَالِ الْمُنى: (بسم الله والله أكبر إرغاماً للشيطان في منى) إرضاء للرحمن واتباعاً للمصطفى العدنان، وبه يحلُو الهنا،سبعاً، في سبع.. في سبع، وعلى السبع تدور الدُّني (٢).

أحبك يا حبة الحصى.. فلو نظمتُك عقداً لتباهيتُ به على المخلوقات، ولو نظمتُك شعراً لفقتُ أهل الشعر والمعلَّقات، ولو رسمتُك لوحةً سُباعيةً أو سبعينيةً لسبقتُ

في الروعة والبهاء الصور المرسومات..!! لوحتُك تالدة من زمن الذبيح <sup>(۲)</sup>.

.. وأنشودتك خالدة للقلب تريح.. رناتٌ وأفعالٌ مع أصوات التكبير في الكون الفسيح .. تردُّدُ في أرجاء الأكوان: اسكنُ أيُّها القلبُ.. ألا تستريح.. ألا تستريح.. ألا تستريح..!؟

تلألاً الحصَى تلألؤَ الدُّموع المتحدِّرة على الخدود والنَّحور.. لمع الحصى لمعانَ البسمة على التَّفور.. ومادت الأرضُ تيهاً بهذا الحصَى.. فقالَ لها الربُّ: اسكنى فأنا الرحيم الغفور..

صاحت الحصَى: حمداً لبارئي.. حمداً لخالقي.. حمَّداً لأنِّى لم أكن في السماء نجمة.. وأنَّ الأرض مملوءةٌ بى تمور.. هرولتُ نجمة السُّماء إلى صديقها القمر.. تناجيه بصوت أجشّ ووجه أغبر.. مناديةً.. ألا هلمّ إلى السفر.. لقد سبقنا الانسان يا قمر، وأوقعتنا الحصيَّات في الخفر .. ألا يا قمرى إلى أين المفر؟!

اصفرٌ وجه القمر خجلاً وأمسك بيد أخته مُسافراً تاركاً وراءه صدى كلمات بالحنين عامرة... بالحبِّ غَامرة: إليكم يا أهل الأرض من الله المغفرة.. إليكم يا أهل الأرض من الله المغفرة■

#### الهوامش:

- (١) داعية ومدرسة ومربية من مدينة حلب، سورية.
- (٢) إشارة لرمي الجمرات في منى سبع حصيات للجمرة الواحدة، والسبعون لمجموع الجمرات التي ترمى في الأيام الثلاثة، وإلى قوله تعالى: (اللَّهُ الَّذي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَات وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ) (الطلاق: ١٢).
- (٣) إشارة إلى تعرض الشيطان للخليل عندما أراد ذبح إسماعيل عليهما السلام، وحصبُهما له بالحجارة.



#### الوطن في الشعرالسعودي المعاصر

#### تأليف: عطا الله الجعيد

#### عرض: محمد عباس محمد عرابي

صدر مؤخرا (۱٤٣٧هـ -٢٠١٦م) عن نادى الطائف الأدبى كتاب (الوطن في الشعر السعودي المعاصير) للكاتب والصحفي والإعلامي الأستاذ عطا الله الجعيد رئيس نادى الطائف الثقافي الأدبى، وهو يقع في (٢٨٤) صفحة من القطع المتوسط، ويشتمل على إهداء وافتتاحية، ومقدمة، وبابين، وخاتمة.

#### القدمة:

بين فيها الكاتب أن من مميزات الشعر السعودى أنه يستمد عناصر وجوده وقوته من القرآن العظيم، وأدب النبوة ومنهلها الصافي، ومن تراث العرب والمسلمين الذي نشأ أول ما نشأ على ثرى هذه البلاد والذي يعد امتدادًا لتراث الأدب العربي القديم.

وقد أخلص شعراء وطننا لهذا الصرح الشامخ لدولة التوحيد. دولة الأمن والاطمئنان التي أسسها بجهاده جلالة الملك عبد العزيز (رحمه الله). فعبروا عن شعورهم الوطنى الصادق وطموحهم المتقد، وتصميمهم على بناء نهضة كبرى والوصول إلى غد مشرق.

ومما يلحظ أن الشعراء السعوديين في الفترة الأخيرة قد أبدعوا في الكتابة عن الوطن، وكان كل واحد منهم ومضة مشرقة أضاءت الشعر الوطنى بصفة خاصة وتاريخنا الأدبى الحافل بصفة عامة، مما دفعنى إلى تناول هذا الموضوع يستهان به. بالدرس والتحليل.

> وبين الكاتب أن موضوع (الوطن) في الشعر السعودي المعاصر يتجه إلى إثبات ما وصل إليه الشعراء في عصرنا في هذا الجانب، و يتجه كذلك إلى تصويره في شعرهم، وتوضيح الملامح الشعرية له في هذا العصر وما تأثر به الشعراء من علاقات مكانية وزمانية وغيرها. وقد تم تقسيم البحث إلى مقدمة، وبابين، وخاتمة، وثبت بالمصادر والمراجع.

المقدمة: ذكر فيها الكاتب فكرة البحث وأهميته.

التمهيد: أوضع فيه الكاتب مفهوم الوطن اللغوى والاصطلاحي، وما يعنيه الوطن بالنسبة للمواطن، وما يستوجب على المواطن تجاه وطنه. كما قدم فكرة موجزة عن الوطن في الشعر العربي قديمًا وحديثًا وما



يتضمنه من ألوان وما اتخذه من صور، وأشهر الشعراء العرب الذين جعلوا للوطن في أشعارهم نصيبا لا

الباب الأول: تناول فيه تصوير الوطن في الشعر السعودي المعاصر، وجعله في ثلاثة فصول، يبحث الفصل الأول في دلالة تصور الوطن في الشعر، ويبحث الفصل الثاني في صور الولاء، أما الفصل الثالث فيبحث في صور الحنين في الشعر السعودي.

الباب الشاني: خصصه للملامح الشعرية للوطن، وجاء في أربعة فصول، وقف الفصل الأول على المديح والفخر، والفصل الثاني وقف على الغزل، والثالث على الخصوصية، أما الفصل الرابع فقد أفردته للوطن / العلاقات.

ويتكون من العلاقات المكانية: النشأة، والعلاقات الزمانية: الكبر - الذكريات، وعلاقات أخرى: المرأة - السفر - الأصدقاء. ولقد وقف بعد ذلك على بعض النماذج التحليلية.

وي الخاتمة ذكر أهم النتائج التي توصل إليها بعون الله وتوفيقه، والتوصيات التي يوصي بها الباحث، وأعقبها بثبت بالمصادر والمراجع.

#### نتائج البحث

توصل الكاتب في بحثه إلى النتائج التالية:

- اشتمل شعر الوطن السعودي المعاصر على أبواب متعددة من الأغراض تتضمن الفخر والمديح والولاء والحنين والغزل.
- استمد شعر الوطن السعودي المعاصر عناصره من القرآن العظيم وأدب النبوة ومنهلهما الصيافي ومن تراث العرب الأصيل.
- غلب الاتجاه الاجتماعي في الشعر الوطني السعودي الحديث على الاتجاهات الوطنية الأخرى، فقد دعا شعراؤه مباشرة إلى التقدم والرقي،كما دعوا إلى الأخذ بيد الوطن إلى العلا والتطور، واستنهضوا همم الشباب للفداء والتضحية، كما دعوا لمحاربة الجهل ونشر نور العلم.
- تماسك البناء العام للقصيدة الوطنية، فنجد ارتباط أولها بآخرها نسجًا وفصاحة وجزالة ألفاظ، ودقة معان، و يرجع ذلك لوحدة الموضوع ووحدة المشاعر.
- تأثر شعر الوطن السعودي

الحديث بالبيئة المحلية، فلقد تفاعل الشاعر مع ظروف بيئته الصحراوية وعبر عن أسرارها وسقى بتطلعاته عطشها.

- ابتعد شعر الوطن السعودي المعاصر عن النمطية، واستجاب للحس الحضاري.
- تميزت الصورة في شعر الوطن السعودي الحديث بالإيحاء مؤسِّسة بذلك ذوقًا جديدًا، وذلك استجابة لروح العصر، ولم يَتَأَتَّ لها ذلك إلا بعامل الاطلاع الواسع على روافد من الثقافة الغربية التي ربطت الشعرية بفاعلية الخيال على مرتكزات فلسفية حديثة.
- تطور القافية في شعر الوطن السعودي بحسب أذواق الشعراء المعاصرين وما تستدعيه الموضوعات الشعرية مع تنوع في وظيفتها.. فلم تعد لها نفس الوظيفة الإيقاعية التي نعرفها في الشعر القديم؛ بل أصبحت نابعة من الدفعة الشعورية.
- المحافظة على خصوصية شعر الوطن الحضارية والثقافية حين انتقال الشعراء بجماليات القصيدة العربية من حيزها التقليدي إلى حيز جديد منشئين بذلك خصوصية للإبداع السعودي.

- قدرة الشاعر السعودي المعاصر الواعية على إكساب المكان في شعر الوطن دلالات خاصة من خلال معايشته لهذا المكان.
- استخدام شعراء الوطن الألفاظ الشعبية وتطويعها دون ركاكة، وهذا يعد عاملًا من عوامل ربط أبناء المجتمع بتراثهم.

#### التوصيات:

وفي ضوء النتائج أوصى الكاتب بما يأتى:

- تكثيف الدراسات حول شعر الوطن السعودي المعاصر بتأليف معاجم شعرية تضم شعر الشعراء الموهوبين ذوي الحسس المرهف، والخيال الواسع، والعطاء الجيد، الذين أبدعوا في الفترة الأخيرة في الكتابة عن الوطن ودخلوا آفاقًا حداثية متعددة، محققين بذلك نقلة أدبية في الشعر الوطني.

- الدعوة إلى توسعة نطاق الرؤية الشعرية لدى بعض شعرائنا إذ إن معظمهم يأخذ على عاتقه هموم التجربة المحيطة به دون النظر لهموم الإنسان والوطن.

- الإكثار من المحاولات النقدية الجادة التي تدور حول القصيدة الوطنية الحديثة التي واكبت حركة الحداثة في الشعر العربي الحديث على الرغم من كل التحفظات والهجمات التي تواجهها على الساحة المحلية



إعداد: شمس الدين درمش

مكتب الرياض - محمد شلال الحناحنة

#### الشاهد الشعري في تفسير القرآن الكريم

أقام المكتب الإقليمي لرابطة الأدب الإسلامي العالمية بالرياض محاضرة بعنوان: (الشاهد الشعرى في تفسير القرآن الكريم)، ألقاها الإعلامي الدكتور عبدالرحمن بن معاضة الشهرى الأستاذ في قسم الدراسات الإسلامية بجامعة الملك سعود، وذلك مساء الخميس ٢٦/٥/٢٦هـ، وقد أدار اللقاء الشاعر الدكتور حبيب بن معلا المطيرى، وحضرها حشد كبير من الأدباء والإعلاميين والمثقفين.

وذكر المحاضر عناية المفسرين بالشعر العربي في تفسير الألفاظ الغريبة في القرآن الكريم، مثل ابن عباس ترجمان القرآن الكريم، الذي خصص مجلساً للسؤال عن الشعر، وقد اشتهر مسائل نافع بن الأزرق لابن عباس مثل تفسير قوله تعالى: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظُ مِّن نَّار وَنُحَاسُّ فَلَا تَنتَصرَان ﴾ (الآية ٣٥-الرحمن) ما النحاس؟! فأجابه ابن عباس رضى الله عنهما هو الدخان الذي لا لهب فيه. فقال نافع: هل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال نعم، أما



سمعت بقول النابغة الجعدى:

يضيءُ كضوء سراج السلي طلم يجعل الله فيه نحاساً وأشار المحاضر إلى أن معظم شواهد المفسرين لا تخرج عن الاختيارات المتقدمة للشعر العربي مثل (المفضليات) و (الأصمعيات) ومختارات (الحماسة) المتعددة.

واستحوذت قبيلة تميم على النصيب الأكبر من حيث عدد الشعراء، وعدد الشواهد الشعرية التي استشهد بها في الجاهلية والإسلام ، ثم قبيلة كنانة، ثم بكر ببطونها

واستشهد الطبري بشعر مئة واثنين وعشرين شاعرأ جاهلياً في تفسيره، وجاء الشاعر الأعشى في مقدمة شعراء الجاهلية عند الطبرى، وقد استشهد له القرطبي في تفسيره بمئة وثلاثين شاهداً شعرياً، وأكثر ابن عطية والزمخشري من الاستشهاد بشعره، ثم يأتي بعد الأعشى بقية الشعراء الجاهليين والإسلامين كالنابغة الذبياني،

#### المعنى في التاريخ الأدبي



أقام المكتب الإقليمي لرابطة الأدب الإسلامي العالمية في الرياض محاضرة بعنوان: (المعنى في التاريخ الأدبى) ألقاها الدكتور صالح بن رالهادي رمضان الأستاذ بجامعة الإمام محمد

بن سعود الإسلامية، وذلك مساء الخميس .\_1271/٠٦/٢٤

وقد أدار اللقاء الأديب الدكتور وليد قصّاب، وحضره عدد من الأدباء والمفكرين والإعلاميين، ومحبّى ومتابعي الأدب الإسلامي.

تحدث المحاضر عن المعنى في التاريخ الأدبى في وقفات عديدة، فقال: يمكن أن ينحو المرء منحى بلاغيا من عنوان هذه المحاضرة فيتصل بالنظرية البلاغيّة، ويمكن أن ينحو منحى تأويليًّا في التاريخ الأدبى والثقافي العام، وأعنى تأويل نصوص بعينها لإعطاء معنى لتاريخ خاص كالسيرة الذاتية الأدبية والفكرية، ولعلنا في الأدب حين نتحدث عن المعنى



## رابطة الأدب الإسلامي في المعرض السابع للكتاب بجامعة جازان

شاركت رابطة الأدب الإسلامي العالمية (في معرض جامعة جازان السابع للكتاب) خلال الفترة من (٦/٢٨) -(۱۲۳۸/۷/۸) الموافق (۳/۲۷) - (۲۰۱۷/٤/۵)، فقد خصصت الجامعة مشكورة جناحاً للرابطة لعرض إصداراتها من الكتب النقدية والإبدعية في الشعر والقصة والمسرحية، وكتب الأطفال والناشئين، وأعداد مجلة الأدب الإسلامي.

وشكر الدكتور ناصر بن عبد الرحمن الخنين نائب رئيس المكتب الإقليمي للرابطة في المملكة كلّاً من مدير جامعة جازان، وعميد شؤون المكتبات، لتيسير مشاركة الرابطة في المعرض، ومنحها جناحا خاصا.

ويقوم عضو الهيئة الإدارية الدكتور أحمد بن يحيى البهكلى بالإشراف على جناح الرابطة، ومتابعة أموره مشكورا مأجورا بإذن الله تعالى.

وجرير والفرزدق، ورؤبة بن العجاج، وذي الرمّة. ومن مصادر الشواهد الشعرية في القرآن الكريم: مجاز القرآن لأبي عبيدة معمر بن مثني، ومعانى القرآن للفرّاء. وشواهد غريب القرآن لابن قتيية

وفي الختام، أثارت المحاضرة عدداً من الحوارات والأسئلة والمداخلات التي أجاب عنها الأستاذ الدكتور عبدالرحمن بن معاضة الشهرى، شارك فيه الدكتور محمد بن ناصر الشهرى، والدكتور يوسف العليوي، والأديب خليل الصمادي، والدكتور جبران سحاري. وعبر الأديب د.ناصر الخنين عن سعادته الغامرة بالتوأمة بين مركز تفسير والرابطة. وأشاد الناقد الدكتور وليد قصّاب بالمحاضر الدكتور عبدالرحمن الشهري.

وأثنى - أخيراً - الدكتور عبد القدوس أبو صالح رئيس رابطة الأدب الإسلامي العالمية على المحاضر معبراً عن إعجابه به، لتمكنه الرّائع من مادّته وموضوعه.

الفكر البشرى وصلته باللغة.

وأضاف المحاضر أن المعنى يحتاج إلى قوة حيدر البدراني. تدفعه، وهي الغرض، والقصد، وهو قوة القول في الشيء، وأغراض الشعر هي رغبة ورهبة! وغضب وطرب، فتاريخ المعنى هو المسار الذي يسعى المبدع لتحقيقه في نصوصه.

> وذكر أن الأغراض عند العرب ذكاء نوعى مثل قول الأصمعى: كفاك من الشعراء أربعة: زهير إذا رغب، والنابغة إذا رهب، والأعشى إذا طرب، وعنترة إذا غضب. وأثار هذا اللقاء العديد من الأسئلة والمداخلات شارك فيها الأديب الدكتور وليد قصاب، والدكتور

نلقى الضوء على علم الدلالة الإدراكي. وهندسة فيصل، والدكتور سامي العجلان، والدكتور متعب البدراني، الدكتور محمد غنوم، والدكتور الأديب

وشكر الأديب الدكتور ناصر الخنين نائب رئيس المكتب، الدكتور صالح بن الهادى على محاضرته، وذكر أن المحاضرة مشبعة بالفلسفة والمنطق، وليت المحاضر أشار إلى معانى القرآن الكريم، وهي الأسوة لنا لفظا ومعنى، وهناك بحوث ومؤلفات في مقاصد سور القرآن الكريم، ومن ذلك الزلزلة في توظيف الشرط فيها ودلالات الأفعال، ووظفت المشاهد فيها لتحفيز الناس للعمل ، ولو نظرنا إلى سورة الفاتحة كذلك في تطور معانيها ، فالمبدع يستطيع أن يأخذ المعنى ثم يطوره.



### أحمد باجنيد مسيرة إنسان

في ليلة من ليالى الوفاء خصصت ندوة الوفاء أمسية للفقيد الشيخ أحمد محمد باجنيد رحمه الله، قدم لها وأدارها الدكتور عبدالله بن صالح العريني أستاذ الأدب والنقد بجامعة الإمام بن محمد بن سعود بالرياض، وكانت بعنوان (أحمد باجنيد مسيرة إنسان) وذلك يوم الأربعاء ١٤٣٨/٥/٢٥هـ الموافق ۲۰۱۷/۲۲م.

وتحدث في الندوة العلامة السيد عمر بن حامد الجيلاني، عضو مجلس أمناء جامعة الأحقاف، والأستاذ محمد سالم بن على جابر المدير التنفيذي لموقع الألوكة وصاحب دار الوفاق للدراسات التاريخية والنشر، والدكتور يحيى محمد أبو الخير، أستاذ الجغرافيا في جامعة الملك سعود، و الدكتور محمد أبو بكر حميد الكاتب والأديب المعروف، ثم تحدث الدكتور محمد محمد باجنيد الأخ الأصغر للشيخ أحمد ومدير عام معهد الإدارة العامة بالمنطقة الشرقية، والدكتور عائض الردادي الذي تحدث عن رحلة نادرة له إلى حضرموت بصحبة الشيخ أحمد باجنيد، وذلك عام ١٤٢١هـ، واستعرض بعض المعلومات التي دونها في تلك الرحلة، وشيئاً من ذكرياتها الجميلة ، وختم بما تأكد له من أصالة أخلاق الشيخ أحمد باجنيد وصفاته.

ثم أتاح مدير الندوة المجال للمداخلات التى أخذت أسلوب المواقف وشارك فيها الدكتور رائد الريمى، ثم تحدث الأستاذ شمس الدين درمش عن مواقف للشيخ أحمد مع رابطة الأدب الإسلامي في منحها مقرأ لها لسنوات عدة، ودعمه لمؤتمراتها، ثم تحدث الدكتور أحمد أبوبكر، بذكر عدد من المواقف التي كان الشيخ أحمد يعمل لنشر





كتب العلم والمحافظة على كتب التراث، بالإضافة إلى سعيه في كفالة طلاب العلم رغم ظروفه الصحية.

ثم تحدث الأستاذ أحمد عبدالرحمن مصطفى أقدم موظفى الشيخ أحمد باجنيد الحاليين عن التعامل الإنساني والراقى للشيخ أحمد مع موظفيه وعماله، وحرصه على عمل الخير. والدكتور عبدالرحمن باذيب، والدكتور سعيد با إسماعيل والسيد علوى الكاف، والشيخ إبراهيم الفايز، والسيد علوى باهارون، والدكتور عبدالكريم السمك، والشيخ إبراهيم بن عبداللطيف المبارك، بالإضافة إلى قصيدة شعرية من الشاعر أحمد البهكلي، ودعاء من الشيخ عبدالله أحمد بافضل للفقيد يرحمه الله.

وقد كانت كلمة الأستاذ حسين أحمد باجنيد ابن الفقيد هي مسك ختام كلمات تلك الأمسية.





بالإضافة إلى عدد كبير من المشاركات النثرية ومنهم الأستاذ ضياء الدين بامخرمة سفير جمهورية جيبوتي وعميد السلك الدبلوماسي في المملكة، والسيد محمد بن حسن بن عبيد الله السقاف رئيس مركز بن عبيد الله لخدمة الثقافة والمجتمع بسيؤون، والدكتور عائض الردادي وكيل وزارة الإعلام سابقا، والأستاذ حمد الصغير، والشيخ الداعية محمد أحمد بافضل، والأستاذ عبدالله عمر باوزير، والمهندس أسامة ياسين الفرا. وختمت الكلمات بكلمة مؤثرة لنجل الفقيد المهندس محمد أحمد باجنيد عن والده رحمه الله.

### باجنيد فأحدية المبارك

أقامت أحدية الدكتور راشد المبارك رحمه الله ليلة الأحد ١٤٣٨/٥/١٥هـ، الموافق ٢٠١٧/٢/١٢م ندوة عن الشيخ أحمد محمد باجنيد عميد ندوة الوفاء رحمه الله، والذي توفي فجر يوم الجمعة ١٤٣٨/٤/٢٢هـ.

وقد توافد محبو الشيخ أحمد باجنيد وأصدقاؤه إلى دارة المبارك فازدحم بهم المكان في حضور كثيف، عكس المكانة التي زرعها الفقيد رحمه الله في قلوب الناس.

وقد أدار الندوة الدكتور يحيى محمد شيخ أبو الخير بمقدمة رائعة عن صفات الشيخ أحمد، ثم توالت الكلمات في التعبير عن صور من مكارمه رحمه الله.

فتحدث السيد العلامة عمر بن حامد الجيلاني، وناب ابنه هاشم عنه بقراءة كلمته، ثم كانت كلمة الأستاذ يحيى محمد باجنيد أخو الفقيد، والدكتور عزالدين عمر موسى، والدكتور محمد أبوبكر بن حميد.

ثم ألقي عدد من قصائد الرثاء لكل من الشاعر حيدر الغدير، والشاعر أحمد الخاني، والشاعر حسين محمد باجنيد، والشاعرة خالدة أحمد باجنيد، والشاعر أيمن أبو مصطفى، والشاعر إبراهيم التركي، والشاعر جميل الكنعاني، والشاعر حيدر مصطفى البدراني.

#### وليد قصاب في ثلاثية بامحسون

أحيا الدكتور وليد قصاب أمسية شعرية وقصصية في ثلاثية الدكتور عمر بامحسون بمدينة الرياض يوم ٨ جمادى الآخرة ١٤٣٨هـ، الموافق للسابع من آذار ٢٠١٧م.

وقد ألقى عددا من القصائد ذات الموضوعات المختلفة، وعددا من قصائده السردية التي كانت على شكل قصة متكاملة العناصر.

وتميزت الأمسية بحضور كثيف وحضور إعلامي متميز، وحظيت القصائد بإعجاب الحضور واستحسانهم. وأدار الأمسية الأستاذ بدر الحسين عضو رابطة الأدب الإسلامي.





#### مكتب عمان- اللجنة الإعلامية:

#### مكتب الأردن يحتفل بتوسعة مقره

مساء يوم السبت الموافق ٢٠١٧/٣/٢٥ أقام مكتب رابطة الأدب الإسلامي في عمَّان، حفلاً خاصاً بمناسبة اكتمال الأعمال الأساسية لتوسعة مقر الرابطة. وقد حضر الحفل لفيفٌ من أعضاء الرابطة وضيوفها وبعض أعضاء الشرف فيها، وقد بُدئ الاحتفال بتلاوة آيات من القرآن الكريم رتلها الدكتور تيسير الفتياني عضو الهيئة الإدارية في الرابطة، وقام الرئيس المكلف لمكتب الرابطة الدكتور عدنان حسونة بالترحيب بالأعضاء والضيوف. واستعرض معهم مسوغات التوسعة والفوائد المترتبة عليها، ومراحل الإنجاز والكُلف المقدرة لها. وأشار بالشكر والتقدير إلى الجهات والأعضاء الذين قاموا بالمساهمة في تمويل مشروع التوسعة.

وخص بالذكر المحسن عضو الشرف السيد محمد الإستانبولي، والمكتب الرئيس في الرياض، وبعض



الأعضاء الذين تبرعوا بمبالغ مختلفة لإنجاز هذا المشروع.

وقد قام أعضاء الهيئة الاداريَّة بالمشاركة في توضيح بعض القضايا التي أثارها الإخوة الحضور لتطوير عمل الرابطة، وخصوصاً الاهتمام بالشباب حيث تكرّم عضو الشرف السابق في الرابطة الأستاذ ظاهر محمد عمرو بالتبرع مشكوراً بتكاليف مسابقة شبابية سنوية تعقدها المكتب الإقليمي للرابطة لهذا الغرض في الأردن. وفي نهاية الاحتفال تجوّل الإخوة الحضور بمرافق وقاعات المكتب وأبدوا إعجابهم بالتوسعة الجديدة.

#### ابن الفارض سلطان العاشقين

بتاريخ ٢٠١٧/١/١٤م، الموافق يوم السبت كان جمهور رابطة الأدب الإسلامي في عمَّان على موعد مع الإعلامي والأديب الدكتور هشام الدباغ للاستماع لمحاضرة بعنوان «ابن الفارض سلطان العاشقين» حيث تطرق في بداية محاضرته للحديث حول الشعر الصوفي، والذي يعدّ ابن الفارض علماً من أعلامه. وأوضح المحاضر أن ابن الفارض كان شافعي الطريقة والمذهب في الفقه، وقد مال إلى الزهد، ودرس الفقه في الأزهر، ورحل إلى مكة المكرمة، وأقام بعزلة في أحد الوديان القريبة نظم خلالها سلسلة أشعاره في الحب الالهي، والتي تميزت باستخدامه المفرط للمحسنات البديعية والمجاز المحلق في الرمزية والتصور الصوفي.

وتطرق الشاعر والناقد محمد سمحان إلى



الموسيقى الشعرية في أشعار ابن الفارض، وأنها كانت ثمرة بلاغته، وحسن سبكه، وجمال إتقانه. وقد أثارت المحاضرة نقاشأ واسعأ ومداخلات متنوعة أغنت المحاضرة، وأسهمت في جلاء بعض جوانبها. وقد أدار المحاضرة الدكتور عدنان حسونة الرئيس المكلف لمكتب الرابطة في عمان.

#### مكتب السودان - الخرطوم

#### عبدالله الشيخ البشير شاعرا ومربيا

أقام المكتب الإقليمي للرابطة في السودان في الفترة الماضية مجموعة من البرامج والأنشطة على رأسها ندوة عن الشاعر الكبير عبد الله الشيخ البشير شاعرا ومربيا، كما أنها وضعت برنامجا كبيرا وجد القبول والترحيب في مشروع سنار عاصمة الثقافة الإسلامية.





#### فوزمصطفى عطية جمعة بجائزة الطيب صالح العالية

فاز د.مصطفى عطية جمعة في مسابقة الطيب صالح العالمية للإبداع الكتابي (المحور النقدي ) الدورة السابعة ، فبراير ٢٠١٧م عن الكتاب الذي تقدّم به في الموضوع المطروح وعنوانه: القرن المحلق الرواية الإفريقية وأدب ما بعد الاستعمار، ثلاثية الروائي الصومالي نور الدين فارح نموذجا.

وقد أقيم حفل التكريم في العاصمة السودانية (الخرطوم، والذي سبقه مؤتمر عن الأدب الإفريقي



المعاصر. وقد حضره الرئيس التونسي السابق د. المنصف المرزوقي، وكوكبة من النقاد والمبدعين والصحفيين العرب والأجانب والمستشرقين.



#### مكتب القاهرة- اللجنة الإعلامية:

#### مؤتمر رابطة الجامعات الإسلامية

في يوم الاثنين الموافق ۲۲ دیسمبر ۲۰۱۱م، شارك مكتب الرابطة بالقاهرة في مؤتمر رابطة الجامعات الإسلامية بمقر جامعة



د. سعد أبو الرضا

الأزهر، أسهم في المؤتمر كل من السادة الدكتور سعد أبو الرضا والدكتور صابر عبد

الدايم والأستاذة نوال مهنى والأستاذ محمد على عبد العال والأستاذ فوزى تاج الدين، ولفيف من أعضاء الرابطة بمصر.

#### ندوة حول ذكري مولد المصطفى

وفي يوم الجمعة الموافق ۳۰ دیسیمبر۲۰۱۲م، شارك مكتب الرابطة بالقاهرة مع منتدى الإبداع الثقافي وفرع اتحاد الكتاب بمدينة شبين الكوم في ندوة حول ا



ذكرى مولد المصطفى د. بسيم عبدالعظيم صلى الله عليه وسلم، شارك فيها السادة الدكتور سعد أبو الرضا والدكتور زهران جبر والدكتور بسيم عبد العظيم (الذي أصبح رئيس فرع شبين الكوم لاتحاد الكتاب) والدكتور توفيق منصور والشاعر محمد عبد القادر الفقى والأستاذ زينهم البدوى والشاعر محمد حافظ والشاعرة نادية كيلانى والشاعر أحمد عبدالحفيظ ومحيى الدين

صالح، أدار الندوة الشاعر أحمد بسيوني رئيس

منتدى الإبداع الثقافي بشبين الكوم (المنوفية).

#### أمسيةشعرية



د. صابر عبدالدایم

#### حصادالوهم



د. زهران جبر

وفي يوم الاثنين الموافق ۱۳ فبرایر ۲۰۱۷م، کان اللقاء مع الدكتور زهران جبر حول ديوانه الحديث الموسوم بـ (حصاد الوهم) حيث تمت مناقشة الديوان بعد قراءة بعض النماذج من محتوى الديوان قام بها

وفي يوم الاثنين الموافق ٢٣

يناير ٢٠١٧م، أقامت الرابطة

أمسية شعرية شارك فيها

عدد كبير من شعراء القاهرة،

الرضا.

الدكتور زهران، أدارت الندوة الشاعرة نوال مهنى التي بدأت بتقديم الشاعر ونبذة عن مشوار حياته الأدبية، ثم تناول الدكتور سعد أبو الرضا الديوان في دراسة نقدية شبه فيها زهران بالمتنبى في بعض مواقفه وبالاغته واعتزازه بنفسه وتفرده، مشيرا إلى صبر الدكتور زهران وصموده وحرصه على لغته ومفرداته، كما تناول مدلول مقدمة الديوان مشيرا إلى أنه بدأ الديوان بقصيدة فيها توبة مما يوضح البعد الإسلامي في الديوان، وتناول أيضا الرمزية وكثرة الأفعال المتجذرة والحوار والواقعية في قصائد الديوان، وعلق الناقد الأدبى محمد جافور مقارنا بين الدكتور زهران والشاعر العباس بن الأحنف، وكيف أن الشاعرين دارا في فلك واحد.

جدير بالذكر أن هذا هو الديوان الثاني للدكتور زهران جبر، حيث صدر له من قبل ديوان (قبض الريح) فيه قصيدة نونية من (٦٢٥) بيتاً من الشعر الموزون المقفى، مما يدل على سعة قاموسه اللغوي وتمكنه من نواصي الشعر، وله تحت الطبع ديوان (السراب).

#### منظومة الأدب الإسلامي

في يوم الاثنين الموافق ٢٧ فبراير ٢٠١٧م، أقام مكتب الرابطة بالقاهرة ندوة حول كتاب عنوانه (منظومة الأدب الإسلامي) للدكتور صلاح عدس (عضو الرابطة) حضرها عدد كبير من أعضاء الرابطة والضيوف، حيث قامت



د. صلاح عدس

الشاعرة نوال مهني (رئيسة جمعية الأدب الإسلامي) بتقديم الضيف، والإشارة إلى جهوده في مجال الأدب الإسلامي وكتاباته في الصحف المصرية منافحا عن الأدب الإسلامي وفكره ورموزه.

تحدث الدكتور صلاح عن المعركة الأدبية التي لم تنته بعد بين الأدب الإسلامي من ناحية، ومن يريدون هدم اللغة الفصحى من ناحية أخرى، وتحدث عن العلاقة بين الأدب والدين.

وقدم الدكتور سعد أبو الرضا دراسة وافية عن كتاب (منظومة الأدب الإسلامي) مشيرا إلى أن الدكتور صلاح عدس تناول الموضوع بإيجاز شديد فيما يتعلق بالمفاهيم والمصطلحات الفنية، وأنه يوازن بين ما سبق وبعض المفاهيم الغربية في عجالة وكانت تحتاج إلى تفصيلات كثيرة، كما أشار د.سعد إلى أن د.صلاح عدس تحدث عن الشعر والتصوف وكذلك شعراء أهل البيت، وموازنته بين نجيب الكيلاني ونجيب محفوظ حيث فضل الأول على الثاني.

وعلق د.سعد على مجمل الكتاب قائلا: إن الكتاب ثري بما أثاره وناقشه من قضايا الأدب الإسلامي، وأثنى على جهود د.صلاح عدس في هذا المضمار.

وقدم الدكتور زهران جبر مداخلة حول الكتاب وأهميته وتوقيت صدوره المناسب، كما قدم الأستاذ فريد إبراهيم مداخلة مثمرة حول الموضوع ذاته، وفي نهاية الندوة قدم بعض الشعراء قصائد متنوعة في أمسية شعرية أدارتها الشاعرة نوال مهنى.

#### حركة الأدب الإسلامي في الجزائر

وقي يوم الاثنين الموافق المارس ٢٠١٧م، كان اللقاء مع الدكتور محمد بلقاسم بن جيدل (عضو الرابطة) حول حركة الأدب الإسلامي في الجزائر، أدار الندوة الدكتور صابر عبد الدايم، حيث رحب بالضيف وقدم تعريفا موجزا



د. محمد بلقاسم بن جيدل

عنه وعن نشاطه الأدبي، وأوضع له جانبا من نشاط مكتب القاهرة في هذا المجال.

وتحدث الضيف عن سعادته الغامرة لوجوده في القاهرة وتواصله مع مكتب مصر، وأشار إلى أن مصطلح (النقد الأدبي الإسلامي) أشمل من المصطلحات الأخرى التي يروج لها بعض النقاد.

وعقب الدكتور صابر وقال: إننا بهذا نطمئن على حركة الأدب الإسلامي في الجزائر الشقيق، كما علق الدكتور سعد أبو الرضا على الاقتراض في النقد الأدبي، وقال الشاعر محمد علي عبد العال: إن كل أدب أخلاقي يعد أدبا إسلاميا، وأبدى الدكتور بن جيدل وجهات النظر المتداولة حول نظرية النقد الأدبى الإسلامي.

وأقيمت أمسية شعرية بعد الندوة شارك فيها عدد من شعراء الرابطة والضيوف.

#### كتب وصلت

■ جهود نقاد رابطة الأدب الإسلامي في نقد الشعر العربى المعاصير، مؤسسة الرسالة ناشرون، بيروت، ط١، ١٤٣٨هـ / ۲۰۱۷م، وهــــــى رسالة دكتوراه في البلاغة والنقد الأدبى، للباحث عادل

أبو الرضا. ■ زمن الغربة - النيل

لا طعم له، د.حلمي محمد الشاعود، دار الـــوادي

بالقاهرة، ط١، ۱۲۲۸هـ، ۲۰۱۷م. - رائحة الحبيب، د . حلمی محمد القاعود، دار الوادي بالقاهرة، ١٤٣٨هـ / ۲۰۱۷م.

د.عـودة أبوعـودة، دار المأمون للنشر،

إبراهيم العدل، نوقشت في كلية الآداب بجامعة بنها، في مصر، بإشراف الأستاذ الدكتور سعد

■ لسان الضاد، ديوان،













عدس، مكتبة جزيرة السورد، الشاهرة، مصر، ط۱، ۲۰۱۲. ■ سوق الكلام، للأديب والناقد د.مصطفى عطية جمعة، دار النسيم للطباعة والنشر، بالقاهرة،

كتاب في الإبداع المسرحي، ط١،

عمان الأردن، ط١،

١٤٣٧هـ، ٢٠١٦م.

■ ما أقول لكم (الصحف

الأخرى، د.حسن

المسراني، مطابع الأحمدية، وجدة،

المغرب، ط١، ٢٠١٦م.

نظرية وتطبيقية،

د.سعد أبو الرضا،

ط۱، ۱٤۳۷هـ.، ٢٠١٦م، القاهرة،

■ منظومة الأدب الإسلامي، د.صلاح

مصر.

■ أسلوبيات دراسات

■ عصارة قلم، محمد المبارك، خواطر وقصيص قصيرة جدا، ط۱، ۱۲۳۸هـ،

۲۰۱۷م.

dealesto

الادب الاسلامي

- الأحساء، السعودية. لندن، ط١، ٢٠١٧م،
  - د.حبیب بن معلا اللويحق، في سلسلة إصبدرات النادي
  - الأدبى بالأحساء، رقم (١٥)، ط١، ١٤٣٧هـ.
  - صدرت خمس قصص جديدة للأطفال، للدكتور وليد قصاب، عن دار رواية في
  - وهي: ■ أنفاس العشى، ديوان، - الوفاء. – الحمار والحصان
- - درس العصفور.
    - الكذاب.
- مـــــــــــــــــــرك) رضــــا الدين سليمة، من

- من قطرات يتشكل بحر.
- ثلاث قصص (تأليف الـــزواوي، ومحيى















قصص الأطفال، عن دار الهدى للنشر

والتوزيع بالرياض،

السعودية:

– اختفاء الوزير.

- نهاية الوحش

الزواوي.

- أبشري يا أم جمانة.

الكلب الـوفي، قصة

تعليمية، رضا

روضة الأناشيد أناشيد







الحروف، تعليمي،

وقضية، أوراق اليوم

الدراسي، رئيس اليوم الدراسي: أ.د. كمال

أحمد غنيم، مؤسسة

إحياء التراث وتنمية

الإبداع، والرابطة

الأدبية، مركز العلم

والثقافة.

رضا الزواوي. ■ محمود مفلح شاعر





د. عبدالباسط بدر

## كلوة الأحب وحلالاته

عندما يبحث الدارسون دلالة كلمة الأدب، يرجعون إلى أصول لغوية قديمة، ويستشهدون بعبارات مأثورة وأبيات من الشعر وردت فيها كلمة الأدب بمعان مختلفة، تبدأ بإطعام الطعام، حيث يقال: أدب فلان أي أقام مأدبة وأطعم فيها ضيوفاً، وتمر بالمعانى الأخلاقية التعليم والتهذيب، وتنتهى إلى الدلالة الاصطلاحية التي تعنى البليغ من القول شعراً أو نثراً. ولا شك أن ثمة قاسماً مشتركاً بين المعانى المتعددة والمتباينة لكلمة الأدب، هذا القاسم يتضمن السمو والقيم والعطاء، سواء في البذل للآخرين، أو في الخلق الرفيع، أو في الجمال البياني، وهذا ما يجعل الأدب عند العرب في أحدث دلالاته لا يبتعد عن القيم الفاضلة، أو هذا ما يفترض أن يكون عليه.

وعندما تمازجت العربية بالإسلام، فأنزل الله سبحانه وتعالى قرآنه الكريم ببيان عربى معجز، تلبست اللغة العربية بالقيم الإسلامية، وصارت مقاييس الرفعة فيها تستند إلى القيم الأساسية الراسخة في شريعة الله السمحة، والتي جاءت - كما بين رسول الله صلى الله عليه وسلم - متممة لمكارم الأخلاق. لذلك لم يكن غريباً أن يقوم مصطلح الأدب على الجمع بين رفعة المضمون وجمالية الصياغة، وأن يشتد التداخل والتمازج بين الإبداع البياني والقيم الإسلامية الرفيعة، وأن تظهر مؤلفات تجمع بين هذين الأمرين، ومن هذه المؤلفات ومكارم الأخلاق؛ إن شاء الله». كتاب عبدالله بن المقفع: الأدب الصغير والأدب الكبير.

> وأياً ما كانت الحقيقة؛ فالكتاب في يقيني كتاب أدب بامتياز، وفي الوقت نفسه كتاب أخلاق وقيم رفيعة، تطلّع المؤلف إلى أن تكون من أسس الشخصية المسلمة والمتفوقة. أما أنه كتاب أدب فلأسلوبه الأدبى السلس الجميل، وعباراته الشفيفة العذبة، وتشبيهاته الصائبة المقنعة، وأما أنه كتاب قيم وأخلاق فلحرصه على توجيه المتلقين بالتزود بأفضل ما يبنى الشخصية المسلمة

يبين ابن المقفع أهمية الأدب باعتباره تهذيباً للنفوس وتزكية للعقول فيقول: «للعقول سجيات وغرائز بها تقبل الأدب، وبالأدب تسمو العقول وتزكو، فكما أن الحبة المدفونة في الأرض لا تقدر أن تخلع يبسها، وتظهر قوتها، وتطلع فوق الأرض بزهرتها وربيعها ونضرتها ونمائها إلا بمعونة الماء الذي يغور إليها في مستودعها، فيذهب عنها أذى اليبس والموت، وتحدث لها بإذن الله القوة والحياة، فكذلك سليقة العقل مكنونة في مفرزها من القلب، لا قوة لها، ولا حياة بها ولا منفعة عندها حتى يعتملها الأدب الذي هو ثمارها وحياتها ولقاحها».

المتوازنة والمتميزة بسلوكها

الأمثل، وحكمتها العالية

وثقافتها الواسعة.

ويؤكد ابن المقفع نظريته في الاستفادة من إبداع السابقين بإقراره بنفسه أنه سلك هذا السبيل، فوضع في كتابه غير قليل مما أخذه من الآخرين، وخاصة مادار على ألسنة الناس من الحكم والأمثال ولباب الأدب، يقول:

«وقد وضعت في هذا الكتاب - الأدب الصغير والأدب الكبير- من كلام الناس المحفوظ حروفاً فيها عون على عمارة القلوب وصقالها، وتجلية أبصارها، وإحياءٌ للتفكير، وإقامة للتدبير، ودليلٌ على محامد الأمور،

وبعد: فقد طوّف ابن المقفع في كتابه في آفاق واسعة من عناصر بناء الشخصية المتوازنة، وحرص على أن تستند إلى القيم الإسلامية العالية، وسلك في عرضه مادة الكتاب أسلوباً نثرياً سلساً غنياً بالتشبيهات والصور المعبرة عن الفكرة تعبيراً واضحاً، فاجتمعت فيه عناصر رئيسة للأدب الإسلامي، الذي يحمل الفكرة والفائدة والقيم العالية في الدين والأخلاق، والبيان الأدبى العذب

# من إصدارات رابطة الأدب الإسلامي العالمية

(المجموعة الثانية)











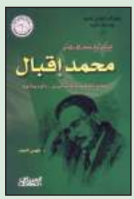






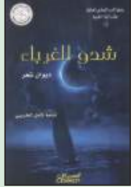










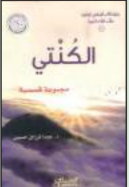












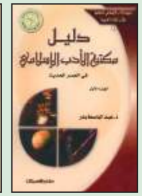


# من إصدارات رابطة الأدب الإسلامي العالمية (المجموعة الأولى)







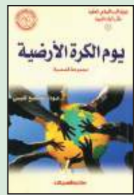






العائدة







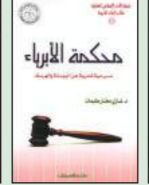
القضية القلسطينية

في الشعر الأسلامي المعاصر

باحين الجنة

تنديم الطباد والطال

يا إلهاه!

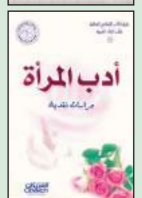


الشيخ















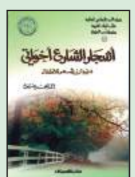


# تغريدالبلابك

# من إصدارات رابطة الأدب الإسلامي العالمية سلسلة أدب الأطفال











مغامرات عصفور







وردوسوالاوود

الشجل والرتابير



الثلة والقنطرة

القمل وابوالخير























