# الطائر الشعري الحزين علي النعمي

عبدالله الحميد

# منأجلنظريةنقديةعربية

سعيدة بشار

# نوافذسيميائية في قصص الأديبالتركي عمرسيفالدين

ياسر عثمان





رسرح, الله الرجون الرجررج

# لا شائ للرابطة بالسياسة

قلنا مراراً ومازلنا نقول: إن رابطة الأدب الإسلامي لا تتدخل في شأن سياسيًّ، ولا صراع حزبيًّ، ولا خلاف مذهبيًّ، فهي معنيةٌ بالدعوة إلى أدب هادف عف لا يصادم عقيدة الأمة، ولا يشكل اعتداء على قيمها وثوابتها. وقد تلتقي في هذه الدعوة مع فلان أو علان، ومع هذه الفرقة أو تلك، ولكنها ليست محسوبة على أحد، ولا منتمية إلى جهة أو طائفة ما.

إن الدعوة إلى الأدب الإسلامي كالدعوة إلى الإسلام نفسه، يتبناها أشخاصٌ وطوائف مختلفةٌ كثيرةٌ، ولكن الإسلام فوق هؤلاء جميعاً، وهو لا ينتسب إلى أحد منها، ولا هو حكر على قوم دون قوم، أو فرقة دون أخرى.

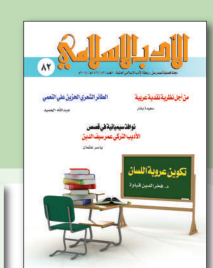
إن الأدب الإسلامي يتبنى - في إبداعه ونقده- منهج الإسلام الوسطي: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِّتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ... ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ... ﴿ وَالْبَقِرةَ الْبَقَرةُ وَيَعْلَى النَّاسِ ... ﴿ وَيَعْلَى الْبُقَرةُ وَيَعْلَى الْعَنَى مَظَاهِره وَيَعْلَى النَّاسِ ... ﴿ وَيَعْلَى النَّاسِ ... ﴿ وَيَعْلَى الْبُقُونُ وَيَنْتَبِذُ الْعَنْفُ، وَيَحَارِبُ الْتَطَرُفُ فِي شَتَى مَظَاهِرهُ وَأَشْكَالُهُ.

إنه من سُبُل الدعوة إلى الله على المنهج الرباني: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبيل رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بَمِن فِالْمُهْتَدِينَ ﴿ آلَهُم بِاللَّهِ وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴿ آلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلا يَفسَّق، ولا يَبِدّع.

وهو اتجاه من الاتجاهات الكثيرة التي يحفل بها أدبنا العربي المعاصر، لا يصادر على اتجاه، ولا ينفيه، ولا يلغيه، بل يمضي هادئاً في دعوته القديمة الحديثة، الدعوة التي انطلقت شرارتها بنزول القرآن، وبدء الرسالة المحمدية، فهو ليس بدعة ولا محدثة، وهو ليس عرضاً بل جوهراً أصيلاً من حضارة هذه الأمة وثقافتها، وذوقها، وهو أدب منفتح على جميع الثقافات والمعارف والتقانات الحديثة، يأخذ منها النافع المفيد الذي يرشد مسيرته، ويغنى تجربته. والحمد لله أولاً وآخراً.

مديرالتحرير





الإذراج الفني عيسى محمد الهلال

## المراسلات باسم رئيس التحرير

المملكة العربية السعودية الرياض ١١٥٣٤ ص ب ٤٦٢٧٤٨٢ هاتف: ٤٦٢٧٤٨٢ – ٤٦٣٤٣٨ فاكس: ٤٦٤٩٧٠٦ جوال: ٥٠٣٤٧٧٠٩٤

Web page address www.adabislami.org E-mail info@adabislami.org

## الاشتراكات

للأفراد في البلاد العربية ما يعادل ١٥ دولارا خارج البلاد العربية ٢٥ دولارا ٢٥ دولارا للمؤسسات والدوائر الحكومية ٣٠ دولارا

## أسعاربيع المجلة

دول الخليج ١٠ ريالات سعودية أو ما يعادلها، الأردن دينار واحد، مصر ٣ جنيهات، لبنان ٢٥٠٠ ليرة، المغرب العربي ٩ دراهم مغربية أومايعادلها، اليمن ١٥٠ريالاً، السودان ٢,٥ جنيه، الدول الأوربية ما يعادل ٣ دولارات.

# مجلة فصلية تصدر عن رابطة الأدب الإسلامي العالمية المجلد (٢١) العدد (٨٢) جمادى الآخرة - شعبان ١٤٣٥هـ نيسان (أبريل) - حزيران (يونيو) ٢٠١٤م

# رئيس التحرير د . عبد القدوس أبو صالح

نائب رئيس التحرير د. ناصر بن عبدالرحمن الخنين

# من كُتَّاب العدد



د.فؤاد عفاني



د.محمد عثمان صالح



محمود محمد كحيلة



د.رشیدکهوس

#### شروط النشرفي المجلة

- ترسل نبذة قصيرة عن الكاتب.
- توثيق البحوث توثيقا علميا كاملا.
- الموضوع الذي لاينشر لايعاد إلى صاحبه.
- إرسال صورة غلاف الكتاب،موضوع الدراسة أو العرض، أو صورة الشخصية التي تدور حولها الدراسة أو المجرى معها الحوار.
- تستبعد المجلة ما سبق نشره
- موضوعات المجلة تنشر في حلقة واحدة.
- یرجی کتابة الموضوع علی الحاسوب أو
   بخطواضح مع ضبط الشعر والشواهد
   وألا يزيد عن عشر صفحات.
- يرجى ذكر الاسم ثلاثياً مع العنوان المفصل.

# مهير التحرير د . وليد إبراهيم قصاب

سكرتير التحرير أ. شمس الدين درمش

## هيئة التحرير

د . سعد أبسو الرضا

د . عبد الله بن صالح المسعود

د. محمد عبدالعظیم بن عزوز

د . علي بن محمد الحمود

#### مستشارو التحرير

د . عبدالعزيز الثنيان د . عبدالباسط بدر

د . حسن الهويمل

د . عبدالله العريني

د . رضوان بن شقرون

# في هذا العدد

| ٤٤  | خضر سليم الغريب           | - نداء القدس                              |     |                        | ".III." ".II                          |
|-----|---------------------------|-------------------------------------------|-----|------------------------|---------------------------------------|
| ٤٦  | سعاد التوزان              | - علي نبتة الرجاء (نثيرة)                 |     |                        | در اسات ومقالات                       |
| ٤٨  | نبيلة عزوزي               | - ه <i>ي و</i> القلم (نثيرة)              |     |                        | <ul><li>الافتتاحية:</li></ul>         |
| ٥٦  | ترجمة د.سعيد منتاق        | - القضية للدفاع قصة لجراهام               | ١   | مديرالتحرير            | - لا شأن للرابطة بالسياسة             |
|     |                           | جرين                                      | ٤   | د. فخرالدين قباوة      | - تكوين عروبة اللسان                  |
| ٦٢  | عبدالله مسعود             | - أما <i>ه.</i> . (نثيرة)                 | ١٤  | سعيدة بشار             | - من أجل نظرية نقدية عربية            |
| ٧٢  | د.مصطفى عطية جمعة         | – الشجر والقمر                            | 72  | عبد الله الحميد        | – الطائر الشعري الحزين علي النعمي     |
| ٨٠  | محمود محمد كحيلة          | - صنائع المعروف (مسرحية)                  | ٣٨  | ياسر عثمان             | - نوافذ سيميائية في قصص عمر سيف الدين |
| 97  | علي عفيفي علي غازي        | – صراع الحياة                             | ٥٢  | د.فؤاد عفاني           | - الهوية والخصوصية في أدب الطفل       |
|     |                           | الأبواب الثابتة                           |     |                        | قراءة نقدية تحليلية في كتابات         |
|     |                           |                                           |     |                        | المسيري للطفل                         |
|     |                           | <ul><li>لقاء العدد:</li></ul>             | ٦٤  | طفلة المطيري           | - قـراءة في قصة (أبـو محمد)           |
| 77  | التحرير                   | - مع الأستاذ الدكتور محمد عثمان صالح      |     |                        | لوليد قصاب                            |
|     |                           | <ul><li>من التراث:</li></ul>              |     |                        | <ul><li>الورقة الأخيرة:</li></ul>     |
| ٥٠  | د.عبد القدوس أبو صالح     | - حكمة أندلسية للشاعر ابن خاتمة الأنصاري  | 117 | د.رشید کهوس            | - الأدب الإسلامي                      |
|     | _                         | <ul> <li>من ثمرات المطابع:</li> </ul>     |     |                        |                                       |
| ٧٤  | هاشم صالح                 | – خيانة التنوير                           |     |                        | الشعر                                 |
|     | _ '                       | <ul><li>ترويح القلوب:</li></ul>           | 18  | د.خالد سعود الحليبي    | - تغارید شعریة                        |
| ٧٧  | وليد قصاب                 | – الفيل يطير– شعر                         | 77  | عبد الله موسى بيلا     | - الغد الباسم                         |
|     |                           | <b>∻ تع</b> قيب:                          | 49  | علي النعمي             | – الصرخة                              |
| ٨٨  | لبابة أبو صالح            | - الإبداع بين الرجل والمرأة               | ٣٦  | د.محمد عثمان صالح      | – اشتياق                              |
|     |                           | ❖ رسائل جامعية:                           | ٣٧  | سعيد يعقوب             | - هذا مقام محمد صلى الله عليه وسلم    |
| ٩٤  | رشأ عبد اللطيف الكردي     | - صورة المرأة في القصة القصيرة لدى        | ٤٥  | عبد الرحيم الماسخ      | - اللغة العربية                       |
|     |                           | أدباء رابطة الأدب الإسلامي العالمية       | ٤٩  | مصطفى قاسم عباس        | - دعني بيم الأسى                      |
|     |                           | <ul> <li>مكتبة الأدب الإسلامي:</li> </ul> | ٥٩  | سالم رزیق بن عوض       | - نجمة حيرى                           |
| ٩٦  | عرض: فرج مجاهد عبد الوهاب | - القصص في القرآن الكريم تأليف            | ٦٠  | محمود حسن إسماعيل      | – حمامة الغار                         |
|     |                           | د.محمد حسن دالي                           | ٧١  | أيمن فرماوي            | – أريد أن أكون                        |
| ٩٧  | عرض التحرير               | - الكنتي مجموعة قصصية                     | ٧٨  | ء<br>عبير حسين إسماعيل | - من زوجة إلى زوجها                   |
|     |                           | تأليف د.عبد الرزاق حسين                   | ٨٦  | د.عبد الملك بومنجل     | – لغتي                                |
| ٩٨  | إعداد: شمس الدين درمش     | <ul><li>أخبار الأدب الإسلامي:</li></ul>   |     |                        | 2 - 4 1 2 3 1                         |
|     |                           | <ul> <li>بريد الأدب الإسلامي:</li> </ul>  |     |                        | القهة والمسرحية                       |
| 111 | إسماعيل بخيت              | – محاريب الرشاد                           | ٣١  | علاء سعد حميدة         | - وأصابني الصغار                      |



يعاني المسؤولون في وطننا العزيز صعوبات لـزرع العربية بين أبنائنا، ويشاركهم في ذلك جميع العاملين في حقول التربية والتعليم. وما كان أجدادنا يعرفون هذه المشكلات، لأنهم يتلقون الفصاحة مع لبان الرضاعة، وإنما ظهرت لدينا هذه المسألة الحيوية لما انتشر في نفوسنا وأعمالنا من انقياد للغزو الثقافي، الذي أفسدنا بتلويث العقول والقيم والألسنة والعقيدة والعبادة والأخلاق والسلوك والعمل وأساليب التعليم نظرًا وتطبيقً.



د. فخرالدين قباوة - سورية

وقد تضخمت هذه المسألة في منتصف القرن الماضي، بما أشاعه تلاميذ طه حسين وربائب الاستعمار من عسر العربية وصعوبات النحو، وما نشروه من مقالات وكتيبات ومؤلفات، وعقدوه من لقاءات وندوات ومؤتمرات، يعظمون أمر الصعوبات وينادون بتيسير النحو، حتى تطاول بعضهم إلى إلغاء صور الإعراب أو الحرف العربي. ثم تتابعت المسيرة فكانت تعديلات للمناهج متدرجة في السوء، وإفساد للمعلمين والكتب المقررة وأساليب التعليم، فأصبحت القضية معضلة يشكو منها الجميع ولا يرون لها علاجًا إلا التوصيات، والأمور تتردى في دركات الانحلال.

وبذلك انحصر موضوع العربية في تعليم القواعد، وما يتطلبه من تعديل للمناهج والمستويات والمقررات، ليتعلم الطالب أصولها وتطبيقاتها، ويؤديها في الامتحانات الكتابية، ثم ينصرف

إلى مخزونه اللغوى المشحون بلسان ثلاثى في عمله، تغلب عليه العجمة واللهجات المحلية. وبذلك تموت آثار التعليم أمام غرسات التشتت الثلاثية، ويتعذر العلاج بالعقاقير المصطنعة والوصفات النظرية المستوردة.

# ⊳السليقة اللغوية والمارات:

والواقع أن جميع الشعوب ينطلق معها موضوع اللغة الأمّ بيسىر، حين تتكون السليقة، بخلاف المستعمرات الإسلامية التي تعيش في تشتت لغوى أجنبي مخطط له ومقصود. ولذا كانت عروبة اللسان في تاريخنا لا تعترضها إلا مشكلات قليلة تزول مع الأيام، بتحفيظ الأطفال نصوصَ القرآن الكريم وكثيرًا من الحديث الشريف والأدب الرفيع في المساجد والكتاتيب والمجالس، إضافة إلى ما يسمعونه من العلماء والأدباء، لتكوين البيئة اللغوية الصحية، وللمساعدة على ترسيخ المهارات اللازمة. وهي: التعبير الكلامي السليم، والقراءة المتقنة في السرّ والجهر، والفهم الكامل لما يُسمع أو يُقرأ، والكتابة الصحيحة الأدبى في ميادين الشعر والنثر.

هذا مجمل ما يحتاج إليه الناشئة العرب من المهارات،

ثم يكون تخصيص في المهارة الخامسة لمن كان لديه نبوغ فني متألق، ويضاف إلى المتخصصين في العلوم الشرعية واللغوية مهارات ثلاث، هي: الممارسة للتحليل النحوي، ولتعليم تلك العلوم بإتقان، وللبحث العلمي بإنتاج يسهم في تكوين الحضارة الإسلامية. وتحقيقُ هذا كله يقتضى عمليات أساسية تتعاون عليها هي:



# ١ - المناخ العربي السليم:

وإنما يتكوّن هذا المُناخ بعيدًا عن العُجمة واللهجات المحلية، في جو خالص العروبة، تشيعه لما يُرد من قول أو فكر، والإنتاج فصاحة الشيوخ والمعلمين في التدريس والتوجيه والوعظ، وسلامة ما يُسمع من المجالس والمنتديات والإعلام في المراحل

الدراسية. وبهذا يتكوّن لدى الناشئة ملكة لغوية، تفكيرًا وتعبيرًا وإنتاجًا كريمًا. وهو يقتضى ما توجبه الأمم المستقلة ذات السيادة، من تقليص مجال اللغات الأجنبية وتأخير حضورها إلى المرحلة الثانوية لتهيئة أجواء الصحة اللغوية، وحجب الثقافات المصنوعة التي تثبط في تباكير الطفولة نشاط الهمم وتفسد الفكر والأذواق، وتشعر بالذلة والصغار لكل مستورد. يضاف إلى ذلك تخفيف وطأة النصائح الارتجالية من تخطئة الصواب، وفرض مذهب لغوى دون غيره.

#### ٢ - النحو العلمي والنحو العملي:

ويشارك في تعبيد السبيل للمهارات أن يعاد النظر في المادة النحوية، لمراعاة حاجات الناشئة في الحاضر والمستقبل، فيصير للجميع ما هو أساسى لتكوين أصحاب المهارات الأوَل، وتُسحب العناصر النحوية العسيرة الدقيقة ليتلقاها المختصون في الشريعة والعربية فقط. وإلا فماذا يستفيد المواطن العادى مثلاً من: حالات المفعول معه والاسم بعد (إلا) و(ليتما)، وشروط تقديم الخبر وحذفه، وخلافات الحجازيين والتميميين، ومذاهب البصريين والكوفيين، والاستثناء بخلا وحاشا وعدا، ودقائق التصغير والنسبة، نهارًا في المهن الحرّة، وبعد سنوات وصياغة ما هو نادر أو شاذ؟

> فمثل هذه المعلومات يُثقل كاهل الطلاب، ويشعرهم بعسر اللغة وتعذَّر إتقانها وقد يكرّههم إياها، مع أنه يفيد المختصين في علوم العربية والشريعة، لأنه قد تمر بهم حالات منه يُضطرون أن يعالجوها أو يبحثوا فيها. ولذلك شكا في تاريخنا المُشرق رجال التعليم من التعقيد النحوي، وصنفوا مختصرات تستبعده وتهتم بما هو أساسي للتعليم. وقد سمعنا صوت القاسم بن مُخَيمرة في القرن الهجرى الأول يقول: «النحو أوله شُغُل وآخره بَغْي». وكذلك كانت مواقف لغيره تنكر التفصيلات غير اللازمة، كالذي جاء عن الجاحظ وابن حزم وابن خلدون(١).

> ولو أخذنا نحن بهذا التوجّه أصبحت المادة النحوية العامة محدودة بما لا يتجاوز مائة صفحة، تُوزَّع على مستويات المراحل الدراسية، بدقة وتطبيق عملى في التعبير والحوار والكتابة، مع ممارسة للنصوص الأدبية بفهم وتحليل وحفظ. وقد كان لى مثل هذه التجربة عمليًّا، حين أخذت النحو إعرابًا وصرفًا في أقل من (٥٠) ساعة ليلية، وأنا أعمل

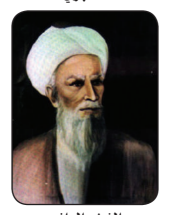
أصبحت أستاذًا جامعيًّا في علم العربية، والحمد لله.



سيبويه



الطبرى



الفخر الرازي

ثم هذا سيبويه يقصد البصرة شابًا يخطِّئه شيخه في تلقي اللغة، فيصبح بعد سنوات معلّمها الأولية التاريخ. وكذلك أبو حيان النحوى يتلقى علم الصرف كله عن شيخه أبي جعفر في بضعة أشهر كما قال، ليكون شيخ الصرفيين فيمن عاصره أو جاء بعده. وأخيرًا يذكر الإمام الطبرى أنه شعر بالحاجة إلى علم العروض، فجلس عليه ليلة وأتقنه.

#### ٣ - ترسيخ القدسية:

ومما يساعد في تكوين المهارات اللغوية أن نعيد إلى الضمائر قدسية العربية لغة القرآن الكريم والحديث الشريف والعلوم والفنون الإسلامية. فإنّ ما هو أبسط من هذا كان يخالط نفس الجاهلي ليأبي كل مستورد لغوي ويستهجنه، ثم جاء الدين الحنيف يتوّج ذلك بما حمل من الإعجاز القرآنى والبلاغة النبوية وآثار العلوم والآداب، فأصبح إتقان العربية واجبًا لا مناص منه.

وقد ذكر العلماء أن ذلك فرض كفاية، لمعرفة الأحكام الشرعية وما يتعلق بها. والحق أنه كذلك بين المسلمين غير العرب. أما العرب فقد استبعد هذا الحكم عنهم الإمام الفخرُ الرازي وقرّر فيه واجبًا لا مفر منه. والظاهر

عندى أن إتقان عروبة اللسان سُنّة عملية مؤكّدة، لما ثبت من ملازمة النبي صلى الله عليه وسلم الفصاحة طوال حياته، ثم لما كان لدى الصحابة الكرام والتابعين على اختلاف أجناسهم من البيان العالى، وحرصهم على ترسيخ عروبة اللسان ومنع تسرب اللحن والعجمة والرطانات، بجميع وسائل التعليم والزجر والعقوبات.

# ٤ – ترشيد القراءة الصامتة:

إن وظيفة هذه القراءة في تكوين المهارات أساسية جدًّا، وقد غفل عنها المعاصرون المبرمجون المدبلَجون من المعلمين والمربين والمشرفين على التربية والتعليم، فأصبحت الأجيال العربية تقرأ بأعينها قراءة عامية غائمة، دون توجيه أو تقويم. وهذا يستغرق أكثر الممارسات القرائية في المطبوعات والأجهزة المعاصرة، فيثبّت في النفس سيطرة العاميات، ثم يتعذر الانتقال إلى الصحة اللغوية في تفكير أو تعبير أو بحث. بل إن مؤتمرًا عُقد لتطوير تعليم القراءة في الوطن العربي منذ عقود قد غفل عن هذه المسألة رغم أهميتها، فطرح من المرافعات والقرارات والتوصيات ما شكل مجلدًا ضخمًا، ساهم في تأليفه رجالات التربية والتعليم، ولم يُعط هذه القراءة

بعض الجهد والتوجيه، ولو توصية حانية مصطنعة<sup>(۲)</sup>.

هذا مع اعتقادنا جميعًا أن القراءة المعنية هي الوسيلة الكبرى لتلقى ما يرد في كل المنشورات، وما دخل عالمنا بالتِّلفاز والكبتار (الكومبيوتر) والتَّواصل (الإنترنت) والمحمول (الموبايل) والبرسياخ (الفكس) والآليّة (الأتمتة)، وأن ما يغلب عليها من طوابع التلقى العامى يستقر في نفس الإنسان، وينسحب على جميع المهارات اللغوية، ليتوضع فيها أصلاً راسخ الجذور. وبذلك نمحق ما جاهدنا في بنائه من معلومات النحو ومهارات العربية، ونكون قد رجعنا بأبنائنا إلى ما تحت الصفر في عروبة اللسان.

فعلى الآباء والعاملين في ميادين التربية أن يوجهوا الأطفال في الرياض إلى صحة القراءة الصامتة، كما هي الحال في جميع دول العالم من أساليب التعليم اللغوى، بإتقان الصور الصوتية والنحوية والتعبيرية لهجة ونبرة وتنغيمًا بما يناسب النوع العلمى أو الأدبى الذي يُقرأ، مع مراعاة التعبير عن أساليب القول وأنواع الوقَفات لمواقع الكلام، ثم يتابعوا ذلك بعناية وترشيد وتسديد، حتى تتأصل أشكاله العلاجية

والذهنية، وتصبح ملكة بالقوة جاهزة للتحقق بالفعل في كل مجال تعبيري.

وإنما يتحقق تثبيت تلك العادات في الأجيال، وجعلُها آلية عفوية، بالاعتماد على التبكير في تلاوة القرآن الكريم وحفظه. فقد كان أجدادنا يمارسون ذلك فور استقبال تعلم القراءة، فيكون تكرار التلاوة الجهرية المتقنة الضبط سبيلاً عمليًّا متواصلاً، يفتح قنوات القراءة الصامتة بمهارة، ويعبدها بالتدريب والمارسة. ثم تنتقل هذه الآليات العفوية تلقائيًّا إلى سائر ميادين القراءة، لتلقّى العلوم والمعارف والهوايات الثقافية والمهارات النحوية واللسانية. وقد نفّد هذه الخُطة بعض الأقطار الخليجية في عصرنا هذا، واعتمدوا الكتب المقررة لتعليم العربية بالحروف ثم بالجمل، فكان لديهم نتائج إيجابية ظاهرة تحقق جودة تكوين المهارة اللغوية، وتشجع على الإقرار والمتابعة لذلك بالتنمية والتقويم اللازم.

ومن العوامل المساعدة هنا توجيه المصادر المقروءة، ليكون فيها الضبطُ الضروري لا الكامل، لكل مستوى بحسب ما يحتاج إليه، وتوظيفٌ علامات

الترقيم في مواقعها اللازمة بدقة، لأن كلاً منها يفيد في السياق معنى جملة تامة أو أكثر، ويعيِّنُ الوصل والفصل ومقاصد الكلام. ولا شك أن هذا سينعكس على المهارات النحوية، ويصبح له السلطان على الإنتاج العلمي. وإذا استطعنا أن نشيع القراءة هذه سليمة معافاة، ونُلزم رجال

#### ٥- المعادلات التطبيقية:

لقد تبدّى لي منذ زمن أن الإجراءات التطبيقية لقواعد النحو، بعد مرورها بمرحلة الدراسة التأسيسية، تستطيع أن تأخذ شكل المعادلات الرياضية في أذهان الطلاب. أعني أن معطيات النص من دلالات في معناه وصيغته وموقعه ووظيفته تكوّن مجموعة



التربية والتعليم باللغة الصحيحة، فأنا أضمن لكل بلد عربي أن يستغني عن الدرس النحوي في مراحل التعليم المدرسية، إلا ما يكون من توجيهات خلال التمرس بالنصوص الأدبية وتبادل الحوار، لبيان بعض الأساسيات من قواعد الإعراب والصرف والتعبير الصحيح.

مقولات، يُنتج عنها بالفعل تعبير المحلِّل في مجموعة مقابلة، فتتوضع الأولى في الجناح الأيمن من المعادلة، والثانية في الأيسر، وبينهما رمز المساواة ليحقق أن ما على طرفيه متقابلان ومتعادلان. فإذا تغير جزء أو جُرْيَء من تلك المقولات في الطرف الأيمن قابله تغيير موافق له في الأيسر،

بيقية لقواعد بعض النماذج فيما يأتي:

رها بمرحلة - كلمة تدل على ذات + مرفوعة + مخبر عنها = مبتدأ + مرفوع + علامة رفعه الضمة الظاهرة.

علامة تدل على حدث + مسندة ألى فاعل + مفتوحة الآخر = كموعة فعل ماض + مبني على الفتح الظاهر.

- كلمة تدل على جنس + منصوبة + وقع عليها الفعل = مفعول به منصوب + علامة نصبه

- حرف يفيد الطلب قبل فعل مضارع مجزوم = حرف جازم.

الفتحة الظاهرة.

كى تبقى المساواة بين الجناحين

بالقسط. وتحقيقاً لذلك، نذكر

- فعل بعد ذلك الحرف = فعل مضارع مجزوم.

- اسم منصوب نكرة يبين هيئة معرفة = حال من تلك المعرفة منصوبة.

- حرف لفظه (ما) بعد (إذا) الزمانية = حرف زائد.

- جار ومجرور بعد (كأنّ) واسمِها يفيدان الخبر بجهة للاسم = متعلقان بالخبر المحذوف.

- فعل وفاعل في أول كلام = جملة فعلية ابتدائية لا محل لها من الإعراب.

- فعل وفاعل بعد ظرف مضاف =

- اليه.
- (كأنّ) واسمها وخبرها لبيان هيئة معرفة قبلُ = جملة اسمية في محل نصب حال من المعرفة.
- الثانية = شرطية للمستقبل..
- (لا) قبل فعل ماض= طلبية للدعاء .
- (حتى) قبل فعل مضارع منصوب تفيد الزمان = لانتهاء الغاية الزمانية.

ومثل هذه المعادلات يقدم لنا أجنحتها اليمني سياقُ المفردات، وأجنحتها اليسرى ما أتقناه من أصول وقواعد نحوية، ويكون التعبير عن ذلك كله بدائيًّا بسيطاً في المدارس الثانوية للتقريب والتوضيح، ثم يصبح دقيقاً وافياً في المراحل الجامعية للتخصصفي اللغة أو الأدب أو العلوم الشرعية.

#### ٦- مراعاة المستويات اللغوية:

لما دعت الرئاسة السورية إلى تنمية العربية وفرضها على حقول التعليم والإعلام والإعلان شيرع زملاؤنا الغيورون على عروبة اللسان ينادون بوجوب الفصاحة للجميع، وفي هذا ما يخالف مقتضيات الحياة العملية، إذ لم يكن جميع الشعب العربي

جملة فعلية في محل جر مضاف يومًا يتداول الفصحى في أعماله. نعم؛ لم يكن لديه عامية كما زعم المستشرقون، ولكن كانت مستويات الخطاب بينهم تختلف بحسب القبائل والبيئات والأفراد، حتى جُعلت الفصاحة في قريش - (إنَّ) قبل جملتين أولاهما تسبب ومَن سار على هديها، ثم يلي ذلك درجات تصل إلى الضعيف والرديء والمذموم والمنكر. ونحن يمكننا توزيع القطاعات اللغوية على أبناء الأمة بحسب وظائفهم كما يأتى:

أ - اللغة العربية الفصحي خاصة بالأدباء، فيما ينتجون من شعر ونثر فني، ليكون في أعلى مراتب الفصاحة والبيان. فهم يتناولون تجاربهم بالأسلوب التعبيري الرفيع، لينقلوها مصبوغة بوسائل الخيال والعواطف، ومتوهجة بالفصحى والنسج الأخّاذ، في الشعر وفنون القول الأدبي.

ب – اللغة العربية الفصيحة تكون خاصة بالعلماء. فهم يعالجون معلومات وحقائق عميقة تحتاج إلى التعبير الدقيق بالأسلوب الفصيح، للدلالة التي هي غاية البيان. وهذا يقتضى اختيار المفردات المناسبة والمصطلحات والتراكيب الموجزة والأدلة الواضحة، في مختلف العلوم.

ج - اللغة العربية الصحيحة تخص الموجِّهين في غير مجالات الفن الأدبي والبحث العلمي. فالمعلمون والأساتذة والمدرسون في جميع المستويات والميادين المدنية والعسكرية والدينية، وخطباء الجوامع ورجال الوعظ والإعلام والندوات والمؤتمرات، والعاملون في ميادين القضاء، كل هـؤلاء يكفينا منهم أن يحسنوا التعبير الصحيح، دون مطالبتهم بما ليس من مقتضيات أعمالهم.

و - اللغة العربية الوسطى تقتصر على جماهير المواطنين غير المذكورين قبل، خلال ممارستهم شيؤون الحياة اليومية في المنازل والأسواق والمنتديات والمهن المختلفة. ونعنى بالوسطى التعبير القريب من الصحيح من دون تقعّر في الإعراب.

وهدا التوزيع للمستويات يذكّرنا بما نطلبه من الصحة الجسمية في المواطنين. فالجمال الجسماني والتفوق في المباريات الدولية والعالمية تختص بهما زمرة لا تتجاوز الواحد من مئّة الألف، ثم إنّ العناية الطبية المشدّدة تقتصر على من هو في أخطر الأمراض. أما جمهور الناس فحسبه أن



يكون لديه صحة الجسم وصفاء النفس، لتيسير شؤون الحياة، ثم بين هؤلاء وهؤلاء مستويات تناسب وظائف كل إنسان.

#### ٧ - القدوة الرائدة:

الحياة العملية لتكوين المهارات اللغوية تحتاج إلى نموذج حي يُقتدى به، وقد كنتُ ناديت بذلك منذ عقود، ثم حضرت مؤتمرًا في إحدى الجامعات الخليجية بالقصيم لبحث واقع العربية، فذكر الزملاء الكرام مفاخرها في القديم ومآسيها في الحاضر. وعندما صار الحديث لى أشرت إلى مقولاتهم بالشكر، ثم رجوتهم أن يتركوا عامياتهم في التدريس والحوار التعليمي لتيسير الصحة اللغوية، فكان في النهاية أن تصدر السيد عميد الكلية الدكتور سليمان العَودة - أكرمه الله - منبر بوجوب ذلك ومنع اللهجات المحلية في الميدان الجامعي والتهديد بما

ثم أُنشئت رياض ومدارس فے مدینتی دمشق بسوریة، وأبها بالسعودية، تلتزم الصحة اللغوية في جميع أعمالها، واستطاعت أن تجتذب أنظار الآباء الغيورين على العربية، والمسؤولين الذين يهمهم شان عروبة اللسان. ومثل هذه

المدارس وتلك الكلية المباركة يكون قدوة تشجع الآخرين وتحقق كثيرًا مما نصبو إليه في هذا الميدان.

وأخيرًا فعلينا جميعًا أن نستقبل العولمة بالعوربة، وأعنى بها إعادة أجيالنا إلى اللغة الأمّ، بالتبليغ والتقريب والإيناس، كما فعل أجدادنا الكرام من الصحابة والتابعين رضى الله عنهم، حين نقلوا الصحة اللغوية إلى بلاد الشام والعراق والمغرب والحبشة، ثم أشاعوا عروبة اللسان في البلاد الإسلامية قاطبة. وإذا جرينا في

هذه السبيل هزمنا جحافل العولمة، ونافسناها في مناطق نفوذها، ثم غزوناها في دارها وأعدنا للتاريخ وجهه الحضاري المُشرق، وضممنا إلى صفنا تلك الشعوب الإسلامية التى تحبنا ونحبها فنتعاون لدحر العدوان والغزوات الثقافية.

وفي هذه السبيل كنت أكافح منذ نصف قرن في الجامعات العربية وغيرها، وأصدرت عشرات الكتب المؤلفة والمحققة، وعشرات المحاضرات والمقالات، كل ذلك لترسيخ عروبة اللسان والمهارات النحوية، واستبعاد

الثلاثية اللغوية بالصحة والسلامة والتفرد العربى الأصيل، مع تجنب كثير مما كان في تخطئة الصواب وفرض مذهب نحوى أو لهجة قبلية معينة، لنؤسس للصحة اللغوية وجهها العربى الكامل القسمات. وكان لى أيضًا شرف المشاركة في ندوات ومؤتمرات لهذه القضية، في البلاد العربية والإسلامية كما خصصتها بأبحاث من مثل:

اللغة العربية الفصحى: أسباب انحدارها وعوامل النهوض بها، ومهلا بعض هذا التحكم بتحريم المباح من التعبير، وتيسير التراث لخدمة الثقافة، والمستقبل المشرق للنحو العربي، والمهارات اللغوية وعروبة اللسان، وتطور مشكلة الفصاحة، ولا يزالون يقاتلونكم في: ميدان التعليم والبحث العلمي وعروبة اللسان، وأسس تكوين المهارات النحوية، والتحليل النحوى أصوله وأدلته، والاقتصاد اللغوي في صياغة المفرد، ووظيفة المصدر في الاشتقاق والإعراب، وإشكاليات في البحث والنقد النحويّين، وقراءة موجهة لنصوص التراث، ومشكلة العامل النحوى ونظرية الاقتضاء، وتاريخ الاحتجاج النحوى بالحديث الشريف، وعلم تحقيق المخطوطات العربية، وعلامات الترقيم في اللغة العربية، وفتاوى

في علوم العربية، وإحياء البحث العلمى ونشوء اللغات وتطورها في المنظور الإسلامي، وجذور التحليل النحوى في المدرسة القرآنية القديمة، والنهج الإسلامي في التعليم العالى، والتفسير الوافي المفيد لفهم القرآن المجيد، وإعراب القرآن المنهجي، وأين قدسية العربية؟

وتوجت ذلك كله بمجالس أسبوعية دائمة منذ بضع سنوات، في جامع عبدالله بن عباس -رضي الله عنهما- بحلب، لإعراب القرآن العظيم باللغة الصحيحة مضردات وجملاً وأشبه جمل ومعانى أدوات وتحليل المسائل الصرفية، مع التزام قراءة واحدة من النص الكريم، والوجه الموحّد في التحليل، لاستبعاد الترهيب الذي يشنه بعض المتحدلقين في الإعراب والتفسير ونشر التراث والوعظ والإرشاد.

وخلال ذلك أيضًا شاركت في دورات لعوربة العرب وغيرهم، أو لرفع مستوى العاملين في حقول التعليم والخطابة الدينية وعمليات تحقيق المخطوطات، فكان فيها خدمة للغة القرآن ملأى بالمفاجآت. ففي الخليج العربي شاركتُ في دورة لغير العرب، كان نصيبي حضورها

بعد زملائي، فخاطبت الطلاب باللغة المبسطة، ولاحظت عدم إدراكهم ما أتحدث به، لأن من تقدمونى كانوا يتحدثون بلهجاتهم العامية المختلفة. ولا غرو أن تكون النتائج سلبية، لما تُحمّل الطلاب من أمشاج. أما المفاجأة الأتعس حقًا فكانت في دورة خليجية لرفع مستوى المعلمين للعربية.

وهنا كان حظى الحضور بعد الزملاء أيضًا، فصرت أقرر باللغة الصحيحة كدأبى المعهود، فتأتيني أسئلة المعلمين والتعليقات باللهجات المحلية . ولما أنكرت ذلك عليهم استنكروا قائلين: إن المدرسين كلهم درسوهم وحاوروهم باللهحات الخاصة. فأجبتهم: إنكم أهل السُّنة والجماعة، وممارسة فصيح الكلام سُنَّة لا تجوز مخالفتها، فاعتذروا بأن التعليم بالفصيح يوقع المدرسين في الإثم باللحن، والعامية تنجيهم من ذلك لأن الإخلال فيها مباح. ولقد عجبتُ من هذه الأباطيل، وقلت لهم بصراحة: من أين جئتم بهذه الفتوى الشيطانية؟

بللقد شاركت في دورة لتأهيل المستعربين في الصين الشعبية، واستطعت أن أزرع في ألسنتهم وعقولهم صحة اللفظ والقراءة والكتابة والتفكير بعروبة اللسان.



ولما كانوا يرفضون قراءة الشعر الاعتقادهم أنه لا يُقرأ ولا يُفهم، كما وسوس إليهم شياطين المرتزقة، يسرت لهم إتقان علمي العروض والقوافي، وزدت على ذلك تحفيظ النصوص القرآنية والشعرية، وإجراء التحليل النحوي المبسط في الإعراب والصرف.

فقد درّست هذا وغيره مع بعض الأساتذة من جامعة دمشق، درّسناهما عشرات ممن هم على

معرفة مشوهة للعربية، علّمناهم في (٧٠) يومًا ترميم ما لديهم مع تفصيلات كافية، وكانت النتائج باهرة لدقة الاستيعاب والإنقان بما تبدى في الامتحانات. وعلى سبيل المثال كان الامتحان في العروض والقافية بأبيات من النشيد السوري لكل منها قافية متميزة، فاستطاعوا بيان البحر والقوافي بشكل ناجح جدًّا.

وكذلك ما جرى في سورية لتعليم الناطقين بغير العربية

من الأجانب، إذ شاركتُ (مركز اقرأ) في وضع خطة ذات ثلاثة مستويات مع تصنيف الكتب اللازمة لها وترجمة المفردات الشائعة والمصطلحات والمفاهيم الأجنبية الأساسية. وهذه الخطة تستغرق ستة أشهر من الدراسة، يتخرج فيها الطالب متقنًا للحوار والكتابة والترجمة والقراءة. وقد نُفّذتُ تلك المناهج في دمشق بنجاح كريم، ثم انتقلت إلى الإمارات العربية لتقوم بواجبها تحت شعار (اللسان الأمّ). وإنما كانت هذه الخطوات الإيجابية فيما ذكرت، لما تحلّى به الطلاب والأساتذة من وفاء ورغبة ومحبة وجد وإخلاص.

تلك قصة جهادي في إكرام العربية وخدمتها، وتعبيد السبل لنشرها وتنميتها، وتثبيت جذورها في النفوس والألسنة والأقلام والأفهام والممارسات العامة والخاصة. فلنعمل معًا في هذه السبيل طاعة لله ورسوله الكريم صلى الله عليه وسلم، والحمد لله رب العالمين

#### الهوامش:

<sup>(</sup>١) انظر النهج الإسلامي للتعليم العالي ص ٢٣٢ – ٢٤٢ .

<sup>(</sup>۲) تطویر مناهج تعلیم القراءة ص ۲٦٩ ۲۷٤.



د. خالد بن سعود الحليبي - السعودية

تفوح من أوتساري ناف ورة الأفكار يا روعاة الأوكار كالسبح في الأساحار

ياألفشيهة هنا تشير في حشاشيتي في وكرها عصيفورتي تطبخها تغريدة

ابسط يديك مع الصباح وقل له

إنى شربت دم الغروب لأرتوي



هات الضياء وخذ بقيةً ليلي

فسكرت منه فلمتُ مُقلة جهلى

\*\*\*

\*\*\*

وعينه في الجهات الست تضطرب

وشما إذا لم يكن في روحه شهب

وشارت على شفتي العاديات تجول وتبرى بقايا الفتات

قديدعي السعي للأمجاد مرتجل لا ينحت المرء في لوح الخلود له

تناهبني الشبوق والأمنيات

ولم يبق حولي سوى السافيات



\*\*\*

تعتبر المناهج النقدية المختلفة وسائل لقراءة الأعمال الأدبية، وسبر أغوارها، فهي بالتَّالي تابعة لها تبحث فيها عن تجليات الذات المبدعة، ومقصدياتها، والتّأثير الحقّق في القارئ، وبناء خطابه والظواهر الختلفة المتجلِّية فيه، ولرصد تلك الأبعاد ظهرت إلى الوجود مناهج عدّة، حاول كلّ واحد منها مُعاينة تلك الأبعاد، فكان منها المنهج التَّاريخي، والاجتماعي، والنَّفْسي، والبنيوي، والأسلوبي، والسّيميائي...إلخ، وهي -على كثرتها - لم تستطع الإلمام بجميع جوانب العمل الأدبي باعتبار أنَّ كلِّ منهج من تلك المناهج قد ركز على زاوية محدَّدة من العمل الأدبي دُون سواها، بل تحوّلت في كثير من الأحيان إلى قوالب لضبط «النَّماذج الصنوعة، لا لتصبُّ فيه النماذج وتصاغ»(١)، وحينما ننتقل إلى الحديث عن الأدب العربي نكتشف أنّ المهارسة النقدية المرافقة له بعيدة عنه باعتبار أنّ أكثر المناهج النَّقدية قدَّ رأت النور في الغرب، فاهتمَّت بدراسة الأدب الغربي، لا العربي، وذلك سواءً على مستوى التَّنظير أو الممارسة، وبالثَّالي فإنَّ مميزات هذا الأدب -أي الأدب العربي · تظلُّ بعيدة عن دائرة الاهتمام، وعن التَّقدير الحقيقي.

اجل نظر یا

نقدىة

عربية

إنّنا عند هذه المرحلة من التّاريخ، وبهذا الوعي الّذي وصل إليه العالم العربي، والفكر العربي على وجه الخصوص، تتبادر إلى الأذهان بعض التساؤلات: كيف يُمكننا تحرير النّقد العربي من أسر المناهج الغربية الوافدة؟ وهل من المكن تطوير التّأملات الواعية الّتي تحدّث عنها بعض النَّقاد والدّارسين العرب -قديمًا وحديثًا - لتُشكل دعائم لنظرية نقدية عربية مُعاصرة، تتناسب مع طبيعة الأدب العربي، وخصائص لغته ومميزات أمّته، دون إحداث القطيعة مع القيم الإنسانية العالمية والمشتركة، وبالتّالى الاحتفاظ بخصوصياتنا دون الانسحاق تحت مظلّة العولمة الغربية؟

إنّ الحسم في مسألة اختيار المنهج المُلائم

لدراسة أي عمل إبداعي، يقتضى العودة إلى

ما يشمل عليه هذا الخطاب من مرتكزات،

وهذا ما سيساعد النَّاقد على تحديد دعائم

المنهج المُلائم الّذي سيكون قادرًا على تقديم

دراسة نقدية علمية، مستوحاة من طبيعة

العمل الأدبي المنقود، ونظرًا لاختلاف الأبعاد

المكوِّنة لأى خطاب، فيبدو منطقيًا أنَّ الاكتفاء

بمنهج واحد يُعدّ تحديدًا مُجحفًا.

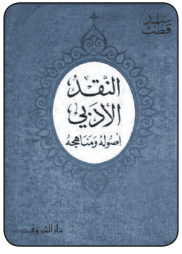
إنّنا ونحن نطرح هذه التساؤلات نُضيف إليها تساؤلاً آخر خاض فيه العديد من النّقاد والدّارسين وهوعن إمكانية طرح المنهج التّكاملي ممثلا لهذه النّظرية العربية المنشودة؟

# ⊳ مسح تاريخي مختصر لسار المنهج التّكاملي:

إنّ البحث العلمي يقتضي عند هذا المقام التعريف بالمنهج قبل الخوض في تاريخ ظهوره، والحقيقة أنّ تسميات هذا المنهج تختلف من ناقد إلى آخر، «فهو المنهج التّكاملي، أو المتكامل، أو التّركيبي، أو المركّب، أو المتعدد، أو المتكثر، أو منهج اللاّمنهج، أو منهج من لا منهج له، أي منهج من لا يركن إلى منهج واحد، وإنّما من يغمس قلمه في كلّ المناهج والمحابر»(٢)، وهناك أيضًا من يسمّيه بـ: النّقد الدّيمقراطي، أو النّقد الحواري، أو النّقد المفتوح»<sup>(٣)</sup>. ومهما تكن تسميات هذا المنهج فإنّ ظهوره عند العرب كان مُبكرًا، في أواخر الأربعينيات، وأوّل من أشار إليه كان: «سيد قطب» الّذي سمّاه «المنهج المتكامل» في كتابه: «النقد الأدبي، أصوله ومناهجه».

لقد قسم «سيد قطب» المناهج إلى ثلاثة أقسام: (الفني، التاريخي، النفسي)، واقترح بعد ذلك أن يكون المنهج المتكامل مزيجًا من المناهج المذكورة آنفا، قال: «ومن مجموعة

هذه المناهج قد ينشأ لنا منهج كامل نُسميه المنهج المتكامل»<sup>(٤)</sup>، ويتميّز بأنّه يتعامل مع العمل الأدبي ذاته، غير مغفل علاقته بنفس قائله، ولا تأثيرات قائله بالبيئة، ولكنه يحتفظ للعمل الفني بقيمه الفنية





د. شكري فيصل

المُطلقة، غير مقيدة بدوافع البيئة وحاجاتها المحلية، ويحتفظ لصاحبه بشخصيته الفردية، غير ضائعة في غمار الجماعة والظّروف، ويحتفظ

للمؤثّرات العامّة بأثرها في التّوجيه والتّلوين، لا في خلق الموهبة ولا في طبيعة إحساسها بالحياة»(٥).

ناقش عام ۱۹٤۸ «شیکری فيصل» رسالة ماجستير بجامعة الملك فؤاد (القاهرة) بعنوان: (مناهج الدراسة الأدبية في الأدب العربى)، ووصل من خلال دراسته إلى منهج جديد سيمّاه: (المنهج التركيبي) والذي بناه على فكرة أنّ «خطأ النّظريات كان يأتى من أنّ كلِّ واحدة منها حاولت أن تستأثر بدراسة الأدب العربى وأن تتفرّد هى بتفسيره وتعليله (...) غير أنّ واحدةً من هذه النّظريات لا تستطيع أن تلفّ هذا الأدب كلّه وتشتمل عليه، ولذلك كان لا بد من هذا المنهج التّركيبي الّذي يقوم على وصل نتائج الدراسات المختلفة»(٦).

أمّا الدكتور «أحمد كمال زكي» (والّذي كان رئيس قسم اللغة العربية وآدابها بكلية الآداب - جامعة عين شمس) فقد سمى المنهج به: «الاتجاه التكاملي» وقال مُعرّفا به: «لعلّ هذا المصطلح لا يخضع لأيّ تعريف فني واضح المعالم، فهو ليس نقدًا تاريخيًا خالصًا، ولا نقدًا بلاغيًا ضيقًا، ولا نقدًا نفسيًا محدودًا بما يُدلي به أقطاب السّيكولوجية من تفسيرات وترجيحات متعددة وقد تكون متناقضة، كمًا أنّه لا يقف

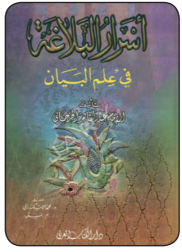
عند حدود معيّنة بقدر ما يقف عند الشكل التعبيري ودلالاته، وقد يُطيل الوقوف عند النسيج باعتباره قالبًا لمعان تُنقل، ويمكن أن تحلّل شأنها في ذلك شأن أيّة تجربة إنسانية، وفي الوقت نفسه يواجه بصراحة الإمكانات اللّغوية الّتي تفتّق عن مثلها ذهن عبد القاهر الجرجاني في كتابيه: «دلائل الإعجاز، وأسرار البلاغة»، والإمكانات الّتي يهيئها المنوع» العمل الأدبي بحسب استعداد الأدبي وثقافته وأيديولوجيته» (٧).

نادى بهذا الاتجاه عددٌ آخر من النقاد أمثال: الدكاترة شوقيضيف، ومحمد الصادق عفيفي، وعبد المنعم خفاجي، وجورج طرابيشي، ويوسف الشاروني...إلخ.

ومقابل هذا التّوجّه نجد مجموعة أخرى من النقاد الّذين دعوا إلى تطبيق هذا المنهج بحذر، من أجل تحقيق الغاية المرجوة من الدّراسة دون تحويلها إلى «كومة أو خليط من المعلومات الّتي لا تخضع لأيّ ضابط أو نظام» (٨)، ويعمد النّاقد أثناء دراسته إلى التّركيز على منهج محدّد «يجعل منه نقطة ارتكاز أو محور انطلاق، ينطلق منه للاستفادة من بقية المناهج بحسب حاجته إلى كلّ منها في الوقت المناسب والمكان المناسب، على أن يعود إليه بعد تحصيل الفائدة

المرجوة، وبذلك فقط يكتسب البحث ثراء دون أن يفقد نظامه»(٩).

نجد من بين النّقاد الذين اتجهوا هذا التوجه، ودعوا إلى تطبيق هذا المنهج، مع تلك المحاذير: «الدكاترة





د. شوقي ضيف

حسام الخطيب»، و«أحمد هيكل»، والنّاقد اللبناني: «سامي سويدان». نجد توجّهًا آخر عند النّقاد الّذين -وبالرّغم من دعوتهم - «إلى هذه الدّائرة التّكاملية الواسعة

المشدودة إلى مركز منهجي (...) يحرصون على اتساق العناصر المنهجية المركب بينها في هذا النّطاق التّكاملي حيث نتلمس مثل هـذا الحـرص لـدى الدكتور عبد الرحمن محمد القعود»(١٠) حينما درس الشعر الحداثي الغامض، فقال: «لم أشأ أن ألتزم منهجا أو تقالید وأفكار مذهب نقدی محدّد، لقد قدرت أنّ التّجوّل في المذاهب النّقدية، وبخاصّة الحديثة بحكم موضوع الدّراسة هو أكثر عطاء، لم تكن عندي حساسية تجاه أيّ منهج أو مذهب بقدر ما كان عندى من حرص على تعرّف مقولاته وأفكاره والإفادة ممّا يمكن الإفادة منه. ولهذا وظَّفت مقولات أسلوبية وبنيوية وسيميائية (سيميولوجية) وتفكيكية وعلم نصية وتأويلية، وجمالية تلقية، كما وظّفت مقولات من النّقد العربي القديم. أي إنّ ما نهجته هو منهج مركب من عدة مناهج تتسق جميعها في الأساسات والرّكائز المعرفية، وهو اتّساق يجعل التركيب بين عناصرها أو بعضها أمرًا مشروعًا من الوجهة المنهجية»(١١).

وظهر بالموازاة مع هذه الدّعوات تيّار آخر من النّقاد ممّن شكّكوا في جدوى مثل هذا المنهج نظرًا للصّعوبات الّتي تلفّه، ذلك أنّ

وصعوبات تجعل منه طموحًا أكثر منه منهجًا عمليًا، ودعوةً مثاليةً أكثر منها برنامجًا واقعيًا»(١٢)، واشترك في هذه النّظرة عددٌ آخر من النّقاد أمثال الدكاترة: سعيد علوش، وشبكرى عزيز ماضي، وجابر عصفور، وعبد الملك مرتاض اللَّذي شبدّد بقوّة على رفض هذا المنهج، واصفًا إيّاه بالرّؤية المغالطة، وأضاف إلى هذا الوصف قائمةً أخرى من الأوصاف الّتي لا نرى ضرورتها في هذا المقام، قال: «... أولى لنا أن ننشد منهجًا شموليًا ولا أقول: منهجًا تكامليًا، إذ لم نر أتفه من هذه الرّؤية المغالطة الّتي تزعم أنّ النّاقد يمكن أن يتناول النّص الأدبى بمذاهب نقدية مختلفة في آن واحد. فمثل هذا المنهج مستحيل التّطبيق عمليًّا، إذ لو أردنا أن نطبقه على نصِّ أدبى، في تصورنا على الأقل، كان علينا أن ندرسه من الوجهة الاجتماعية، ثمّ من الوجهة البنيوية، ثمّ من الوجهة الألسنية ثمّ من الوجهة التينية، ثمّ من الوجهة اللانسونية الجمالية، وهلم جرًّا إلى ما لا يُحصى من المذاهب والنّزعات، فهل مثل هذا العمل ممكن الحدوث؟ وكيف يجوز التّقول على النّص الأدبى البرىء والعبث به على هذا النّحو المريع؟

الدّعوة إليه «لا تخلو من عوائق

ومهما يكن من أمر، فإن مثل هذا السلوك الفكري يُشبه الشّطحة البهلوانية الّتي لو طُبّقت في مجال العمل لأمست ضحكة هزأة سخرة إلى ما لا حدود له من المعانى الدّالة

د. أحمد هيكل



د. عبدالملك مرتاض

على الضّحك والسّخرية والاستهزاء، إذ كان علينا، أو سيكون علينا، ولا كان ذلك على كلّ حال، وهو مستحيل الكينونة على كلّ حال، أن ندبج عدّة مجلّدات عن حكاية شعبية واحدة، أو قصّة واحدة، أو قصيدة واحدة،

أو رواية واحدة، على أساس أنّنا نعالجها من مستويات منهجية متباينة، كلّ مستوى يهيم في واديه السّحيق، إلى أن يرسب في البحر العميق» (١٣).

#### ⊳ أسئلة منطقية لا بدّ منها:

لقد امتلأت المكتبة العربية بالعديد من الكتب الّتي ساندت هذا المنهج ودعت إليه، وبكتب أخرى سخرت منه وعادته. ومهما يكن من أمر، ودون الخوض فيها (إذ إنه ليس موضوع بحثنا)، تتبادر إلى الأذهان بعض الأسئلة المنطقية، والّتي لا يمكن أن نفصلها عن واقعنا العام، ونحن إذ نجد من يدعو إلى هذا المنهج، ويرى «أنّ التّركيب هو سبيل الخلاص من أزمة المنهج، والفكاك من خطورة التّعصب والزّيف الّتي هي من عواقب «الواحدية» (١٤)، نتساءل إن كانت هذه هي فعلاً الغاية الّتي يجب أن تُستنفد القوى من أجلها؟ ألسنا في سعينا من أجل حسن تجميع مختلف المناهج، وتطبيقها على نتاجاتنا الإبداعية نسعى في الحقيقة إلى تكريس الهيمنة الأجنبية على تفكيرنا؟

أليست تلك المناهج -وإن اجتمعت أو تفرّقت - هي في الحقيقة الأولى نتيجة لقراءات للأدب الغربي، لا العربي، فكيف نسعى إلى تطبيق ما فُصّل لغيرنا، ونُلسه

عنوةً لأدبنا، فإن ظهرت إشكالات أثناء التّطبيق، رددناها إلى النّص، لا إلى المنهج، ونسينا أنّ المناهج قد وُجدت أصلاً لقراءة الإبداع، وتلمس ظواهره المختلفة، فمعلومٌ أنّ الحركة النّقدية لا تقوم إلا بعد قيام حركة أدبية ناضجة سابقة، وليس لها أن تتحوّل إلى قوالب محددة للإبداع، والأدب العربي -شعرًا كان أو نثرًا -متميّز عن آداب الأمم الأخرى.

يتبادر إلى الذّهن تساؤلٌ آخر، ونحن نسعى إلى التنسيق الجميل بين هذه المناهج، وتطبيقها على أدبنا دون تحاليل مُسبقة، ألسنا بذلك كالطّبيب غير الخبير الّذي -ومن شدّة إعجابه بقلب جاءه في علية مبردة مكتوبٌ عليها: «صالحٌ للزّرع في أي جسد إذ كان قلبًا لرجل سليم»، فأسرع إلى زرع القلب دون إجراء التّحاليل الضّرورية للنّظر في مدى ملاءمة ذلك القلب للرّجل الرّاقد أمامه، ونسى أنّ في عمق الرّجل المريض قلبًا لا يزال حيًّا، وقد ينبض بالحياة ثانية مع علاجات بسيطة.

إنّنا في لحظة انهيار الحلم العربى اندفعنا في انبهار شبه أعمى في اتّجاه الحداثة الغربية، غير واعين بالأخطار التي ستبثّها إلى عمق هويتنا الثّقافية والقومية، وواقع الفكر العربي

-سواء أكان ذلك داخل حصون الجامعات أو خارجها - خير دليل على ذلك.

إنّ الاتّجاه إلى النّظرية النّقدية العربية لا بدّ أن يبدأ من المقدّمات العربية، والقول بهذا الاتّجاه يعنى رفض الاتهام الموجه للعقل العربي بأنّه عاجزٌ عن تطوير نظرية نقدية نابعة من تراثه العميق، وإن اقتبس من عقول الأمم الأخرى ما يتناسب مع خصوصيات واقعه، «فلم يكن العقل العربي قطّ متخلّفًا، كلّ ما حدث أنّنا في انبهار بإنجازات العقل الغربى وضعنا إنجازات البلاغة العربية أمام مرايا مقعرة صغرت من حجمها وقلَّات من شأنها»(١٥)، وربما هذا التّقزيم لمنجزات العقل العربي من جهة والارتماء الكامل في ثقافة الغرب هو ما أدّى إلى هذا التّأخر في إنشاء نظرية نقدية عربية، تتناسب مع طبيعة الأدب العربى وخصائص لغته، ومميزات أمته.

# ⊳ بدائل مقترحة:

بدأ مصطلح الأدب الإسلامي، والنّقد الإسلامي في الظّهور في العقدين الأخيرين من القرن العشرين وعُرضا بديلا للأدب والنّقد الشّائعين حاليًا، وعلى كلّ حال؛ فإنّ هذا المصطلح قد وظّف «للدّلالة على لون من الأدب المنتج

في البلاد العربية والإسلامية يتأسّس على العقيدة الإسلامية، وما تتضمنه من تصوّر للوجود ويسعى لتمثّلها فيما يصدر عنه، سواء على مستوى القضايا والاهتمامات، أو على مستوى الشّكل واللّغة والقيم الجمالية عمومًا.

وينطلق النّقد المصاحب لذلك الأدب من الأسس الإسلامية نفسها، في الوقت الدي يسعى فيه إلى ترسيخ تلك الأسس وإشاعتها ودراسة الأدب المنتج وفق تصوراتها، ونقد ما يخالف تلك التّصورات»(١٦).

ودعمًا لهذا الاتّجاه ظهر ما تمّ تسميته به: «رابطة الأدب الإسلامي العالمية»، والتي عملت على إكمال مسيرة الأدب الإسلامي في العصر الحديث من جهة، وإنشاء البديل النّقدى الإسلامي من جهة أخرى، وقد مرّ إنشاء هذه الرابطة بمراحل عديدة، إذ بدأت فكرة راودت أذهان عدد من الأدباء الإسلاميين من مختلف الجنسيات، ثمّ بدأت تتجسّد في لقاءاتهم الّتي بدأت عام ١٩٨٠م إلى أن استقر رأيهم على تكوين هيئة تأسيسية تدرس أبعاد الفكرة، وتخطَّط لها وتراسل الأدباء، والنّقاد والدّارسين في سائر الأقطار الإسلامية، ثمّ كانت النّدوة العالمية للأدب الإسلامي الّتي دعا إليها «الشيخ أبو الحسن الندوي»

في «لكنو» بالهند في شهر أبريل ١٩٨١م، حيث اتّخذت توصية مهمّة تتضمّن إقامة رابطة عالمية للأدباء الإسلاميين، وتعزّز هذا الاتّجاه في ندوة الحوار حول الأدب الإسلامي الّتي عُقدت في رحاب الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة في شهر مايو ١٩٨٦م، ثمّ في ندوة الأدب الإسلامي التّي عُقدت في رحاب جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في شهر أبريل سعود الإسلامية في شهر أبريل ١٩٨٥م.

وفي خلال هذه الفترة قامت الهيئة التّأسيسية للرّابطة بالاتّصال بالشّيخ «أبى الحسن الندوي» وعرضت عليه ما قامت به من أعمال تمهيدية واتّصالات موسّعة، ثمّ دعت الهيئة إلى المؤتمر العام الأوّل للرّابطة، والَّذي عُقد في رحاب جامعة ندوة العلماء بـ: «لكنو» في الهند في شهر يناير ١٩٨٦م حيث تمّ وضع النّظام الأساسي للرّابطة، وانتخاب مجلس الأمناء، وتم الترخيص الرسمى للرابطة في مقرّها الرّئيسي بمدينة «لكنو»، ثمّ انتقل مقر الرّابطة إلى مدينة الرياض في المملكة العربية السعودية سنة ۲۰۰۰م.

وعن دواعي إنشاء هذه الرّابطة قال الموقع الرّسمي المتحدث لها في باب النّشأة:

وفرل (الرقع المراحوة إلى الله عز وجل عن المراحوة إلى الله عز وجل عن المراحوة إلى الله عز وجل عن المراحوة المناحسة (المسلمي وانتشار الله والمسلمي وانتشار الله والمسلمي وانتشار الله المراحوة والمسلميين إلى التفاعر في إنشار رابطة المراحوة المسلميين إلى التفاعر في إنشار رابطة المسلمين المراحوة المراحوة

رابطة الأدب االسامور العالمية

«إنّ واجب الدّعوة إلى الله عز وجل عن طريق الكلمة الأصيلة الملتزمة، والسّعي إلى تعزيز الأدب المزوّر الإسلامي، وانتشار الأدب المزوّر في العالمين العربي والإسلامي، كلّ ذلك دعا بعض الأدباء الإسلاميين الى التفكير في إنشاء رابطة تجمع صفوفهم، وتشدّ كلّ واحد منهم بعضد أخيه، وترفع صوتهم، وتقفهم على واجبهم في التّأصيل للأدب الإسلامي، ونقد المذاهب الأدبية العالمية ومناهج النّقد الحديثة، وإيضاح ما فيها من إيجابيات وسلبيات»(١٧).

لقد تضمّنت المادة الثّالثة من النظام الأساسي للرّابطة أهدافا كثيرة، نذكر بعضها على سبيل المثال لا الحصر لما لها من علاقة بموضوع بحثنا:

- تأصيل الأدب الإسلامي وإبراز سماته في القديم والحديث.

International League Of Islamic Literature

تجمع صفونهم وتشر كل والحر منهم

بعضر أخيه، وترنع صرتهم، وتقفهم

ملى واجبهم في التأصيل للأوب

الإسلامي. ونقر الزاهب الأوبية

(العالمية ومناهج التقر الحديث. وإيضاح ما نيها من إيجابيات وسلبيات

- إرساء قواعد النقد الأدبي الإسلامي.

- صياغة نظرية متكاملة للأدب الإسلامي.

- وضع مناهج إسلامية للفنون الأدبية الحديثة (١٨).

- نقد المذاهب الأدبية العالمية

ومناهج النقد الحديث، وإيضاح ما فيها من إيجابيات وسلبيات. أقامت الرّابطة عددًا كبيرًا من الملتقيات والنّدوات، والّتي تناولت مختلف قضايا النّقد والأدب من الوجهة الإسلامية، وذلك لدعم الاتّجاه الّذي اختارته، وبالإضافة إلى إصدار عدد لا بأس به من المجللّت الورقية والإلكترونية، والرّوايات، والرّوايات،

والمسرحيات، وأعمال أدبية أخرى موجّهة للأطفال، صدر عن مكتب البلاد العربية التّابع للرّابطة عدد من الأبحاث والدّراسات الّتي تناولت بعض القضايا النّقدية من الوجهة الإسلامية، من ضمنها:

- ١ نظرات في الأدب للشّيخ: أبي الحسن الندوي.
- ٢ الشَّخصية الإسلامية في الرّواية المصرية الحديثة (تحليل ونقد) للدكتور: كمال سعد خلىفة.
- ٣ الواقعية الإسلامية في روايات نجيب الكيلاني، للدكتور: حلمي القاعود.
  - ٤ قصة يوسف عليه السلام في القرآن الكريم (دراسة أدبية)، للدكتور: محمد رشدي عبيد.

وإن كانت مساعى هذه الرّابطة، ومن سار في اتّجاهها جادّة، وتتجه نحو تحقيق تلك النظرية العربية المنشودة التي تحدثنا عنها في مقدمة بحثنا فإنّ هناك من الدّارسين والمتخصّصين في الأدب الإسلامي «كالدكتور جابر قميحة» من يرى «أنّه لا يجب الاستعجال في وجود نظرية

متكاملة للأدب الإسلامي، لأنّ الّذي سيصنع هذه النّظرية هو الإبداع وليس التّنظير (...) وهذا يعنى أنّ النّظرية الإسلامية في النّقد لن تتبلور إلا بعد فترة طويلة، إذ تبدأ بتوجيهات أولية، على خطاها يصدر الإبداع الملتزم بها، وتتوالى التّنظيرات ويكون الإبداع هو سبب نموها»(١٩).

دعم هذا الاتّجاه (والّدي نعني به اتّجاه النّقد الإسلامي) مجموعة من النّقاد أمثال: عبدالرحمن رأفت الباشا، ومحمد زغلول سلام، ومحمد مصطفى هدارة، وطه عبد الرحمن، ونجيب الكيلاني، وعماد الدين خليل.

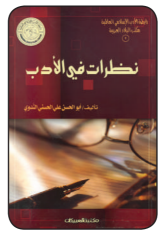
## ⊳اعتراضات مشروعة:

ظهرت إلى جانب موجة الأدب الإسلامي ونقده موجة أخرى معارضة للأولى، مُتبنية مجموعةً من الأفكار، ومقدّمة حججا وبراهين على اعتراضهم، كان من ضمنها أنّ هذا الأدب «يقوم على المضمون ولا هدف له سوى الوعظ، بعيدًا عن الغاية الفنية» (٢٠)، وأنّه أدب ديني قد وجد أصلاً لمواجهة تيّارات لا دينية، أولدعم انتماءات دينية مختلفة عنه، وبالتّالي أصبح وسيلة قتالية أكثر منه وسيلة إمتاعية، تتدخل

فيه الصّراعات الذّاتية، بعيدًا عن الموضوعية المطلوبة.

وهناك من يتساءل أيضًا عن دواعي وصيف هذا الأدب والنّقد ب:«الإسلامي»، هل غيره من الآداب وكذا النّقد مما يظهر في البلاد الإسلامية غير إسلامي؟ وهل ما تبدعه الأمم الأخرى غير الإسلامية، وتتفق في الجوهر مع القيم الإسلامية يمكن وصفه كذلك بالأدب والنّقد الإسلامي أم لا؟

في الحقيقة كثرت التساؤلات، وكلَّها مشروعة، إذ تُساهم في توضيح معالم ما يقدّم من بديل، وللتّوضيح هناك من النّقاد والدّارسين من أكد على جوهر الرؤية الإسلامية في آداب ونقد الأمم غير الإسلامية، وقالوا: إنّ «أيّ أعمال كتبت من منطلقات ثقافية وفلسفية مغايرة ولكنها تلتقى مع الرّؤية الإسلامية في جوهر رؤيتها، ومن ثمّ يمكن وصفها وإن جزئيًا بالإسلامية، وكان «محمد قطب» (٢١) أحد أوائل الَّذين أكَّدوا هذه النَّاحية في كتابه الشهير منهج الفن الإسلامي».

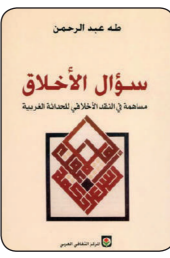


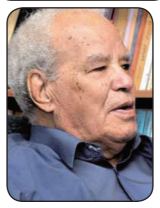
وهناك من يرى أنّ انتماء المبدعين والنّقاد إلى الإسلام هو الشّرط لهذه التّسمية، ومنضمنهم: «الدكتور: الطاهر أحمد مكي» في كتابه: «مقدمة في الأدب الإسلامي المقارن»، ورأى فيه أن «صدور تلك الأداب عن شعوب إسلامية هو بحدّ ذاته المعيار الرّئيس لوصفها بالإسلام» (٢٢).

وتشعرك في هذه النظرة الدراسات الاستشراقية الغربية التي لا تعتبر أي أدب أو نقد إسلاميا إلا إذا كان أصحابه مسلمون، وتؤثر فيه العقيدة الإسلامية بشكل أو آخر.

أمّا بخصوص الاعتراض القائل أنّه من غير العلمية نقد الأدب من منظور ديني، فقد تناول المفكر والنّاقد «طه عبد الرحمن» هذه الإشكالية في كتابه: « سؤال الأخلاق – مساهمة في النقد الأخلاقي للحداثة الغربية» وتحدّث فيه عن البناء النّقدي الّذي يقوم على الأخلاق، نجد على صفحة الكتاب رؤيته الأخلاقية هذه، قال:

«وقد جعلنا من الجمع بين الأخلاق والدين أصل الأصول الذي بنينا عليه، في الكتاب الذي بين يديك مساهمتنا النقدية للحداثة الغربية. ولا يخفى علينا ما قد يُثيره بناء هذا النقد على الأخلاق الدينية من مشاعر الاستنكار في نفوس





الطاهر أحمد مكي

المقلدة من المفكرين «الحداثيين» العرب. ولو أنهم رجعوا إلى أنفسهم ما لوجدوا أنهم يبيحون لأنفسهم ما يحرّمونه على غيرهم، فإذا جاز عندهم أن ينتقدوا الدّيني بواسطة ما هو لا ديني، فلم لا يجوز عند سواهم أن ينتقدوا اللاديني بواسطة ما هو ديني! أوإذا جاز عندهم أن ينتقدوا الأخلاق الإسلامية بواسطة الحداثة العلمانية، فلم لا يجوز عند سواهم أن ينتقدوا الحداثة العلمانية

بواسطة الأخلاق الإسلامية. فلا بد إذن من طلب أخلاقيات تنأى عن السطح الذي وقفت عنده الحداثة وتغوص في أعماق الحياة وأعماق الإنسان، فلا أعمق من حياة تمتد من عاجلها إلى آجلها، ولا أعمق من إنسان يتصل ظاهره بباطنه»(٢٣).

تحدّث أيضا الدكتور طه عبد الرحمن عن آفاق النّظرية العربية الّتي يراها، ولا يتصوّرها بعيدًا عن إطار الدين والأخلاق، قال: «ليس يخفى أنّنا كنّا نسعى منذ صدور كتابنا: العمل الديني وتجديد العقل، إلى الإسهام في تجديد الفكر الديني الإسلامي بما يؤهله لمواجهة التحديات الفكرية التي ما فتئت الحضارة الحديثة تتمخض عنها، بل كنّا نسعى، على وجه الخصوص، إلى وضع نظرية أخلاقية إسلامية مستمدة من صميم هذا الفكر، نظرية تفلح في التّصدي للتّحديات الأخلاقية لهذه الحضارة بما لم تفلح به نظائرها من النّظريات الأخلاقية غير الإسلامية أو غير الدينية» (۲۲).

إذن التّفكير في نظرية نقدية عربية يقتضي التّأصيل لها وربطها بسلسلة الأفكار القديمة، دون إغفال الرؤى الغربية الّتي تتناغم مع الخصوصيات الفكرية العربية، وكذا العقدية، والأخلاقية، واللّغوية.



#### ⊳ خاتمة:

إذا كنَّا في مقام سابق قد تحدَّثنا عن المنهج التّكامليّ، فإننا ندعو إلى تكامل آخر على مستوى مختلف يكون بين النّقاد العرب، حيثما وجدوا، ومتى ما عاشوا، لأنّ منطق الحياة يقتضى التّكامل في الجهود من أجل تحقيق البناء العام، وعليه فإن «النّظرية النقدية المنشودة لن نجدها متكاملة عند ناقد عربي واحد، ولكنها ستكون من صنعنا، نصنعها من آراء

النقاد القدماء بعد جمعها، وتصنيفها وتفريعها إلى قضايا ومسائل تستقصى جميع عناصر العمل الأدبى وأركانه»(۲۰)، وعليه فستتطلّب هذه المهمة السّامية تجميع الآراء النقدية المبعثرة في تراثنا النقدى، والتي تناولت الشكل والمضمون والصورة الأدبية والخيال والعاطفة، وطبيعة الإبداع، وماهية الشعر، ووظيفة الأدب، دون أن نغفل آراء النقد الغربي الحديث الوافدة علينا، شرط أن «لا تخرج عن قيمنا وذوقنا ولغتنا وطبيعة

الهوامش:

- (١) سيد قطب، النقد الأدبى أصوله ومناهجه، دار الشروق، القاهرة، د.ت،
- (٢) نعيم اليافي، في النقد التكاملي، مجلة «البيان»، الكويت، عدد ٣٠٦، يناير ۱۹۹۲، ص۰۹.
- (٣) يوسف وغليسي، مناهج النقد الأدبى، ط١، جسور للنشر والتوزيع، الجزائر، ۲۰۰۷،ص۳۶.
- (٤) سيد قطب، النقد الأدبى أصوله ومناهجه، دار الشروق، القاهرة، دت،
  - (٥) نفسه، ص٢٥٥ ٢٥٦.
- (٦) شكرى فيصل، مناهج الدراسة الأدبية في الأدب العربي، ط٥، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٢، ص٧، ٨.
- (٧) أحمد كمال زكى، النقد الأدبى الحديث أصوله واتجاهاته، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، دت، ص١٥٣.
- (٨) الربعى بن سلامة، الوجيز في مناهج البحث الأدبى، منشورات جامعة

- منتوري، قسنطينة، ۲۰۰۱ -۲۰۰۲، ص۲۷.
  - (۹) نفسه، ص ۲۷.
- (١٠) يوسف وغليسي، مناهج النقد الأدبي،
- (١١) عبد الرحمن محمد القعود، الإبهام في شعر الحداثة، عالم المعرفة، الكويت، ۲۰۰۲، ص۱۳.
- (١٢) صالح هويدي، النقد الأدبي الحديث قضایاه ومناهجه، منشورات جامعة السابع أبريل، ليبيا ١٩٩٨، ص١٤٠.
- (١٣) عبد الملك مرتاض، ألف ليلة وليلة، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ۱۹۹۳، ص۱۰.
- (١٤) يوسف وغليسي، مناهج النقد الأدبي،
- (١٥) عبد العزيز حمودة، المرايا المقعرة (نحو نظرية نقدية عربية)، كتاب عالم المعرفة، الكويت، ٢٠٠١، ص٤٩١.
- (١٦) ميجان الرويلي/ سعد البازعي، دليل الناقد الأدبي (إضاءة لأكثر من خمسين تيارا ومصطلحا نقديا معاصرا)، ط٢،

أدبنا العربى والإسلامي»(٢٦)، ولا ننسى أن أية نظرية كانت ما هي في حقيقتها إلا «حصيلة تراكم معرفي غزير ساهمت في صنعه أجيال من الأمم والحضارات والشعوب في القديم والحديث» (۲۷)، وعليه؛ فلا يمكن أن تنشأ مثل هذه النظرية المنتظرة على أساسات من الإقصاء المتبادل، ولنا أن نسمح لكل من يمتلك لبنة في يده أن يساهم بها من أجل هذا البناء المنشود، وحينها فقط يمكن الحديث عن نظرية نقدية عربية

- المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ۲۰۰۰، ص ۱۹.
- www.adabislami.org(\v)
- www.adabislami.org(\)\)
- (۱۹) في حوار أجراه مجدى عبد اللطيف - القاهرة لموقع: .WWW odabasham.net
- (۲۰) ميجان الرويلي/ سعد البازعي، دليل الناقد الأدبى، ص٢١.
  - (۲۱) نفسه، ص۲۱.
  - (٢٢) نفسه، الصفحة نفسها.
- (٢٢) سؤال الأخلاق (مساهمة في النقد الأخلاقي للحداثة الغربية)، والصادر عام ٢٠٠٠ عن دار نشر: «المركز الثقافي العربي»، الدار البيضاء.
  - (۲٤) نفسه، ص۱۷۱.
- (٢٥) وليد قصاب، كيف نؤسس نظرية للنقد العربى، موقع الألوكة: HYPERLINK «http://www.alukah.net»www. alukah.net، ۲۰۱۱/۲/۲۰
  - (۲٦) نفسه.
    - (۲۷) نفسه.



# ألغد

# الباسم

بعد ما اطلعت على قصيدة (الغد الباكي) للشاعر محمد سعيد علي. والتي استهلها

أرى من زوايا حياتي غدي فأبصره روضة ذاوية! توقف عنها نمير الحياة

وغارت جداولها الشادية! إلى آخر القصيدة، رأيتها قصيدة مشحونة بالنظرة التشاؤمية والتوجس المبالغ فيه حيال الغد المنتظر فآثرت أن أكتب هده القصيدة معارضة للقصيدة السالفة بعنوان (الغد الباسم)، فإليكموها:



عبدالله موسى بيلا - السعودية

أرى من زوايا حياتي غدى تدفق منها نمير الحياة وأشرق فيها الصباح البشوش تعانق فيها الورود الضياء

أرى من زوايا حياتي غدي وقلبا تشرب طعم الحياة (وقلعة عدل).. إليها تفيء وكفا.. تخيط لبوس الأمان

أرى من زوايا حياتي غدى كسيل من الحب عم الدنا أراه كحلم تخطى المحال أراه كأنشبودة للحياة

أرى من زوايا حياتي غدي تحيط به أنجم منصتات ويلبسها ثوبه المخملي لترقص في الكون أحلى الطيوف

أرى من زوايا حياتي غدي تناغى الحبيب فتشفى القلوب وتسحب ذيل الهوى والدلال تزودها أجمل الأمنيات

أرى من زوايا حياتي غدي يصوغ بها لحنه المستهام تردد أنغامها الأمسيات وتمتاح منها نفوس الظماء

أرى من زوايا حياتي غدي أراه جبالا من الأمنيات أراه خصيبا - برغم المحول -أراه.. سجونادددعلى القانطين

فأبصره جنة.. هانية وغنت عنادلها الشبادية يمد عليها يدا حانية فتعبق أنسامها الزاكية

قناديل.. تهتك ستر الظلام بمد بساط الوفا.. والوئام إذا رابها الضيم.. كل الأنام وترعى فسيل السنا والسلام

كطفل تبسم فيه الوجود وهدم بالبشر كل السدود وفك إسار الحجى والقيود تصوغ وتنشر لحن الخلود

كبدر تسيد فلك السماء يقص عليها حديث المساء ويخلع عنها الأسبى والعناء وتبعث فالنفس أزكى الضياء

كفاتنة حلوة ناعمة ببسمتها العذبة الراحمة رويدا على أنفس حالمة تنبه فيها الرؤى النائمة

كقيشارة. في بد المطرب ليصدح في الشرق.. والمغرب وينشيدها مبسيم الكوكب إلى عالم مشرق.. أرحب

بحورا من الأمل الصادق ونهرا يذيب جوى العاشق وشمسا.. ستشرق في خافقي وجنة.. ذي الأمل الواثق





منذأن تصاعدت طيورالشعرفى أجواء الإبداع وتجليات التغريد الشفيف، كان الشاعر على النعمي يتفنن في صياغة الشعر الحكاية بأسلوبه القصصي ممتزجاً بالمعاناة الواقعية، غيرمحلِّق بعيداً في سماء الخيال. كانت قصائده ذات النسق القصصى العابر تسرح في تفاصيل شتى، يستطرد فيها برغم أولية التكثيف المبير في اللمحات التصويرية الموجزة التي يطمح إليهاأي شاعر.

عبدالله الحميد – السعودية

طاردنى - وأنا أقرأ قصائده- تساؤلٌ عن سر نبنى قصيوراً، ثم نهدم جانباً هذا الحزن والتشاؤم، والهواجس القاسية، والحياة مكتظة بالآمال وميادين الابتهاجات وأفياء التنافس ونظل نلعب في جوانبها على المتجدّدة، فأجابني الشاعر على النعمي بقوله: كانت لنا زمنَ الطفولة فرصةً نلقى بها الدنيا بوجه باسم نأتى وننذهب وادعين، تخالنا

خيل بلا لُجه، ودون قوائم نعدو بها في نشهوة وبسراءة وتنافس، لكن بغير سنخائم(١) يلحظ القارئ سيطرة الصياغة القصصية، ولكن سيرْبَ الحمام يمرُّ حول قشاعم بأسلوب تقريري معبّر عن الحالة الواقعية السائدة

منها، ونمرحُ في حبورِ دائم

قبل ما يقارب أربعين عاماً، وكان بإمكان الشاعر أن يرنو المضيه، أو يرنو الحاضره يرتقي بذوق القارئ ويلامس خياله، ولا يرتكن إلى الذاكرة الشعرية القديمة التي يركز النعمى ويؤكد تلقى بهواجسها على كثير من قصائده، فتقرؤه يقول حوارية: مسكوناً بالتشاؤم والعبوس:

ليتنى ماحملتُ قلباً رقيقا

ليتنى ما مخرْتُ لُجَ القوافي

ليتنى ما قرأتُ سفر الأغاني

ليتنى ما اندفعت في حبّى الجا

في مجالي «حبيب» والمتنبي

ومغانى ياقوت وابن عساكر

ولا يقتصر تأثر الذاكرة الشعرية لدى الشاعر على النعمى على الصدى وإنما يتجاوز ذلك إلى التقليد في التعبير فيصبح ظلا للصوت الآخر بسبب استحواذ الإعجاب والاندهاش على الذاكرة الشعرية، نلحظ ذلك متجسداً في قصيدة (جراح قلب) التي تحمل عنوان إحدى مجموعاته الشعرية، إذ انعكست أصداء تجربة ابن زريق البغدادي في قصيدته (لا تعذليه) فيقول النعمى في قصيدته المسكونة بالجراح:

عامٌ يجيء على الدنيا يرصّعهُ تشبوُّقٌ لغدٍ زاهٍ، ويبدعُهُ وآخر مر يطوى في صحائفه خطا ودقّات أحشياء تودّعهُ ونظرة المرء في الحالين ذاهلة

ورحلة المارع يارويها تسك

وكأسه من لظى الحرمان يجرعُهُ

وهكذا نلحظ الخطابية المباشرة في كثير من عليها في تجربته الشعرية، حتى في معاناته الحزينة همساته الشعرية، يواصل، فيقول في تقريرية

فيها مشاعر أملة، وتجاربُ وعواطف، ما حدّها حسبانُ يُحرق الحرف نبضه والمحابرُ هي شروةٌ، لا يستهانُ بقدرها أبداً، وليس يميتها النكرانُ ليتنى ما بلغتُ تلك الجزائرُ قالت: أفقُ واسلك مجالاً آخراً فالشعر في درب الحياة جبانُ والبيان الضافي وعقد الجواهر يحيا الأديب على الجراح، تهدُّه أدواؤه، تمتعبُه الأحــزانُ رف يوماً إلى بديع الذخائر يلهوبه البداء المضُّ، تذيبه

آهاته، فكأنُّها النبرانُ



#### لا الحرف أستعده بعيش هانئ

## رغد، ولم تشمَخْ به الأوزانُ (٢)

وفي قراءة تأملية للأستاذ عبده بن على الحازمي بعنوان (لغة الحزن والدموع) عن المعاناة الذاتية، وعن شخصية الشاعر على النعمى يقول: (النعمى شاعر مغامر، وطائر مهاجر، وصاحب نفس طویل ونغم حزين، حياته مليئة بالحرمان والألم، والفقر واليتم، والتأوه والندم، مليئة بالكثير من المصاعب والمتاعب التي أثقلت كاهله في مهد طفولته وصباه، إذ عاش يتيماً بفقد والده، وضعيفاً وحيداً بموت أمه، فرضع اليتم وعاش مرارة الفقر وذل العوز والحاجة، وتجرع كأس الألم والحزن فتراه لا يجيد إلا هذه اللغة الحزينة والنغمة المؤلمة الباكية، لغة الحزن والدموع، وليس أدل على ذلك من صدور ديوانه (النغم الحزين) وقد قدَّمه لقرائه بلغة حزينة، وكأنه لا يجيد إلا العزف على ذلك الوتر، ولا يحرك أشجانه إلا مثل ذلك النغم الباكي الحزين، فيبوح بمشاعره ومعاناته الدائمة لأحبابه وأصحابه قائلاً:

# نغمي الحزين أزفّه للقارئ

كأحب ما سيطًرْتُ من آثاري فیه أعبر عن دفین مشاعری

# وأبوح بالصخّاب من أشعاري(٢) ⊳الرسائل النظمية لدى النعمى:

تفاعلُ الشاعر في نسيج مجتمعه يثير شجونه ليعبر عن حضوره بأساليب متنوعة، والرسائل الشعرية الإخوانية، وغيرها من أساليب التناغم والتجاوب الشعرى الذي قد يثرى حركة التداول الشعرى ويحرِّك الساحة التعبيرية إذا ما ضمَّ هموم الإنسان في مجتمعه، وتناول أشتاتاً من المعاناة الذاتية وتطرّق إلى معالجة قضايا وشؤون مؤثرة في المجتمع، وقد لحظت في قراءتي شعر الشاعر على

النعمى توجّهه بقوة إلى الرسائل الشعرية في التعبير عن أحداث وهموم وجدانية تنسجم مع هواجسه، وتتفاوت في دلالاتها وأسلوبها منسابة بيسر وشفافية. بعنوان (رسائل إليها) ضمّها ديوانه (عن الحبومني الحلم) يفتتح كلّ رسالة بعبارة (يا حلوة العينين) فيقول في «الرسالة الأولى» من الرسالات الست:

ياحلوة العينين: مرّى كما

بالأمس مثل النسمة الحانية مرّى كما كنت، وكان الهوى يخضل في وجنتيك الزّاهيه

مرى، فبى شبوقٌ لدفق الرؤى

وللنجاوى العذبة الحالية عيناك \_ يا هيفاء \_ ما زالتا

أشبهي إلى قلبي من العافية سنناهما يبرق لي حاملاً

ما بان من أشهواقي الزاهية

وعبارة (يا حلوة العينين) تقليد نزارى لكنها في هذه الرسائل جاءت إنشائية مفتعلة، تقريرية عابرة، تشهد بذلك تعبيرات الناظم فيها، وليس الشاعر الذي يهزّ الوجدان ويحرّك المشاعر، يقول في الرسالة الثانية:

يا حلوة العينين لي خافق

طوق بالمغرب والمشرق بين عيون الغيد، لكنه

لم يُلقَ إلا نصف ما قد لقي عيناك إشبعاع بعيد المدى

قلبي به \_ بالله \_ لا تحرقي ولعل أصدق تعبير عن وضع هذه الرسائل الباهتة قول الشاعر نفسه اعترافاً واقعيّاً:

رسائلي ما أشسرقت بالمنى

إلا على رجع صدى همسة



الطويل، ولا أعتقد أنه ميزة للشعر، ولا معبِّر عن قدرة الشاعر على الإبداع، لأن القصيدة الطويلة قد تفقد وهجها بعد أبيات قليلة من مطلعها، وتضعف نبرات الصوت في أبياتها، وتصبح مملّة للقارئ المعاصر بعد أن أجهدت الشاعر بالاستدعاء والتحمّل الذي لا يخلو من التكلُّف الذي يفضي إلى الإرهاق برغم ما يمازج الشاعر فيه من متعة نفسية بعد الفراغ من

إنجازها.

وفي التجربة الشعرية للشاعر على النعمى قرأت قصائد اكتظت بالعبارات والمعانى المتكررة في قصائده المطولات، ففي قصيدة بعنوان (في البدء كان الريف) أحصيت مئتين وسبعة عشر بيتاً (٢١٧) عبارة عن خطبة ارتجالية تحكى عن حياة الريف بتقريرية مباشرة لا وجود للشاعرية النابضة فيها إلا قليلاً، صحيح أنها بساطة تعبير عن الحياة الريفية السائدة المعتادة، ولكنك لا تجد ذلك الوهج والعمق الذي يبقى في أنسجة الذاكرة وخلايا الوجدان ألقاً شاعرياً باذخاً بالجمال:

ضه فتيان الحمي في شمم

## وأحسرية ما رفرفت بالشعاع ذوبتها في لحظات البيتاع(٤)

وهناك رسائل أخرى فضائد الشاعر على النعمى جاءت أصداء مشاعر إخوانية بين الشاعر وأصدقائه، منها على سبيل المثال قصيدته المطولة بعنوان: (الطيف العابر، وفيفاء) التي وجّهها إلى الشيخ على بن قاسم الفيفي فقال في مقدمة الإهداء:

(أهداني فضيلة الشيخ على بن قاسم الفيفي القاضى بمحكمة التمييز بمكة المكرمة، قاضى فيفاء سابقاً ديوانه (الطيف العابر) ولم أجد ما أقابل به هديته الثمينة غير هذه الارتسامات التي لا أعدها شعراً بقدر ما أعدها استجابة لما عبّر به من إهداء، فله الشكر، وأملى أن تفيه حقه، وحق فيفاء، فلفيفاء حب في نفوسنا متجدد كالسحاب) ويقول في القصيدة:

زائىرى مىن؟ قال: بوخ شاعرى

زاهــــرٌ روضـــ قــاضــ شــاعـر أخضر البطرة، ريّان الصّبا

باستمالشغر، مليحالناظر

عن يمين طاف بي في فرح

وشهمال، كَالْفَتِّيِّ الشاطر وعليه بُــردةٌ فيضيَّةٌ

نُسبجت من نَسؤر أيْسكِ زاهـر وعن الديوان يقول:

أنا «طيف عابس» لكنني..

لم أكن يوماً كطيف عابر بل أنا الصوت الذي يحمل في

جرسه كلُّ بهاء الحاضير(٥) ⊳⊳مطولاتهالشعربة:

من متابعتي لمنظومات الشاعر على النعمى لحظت ذلك الإسهاب والاسترسال في السرد الشعري، وهو مجلس في الريف حول الغنم ما يسمَّى في الذاكرة النقدية للشعر بالنفس الشعرى



في مسراح صاخب مضطرب بصغار البهم بين الغنم كلهم أسسرع كني يُحضره باشتياق لسمماع الكلم وتلاقوا في صنفاً، يغمرهم والمسا الصافي، صفاء الأنجم (١)

فے مساء شعری من أمسيات (النادي الأدبي بالرياض) في عام ١٤١١هـ على هامش (مهرجان التراث والثقافة بالجنادرية) جمعتنى بالشاعر على النعمى، وحمد العسعوس، ألقى كل من فرسان الأمسية قصائده في حضرة نخبة من الأدباء المفكرين والنقّاد، علّق الأستاذ الأديب يحيى المعلمي \_ رحمه الله \_ على الأمسية فاستعرض قصائد شعراء الأمسية وأثنى على الأسلوب

القصصى الذي ينتهجه الشاعر على النعمى في كثير من قصائده، ووصف شعره بأنه من السهل الممتنع لقربه من أفهام القراء والمتلقين، وقد عقب الأستاذ الناقد الدكتور عبد الله الغذامي على مقولة الأستاذ يحيى المعلمي فأكد بأن شعر الأستاذ على النعمي من السهل، ولكنَّه ليس من السهل الممتنع، وإنما من السهل اليسير في التعبير، أي السهل العابر.



وفي قراءتى لتجربة شاعرنا النعمى لا أستطيع أن أصادر شاعريته، ففي شعره وهج المعاناة، والقلق الإيجابي الذي يتوقّد أحياناً ويدفعه إلى الإسهام بعطائه في كل منتدى، ويحاول أن يسمع صوته إلى معاصريه، ويجهد نفسه ببذل ما يستطيع من بوح في إصلاح المجتمع بصفته عضوا من أعضائه العاملين بمصداقية وشفافية، وقد جاهد في سبيل ذلك بصوته الشعرى

وقلمه المعبّر، واكتسب حبّ الكثيرين وتقدير الصحافة والمنتديات الثقافية التى يشترك فيها في أثناء حياته الأدبية ذات العطاء المتّصل.

#### ⊳⊳الخاتمة:

في وقفة وفائية أعدّتها مجلة (الإعلام والاتصال) نشرت قصيدة للشاعر على النعمى بعنوان (الصرخة/ الشهادة) تعدُّ من أواخر قصائده المعبّرة عن معاناته \_ إن لم تكن الأخيرة، فهي من القصائد

المتدفقة بالشفافية والإحساس الشاعري الرقيق ذي الحساسية المرهفة، ولاسيما أن وضعه الصحّى أمضّه كثيراً وأثّر في هواجسه ومشاعره فعبّر عن أمشاج من تلك المعاناة في هذه القصيدة المتفصّدة بتجلّيات الإبداع التي لم تتوافر في معظم قصائده الوصفية التقليدية، ومن الوفاء لتجربة شاعرنا إيراد القصيدة (الصّرخة/ الشهادة)■

#### الهوامش:

- (١) القصيدة بعنوان (من وحي الطفولة) موجهة إلى الشاعر محمد بن علي السنوسى، نشرت بمجلة (العرب) ۱٤٠٨هـ فبراير١٩٨٨م.
- (۲) ص ۱۹، ۲۰ من دیوان (جراح قلب)
  - (٣) المجلة العربية ـ محرم ١٤٢٣هـ.

للشاعر على النعمي.

- (٤) من ص ٢١\_ ٣٤ من ديـوان (عن الحب، ومنى الحلم) وهو اعتراف
- واقعي يؤكد مصداقية وصفها بأنها منظومات شعرية عابرة.
- (٥) جريدة الجزيرة (العدد ١٣٠٩٥) في ١٤٢٩/٨/٤هـ الموافق ٥/٨/٨/٥م. (٦) ١٧٤ ديوان (جراح قلب).

# الصرخة

لم يعد يا شعر
«عطاف»
يوافيني كما كان بأنفاس الربا
بالنغم المختال
فياض المرائي الزُّهر
فيخ حلة إشراق، وحسن، وفرادة.

\* \* \*

لم تعد بعد تنائيه بعيداً عن ترانيمي بين الخلّق عادهُ؟!

\* \* \*

واعذروني أيها القراء فقد حطمت قيثاري وأوتاري وأدمنت ارتماءاتي على طهر «القعادة» أتملى في خطوط الطول، والعرض بألواحي، وشح القطر في شتى مناحينا وما أقسى جفاف الأرض كالأخلاق في الإنسان

\* \* \*

وأرتاد الفضاءات التي استعصت على كل إرادةً.

وأعاني صلفَ الأشياء من حولي وأجترُّ حكايات بلا معنى ولا روح كما يجتر صعلوك بلا حظّ أمانيه على أعتاب غاده.



علي النعمي - السعودية

اعذروني أيها القراء إذا لم تقرؤوا يوماً من الأيام لي شعراً كما كنت أجيد الركض في كل اتجاه شأن عشاق الريادة واعذروني بعد أن أسلمني التغييب، والنكران، والإحباط، للحزن وللدمع، وغابت عن مساءات خيالاتي وأطيافي اللّحون المستجادة

\* \* \*

لم يعد ثمّت ما يشعل نبض الحرف للترجيع فالماضي انقضى ذكرى لمن قد شاءه ذكرى ويبقى القادم المجهول، لو ندري، وهل يحتاج من أدلى بشكواه، وبالزفرة، والحرقة أنهاها إلى الإغراق في وهم الإعادة؟ ما ترى يحمد من يحيا حياة، كشرت عن نابها القاسي مُعنّى بين رعب جارف أو رهن صمت مطبق كالهولِ أو رجفة قلب، أو صدى حرقة آه مستعادة

\*

في عروته الوثقي بلطف منه تنقاد بريّاها السعادة فأفقُ يا قلبُ فالحرف الذي أعطيته عمري وأحلامي وأحلى صبواتي وتغنيت به للأرض والإنسان مزهوأ بأشجى النغمات وأرق الهمسات لم يعد يعلم عنى بعد أن أعلنت الأهواء ذات النظرة الجوفا کساده وأفقً، ثم أفقً - يا قلبُ -فالحلم هوى والعمر قد شاخ وهل يدرك من قد جاوز السبعين في معترك الأيام ـ مجروحاً ـ مراده؟ لم يعد شيء

لم يعد سيء 
نرجّيه 
إذا كنّا نرجي بعد هذا العمر من شيء 
فما ثم 
سوى الدمع 
سوى الدمع 
سوى الدمع 
سوى الدمع 
شوى الدمع الذي نسكبه 
في آخر العمر على صدر الوسادة.

أو كما عانى هواة الصمغ في استخلاصه آلام أشواك القتادة تائها منسحقاً لا شيء في الأيام يسليني وتشويني المرارات كما تشوى على الجمر الجرادة

واعذروني إن قرأتم هذه الصرخة من قلبي فغول الفاقة الضاري هوى

ة أورى بأيامي وليلاتي زناده!

واعذروني مرة أخرى واعذروني مرة أخرى والمرات فقد حبَّرتها حبَّرت هذي الصرخة الشكوى الشكوى الكم مني على نفسي الكم مني على نفسي الله يدر عن بؤسى، وآلامي شهادة

\* \* \*

ربما من رحم الشقوة واللأواء واللوعة تأتي برضا الباري الذي يعلم ما نخفي وما نبدي - الولادة -ومن الحبل الذي يربطنا بالله



# وأصابني الصّغار!!

لم أكن أعرف قبل الآن أن الصَّغار مرض عضوى يفتك بالجسيد بعدما يأكل الروح حتى اكتويت به.. كنت مغتبطا فأعلامنا ترفرف في سماء أولمبياد لندن.. عصرا فريق الكرة يهزم بيلاروسيا ويتأهل للدور التالى من المنافسات.. وعند الإفطار كان علاء أبو القاسم يصعد للمباراة النهائية ليلعب على الذهب.. وبعد التراويح كان قد حقق أول ميدالية لمر ال

ومنتشيا فسألتقى رفاقى أسمع منهم أدبا وفنا يرتقى بالوجدان، الصَّغار.. فمرضت.. وأعرض عليهم آخر ما نشر لي (الخذلان).. رجل عمل أنا، تجدني حيث الرأى والنصيحة والمشورة... وتجدنى عند الهتاف والرفض والثورة.. وتجدني عند الإبداع والفن والأدب.. فلم لا أنتشى؟!



علاء سعد حميدة- مصر

وهو شاب لم يتخطُ عمره عشرين عاما، في نصف عمري أو أقل، وجذبنى بشدة مما أنا فيه، وألقى بي على قارعة الخواء..

كل ما أنا فيه خواء.. وأصابني

محمد لم يقتحم علينا اللقاء، وإنما اقتحم حياتي.. اقتحمني أنا.. في مقتبل العمر، أحلامه كلها أمامه.. العمل والمستقبل وشريكة الحياة، حرية، كرامة، عدالة اجتماعية، وطن يحبه وينتمى إليه

وطنه، ليس مقتصرا على الطبقة المخملية فحسب..

دعته أحلامه البريئة للنزول للميدان في جمعة الغضب، صارت عيناه هدفا لقناصة الغدر، ففقدهما في الحال، ولم يفقد بصيص أمل أن تبصر إحداهما النور إذا أجريت لها جراحة بألمانيا..

تخلت عنه كل (الأكليشيهات) التي تغنى بها راكبو الثورة..

يتسول حقه على الوطن!! محمد أكبر من أن يتسول! محمد أكبر من كل الذين يطالبهم بحقه!

أمامه أصابني الصَّغار.. قيمة الحروف، الكلمات، القصص، المقالات، الإبداع،الهتاف.. تقزُّمت، تلقفتها عينا محمد!!

وتقرَمُتُ، وغلبنى الصَّغار.. اجتاحتني الحمي، ولا أظنني أبرأ حتى ترى عينه النور! ■





محمد عثمان صالح.. رحلة طويلة في طلب العلم، ومع طلاب العلم. تلقى القرآن الكريم في الكتاب على يد الشيخ المعلم، وتدرج في مراحل التعليم العام في السودان، ثم قفز إلى ما وراء البحار ليكمل دراسته العليا في جامعات إنكلترا، حافظ على ثقافته وشخصيته العربية الإسلامية حيث يفقد كثيرون هوياتهم لا ثم عاد ليعمل على ترسيخ هذه الهوية عبر إحدى أهم الجامعات في العالم العربي، جامعة أم درمان الإسلامية؛ مديرا لها، ومتحملا مسؤولية الأجيال الشابة التي تترعرع علميا وثقافيا وفكريا وأدبيا في أروقتها.

التقى بالشيخ أبي الحسن الندوي في بريطانيا عندما كان طالبا، وكان سباقا لنيل عضوية الرابطة منذ تأسيسها مع ثلة من رجال الأدب والثقافة في السودان، وها هو ذا يحمل هم الأدب الإسلامي من خلال توليه رئاسة المكتب الإقليمي في السودان، والإشراف على أنشطته ومتابعتها بنفسه (. كان لجلة (الأدب الإسلامي) معه هذا اللقاء:



# الأستاذ الدكتور محمد عثمان صالح له (الدبالسلامية):

أدباء السوداق أكثرهم من ذوي الإتجاه الإسلامي العربي، وقد أثبتوا حضوراً عظيماً في ساحة الأدب العربي والعالمي

ـ حوار: التحرير ـ

- ما أبرز المؤثرات التربوية والعلمية في حياة أستاذنا د.محمد عثمان صالح؟
- اسمي: محمد عثمان صالح محمد.
- ولدت وتعلمت في السبودان إلى مرحلة الدراسية الجامعية، في جامعة أم درمان الإسلامية.
- ـ نلت درجـة الـدكـتـوراه، وقبلها

- الماجستير من جامعة (أدنبره) بالمملكة المتحدة.
- تكويني الديني كوني ابناً لشيخ حافظ للقرآن الكريم درست القرآن أولاً، ثم تعلمت في المرحلة الوسطى والثانوية في المعاهد الدينية؛ أثر كل ذلك في اتجاهي الإسلامي العربي، إضافة إلى تخرجي في جامعة إسلامية.
- في دراستي في الغرب وضح لي أن تمازج الثقافات يمكن أن يكون إيجابياً عند من عرف ثقافته ودينه ولغته أولاً، فهو يصمد أمام احتواء الثقافة الأخرى، بل يكون داعياً لثقافته.
- في حياتكم جانب أدبي قد لا يعرفه الكثيرون، نرجو التفضل بالقاء الضوء عليه.

- ميلي للأدب عامة وللأدب الإسلامي بخاصة نشأ منذ فترة الدراسية الثانوية، وكانت لي محاولات شعرية ولا تزال، ولدي ديوانان تحت الطبع أحدهما (موجة المد) جمعت فيه أشعاري في مراحل العمر المختلفة، وديوان آخر باسم (نداء الجهاد) جمعت فيه أناشيد متنوعة.
- كتبت عديداً من الأبحاث والدراسات الفكرية والتربوية والثقافية والأدبية، بعضها نشر في مجلات محكمة، وبعضها في شكل رسائل وكتب.
- أسهمت في مؤتمرات علمية كثيرة تربوية ودعوية وأدبية، منها: ـ مؤتمر حقوق الإنسان بدولة النيجر ١٩٧٨م، ومؤتمر الدعوة الإسلامية بجامعة المدينة المنورة١٩٨٢م، ومؤتمر الجنادرية٢٠٠٧م بالسعودية، ومؤتمر رابطة الأدب الإسلامى بإستانبول، والمؤتمر التأسيسي للاتحاد العالمي لعلماء المسلمين والمؤتمرات التالية.. وأنا عضو مجلس الأمناء لدورتين. ومؤتمر الحوار الديني في بيروت، وكيب تاون، والخرطوم، ومؤتمر الوحدة الإسلامية بطهران ٢٠٠٦م، ومؤتمر الإعجاز العلمي برابطة العالم الإسلامي، ورابطة علماء المسلمين مكة المكرمة،

ومؤتمر الندوة العالمية للشباب الإسلامي بالقاهرة، ومؤتمر مجمع الفقه الإسلامي بالجزائر، ومؤتمر مجمع الفقه الإسلامي بالرياض جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية٢٠١٢م، والمؤتمرات المحلية في الجامعات السودانية.



■ عملتم مدة طويلة مديرا لجامعة أم درمان الإسلامية، ما أبرز محطات هذه المرحلة في حياتكم؟

■ نعم عملت مدة دورتين مديراً لجامعة أم درمان الإسلامية مين (٢٠٠٩.٢٠٠١م) وكانت فترة مثمرة جداً لي شخصياً وللجامعة، فقد طورنا فيها الكليات والمعاهد القديمة، وأضفنا إليها عديداً من الكليات العلمية والتطبيقية والأدبية والاجتماعية، إضافة إلى المعاهد والمراكز مثل مركز الدراسيات

الإستراتيجية، ومركز إحياء، ومركز تقانة المعلومات. ومن المعاهد معهد بحوث ودراسات العالم الإسلامي، ومعهد دراسات الأسرة، ومعهد تدريب الأئمة والدعاة، كما شهدت الفترة أهـم حدث أدبي حيث استضافت الجامعة أسبوع الأدب الإسلامي الثالث، وقد كان مميزاً حيث حضره عدد كبير من أعضاء رابطة الأدب الإسلامي المعالمة الأدب الشعراء والأدباء المرموقين من المملكة العربية السعودية، ومصر والأردن وسوريا والعراق، وقد جمعنا أعمال هذا المؤتمر في مجلد تكفلت الجامعة بطباعته.

- نظرا لاهتمام مجلتنا بالجانب الأدبي والنقدي خاصة، ما مدى الارتباط بين صفة جامعة أم درمان (الإسلامية)، وبين المناهج الأدبية والنقدية في هذه الحامعة؟
- الجامعة كانت نشأتها عام مؤسسة علمية أدبية باسم معهد أم درمان العلمي العالي، وكان دورها الطليعي المحافظة على الثقافة الإسلامية واللغة العربية، وقد تطورت هذه المؤسسة إلى جامعة بعد بذل كثير من الجهود في سبيل تحقيق الرسالة المنوطة بها، وفيها الآن الكليات العلمية والأدبية، منها مثلا:

كلية اللغة العربية، وكلية الآداب، وكلية التربية، وكلها مهتمة باللغة العربية وآدابها وبالذات النقد الأدبي والشعر والقصة، إلى جانب مطلوبات الجامعة في الكليات الأخرى مثل الطب والصيدلة والهندسة والمختبرات والزراعة، وفيها كلها اللغة العربية وآدابها والثقافة الإسلامية، وفي الجامعة الروابط الأدبية الطلابية، ومنها الروابط الأدبية الطلابية، ومنها

■ واجهت اللغة العربية وآدابها هجمة شرسة من تأثير اللغات والآداب الأجنبية ولاسيما لغة المستعمر البريطاني من عام المستعمر البريطاني من عام إلى ما بعد ذلك لفترة طويلة، ولا نحسب أن الصراع قد انتهى، فتأثير الاتجاهات الأدبية الغربية والحداثة مستمر، وقد قامت الجامعة بدور كبير في مواجهة هذه المؤثرات



إحدى جلسات أسبوع الأدب الإسلامي الثالث في السودان

فرع لمكتب السبودان، كما في في ميادين الدراسة الجامعية، وفي الجامعات السودانية الأخرى.

السودان مثل غيرها من الدول العربية وقعت تحت تأثير الاتجاهات الأدبية والنقدية الغربية، كيف تعاملت الجامعة مع هذه الاتجاهات في كلية الآداب بأقسامها المختلفة؟

في ميادين الدراسة الجامعية، وفي ميادين الإعلام والاتصال، حيث يتصدى أساتذة الجامعة وأدباؤها لهذه التيارات بالنقد. ونحمد الله تعالى أن كثيراً منهم الآن معنا في رابطة الأدب الإسلامي – مكتب السودان، إلى جانب أساتذة وطلاب الجامعات السودانية الأخرى مثل جامعة القرآن الكريم، وجامعة

الخرطوم، وجامعة أفريقيا العالمية، وغيرها.

- في السودان قامات أدبية ونقدية سامقة أثبتت حضورها العالمي، ما موقع أدباء ونقاد الاتجاه الإسلامي في هذا الحضور، وما العلاقة التي تحكم أصحاب الاتجاهات المتنوعة؟
- نحمد الله تعالى أن أدباء السودان أكثرهم من ذوي الاتجاه الإسلامي العربي، وقد أثبتوا ـ كما قلتم ـ حضوراً عظيماً في ساحة الأدب العربي والعالمي، وأذكر منهم الأديب فراج الطيب السراج، وعبدالله الشيخ البشير، والتجاني يوسف بشير، وابن أخته الشاعر صديق المجتبى، والشاعرة روضة الحاج، وحتى الآخرون أمثال الطيب صالح لا تخلو أعمالهم الأدبية من عمق في الثقافة والأدب الإسلامي.

أما النقد الأدبي لأعمال هؤلاء من غير السودانيين فهو كثير حين تقل عندنا الأعمال النقدية للأدب السوداني من السودانيين أنفسهم. وأرى أن الفترة الحالية مواتية لانطلاق النقد الأدبي الذي يعرّف شعراء أدباء السودان، حتى ترتفع مساهمتهم في قضايا الأمة الأدبية والفكرية، وأن لا يحجموا عن نشر إنتاجهم الجيد.

■ ما أبرز إسهامات الأديبة

- السبودانية في حقل الأدب الإسلامي؟
- هناك الكثير من الأديبات السودانيات في مجالات الشعر والقصة والرواية أذكر منهم روضة الحاج، وملكة الدار، وأخريات ينشرن إنتاجهن محلياً ولذا لا يعرفن خارج السودان. وأعتقد أن ما تملكه رابطة الأدب الإسلامي العالمية من وسائل نشر ومجلتها الدورية من أفضل الوسائل للنشر المتوالى.
- كنتم من أوائل المنضمين الى رابطة الأدب الإسلامي العالمية، هل لكم أن تحدثونا عن ذلك؟ ومن كان معكم من السودان؟
- أحمد الله تعالى أني كنت من أول المنضمين لرابطة الأدب الإسمالامي العالمية، وشهدت مؤتمراتها العديدة، وقد كان لي لقاء مع سماحة السيد أبي الحسن الندوي أثناء دراستي في بريطانيا. والأدباء والشعراء المنضمون لرابطة الأدب الإسلامي العالمية عددهم كبير جدا منهم مولانا البروفسور صالح آدم بيلو، والدكتور حسن بشير صديق، والدكتور محديد السراج، والدكتور مصطفى محمد الفكي، والشاعر صديق المجتبى، والبروفسور الحبر يوسف نورالدائم، وكثيرون غيرهم..

- أعتذر لمن لم يحضرني اسمه من هؤلاء الرواد.
- كيف تنظرون إلى مسيرة الأدب الإسلامي حاضرا ومستقبلا؛ من خلال مكتبه الإقليمي برئاستكم؟
- نحن متفائلون أن مسيرة الأدب الإسلامي في السودان ستكون قاصدة إلى الهدف الأسمى الذي أنشئت من أجله الرابطة ومكتبها في السودان.

■ يرى بعض معارضي مصطلح (الأدب الإسلامي) أنه مصطلح يدين الآخر، وبالتالي يدعون إلى التخلص من وصف (إسلامي)، ولا يرون حاجة للقول: جامعة أم درمان الإسلامية، أو الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، أو جامعة محمد بن سعود الإسلامية بالرياض مثلا، فما رأيكم؟



من اليمين: محمد عثمان صالح، ناصر الخنين، وليد قصاب في السودان

ودليلي على ذلك مواصلة النشاط السدوري، إلى جانب إقبال الأدباء الشباب والطلاب من الجنسين على أنشطتنا، ونحن بصدد قيام مؤتمر الأدب الإسلامي الرابع بالتعاون مع جامعة أفريقيا العالمية خلال هذا العام -بإذن الله، وسيكون موضوعه الأدب الإسسلامي بين الأصالة والمعاصرة.

■ أعتقد أن معارضي الأدب الإسمالية الإسمالية عن حيث التسمية يرفضون كلمة حق أريد بها باطل! فما الذي يضير إذا قلنا: هذا الشميء إسمالامي!؟ لماذا يفهم الآخرون أن هذا إدانة لهم إن كانوا مسلمين!؟ أما غير المسلمين فلهم النظر إلى المحتوى؛ فإن كان فيه إدانة لهم فلهم الكلمة، وأما إذا



كان الأدب الإسلامي إنسانيا يدعو إلى سمو الإنسان ورفعته فليس لأحد مجال للاعتراض، وأنا أدرك أن بعض من يقول بهذا له قصد حسن، ولكن الآخرون الذين لا يودون أن يسمعوا كلمة إسلام مقصدهم معروف.

- لاشبك أن العمل الإداري استحوذ على وقتكم وجهدكم فى المرحلة السابقة، ماذا صدر لكم من نتاج؟ وما مشاريعكم العلمية في هذه المرحلة؟
- نعم إن العمل الإداري يستحوذ على وقت طويل من الذي يتصدى له، ولكن الآن -بحمد الله- أملك جل وقتى، عدا الروابط الاجتماعية والدعوية، وسأبذل قصارى جهدى في نشر كثير من المخطوطات التي كتبتها



في مجالى الشعر والفكر، ومع ذلك صدرت لى عدة كتب ورسائل وأبحاث علمية حول قضايا مهمة كقضية فلسطين، وقضية الغزو الفكرى والتنصيري، ودراسات قرآنية عديدة إلى جانب ديواني الشعر اللذين ذكرتهما من قبل. أسأل الله التوفيق.

لى مساهمات إعلامية متواصلة في الإذاعات والقنوات

العديدة في السودان مثل القناة السبودانية، وقناة الخرطوم، وقناة أم درمان، وقناة طيبة، وقتاة الشروق، وإذاعة أم درمان، والفرقان، وغيرها.

- **الله** وداع توجهونها لقراء (الأدب الإسلامي).
- أشبكركم على هذه الاستضافة في مجلتنا مجلة الأدب الإسلامي، وجزاكم الله خيراً ■

## اشتياق

نظمت في الطريق من مكة المكرمة إلى المدينة المنورة عام ١٩٩٠م

د.محمد عثمان صالح - السودان

نفسى تشتاق إلى الحرم لبدينار رسبول أنقبذنا من طيبة لاحت أنوارٌ فأهاجت في نفسى شوقاً فأهبت براحلتي سيري طيري كي نبلغ مثوانا كى أطفئ أشواقي الحري للمسجد أدخل في أدب

لربوع العزة والكرم من ظلم النفس ومن ظُلمَ ونسائمُ من أحلى النسم يتدفق كالسييل العرم طيري بوقود محتدم مثوى الأبرار أولى الهمم وأبل صدى روحي النهم لأسلم من باب السلم



## 154

# مقام

### عايسة عايسة





سعيد يعقوب - الأردن

بمديح أحمد تفخر الأشعار ما زيد بالأشهار قدرا إنما ومديحه تاجيتيه بدره إنى لأخجل أن تسير قصائدى ترتاد أرضا بعد أرضى شهرةً وكأنما أشبعار غيرى أنجم ولدى مديحك يا رسولُ يصيبني فكأننى ما كنت نهرا دافقا وكأننى ما كنت طيرا شاديا و كأننى ما كنت زهرا عابقا هـذا مـقـام محـمـد مــنُ دونـه ما قيل من مدح بغيرك ضائع فجواد فضلك جاء أول سابق من عهد آدم للقيامة لن يرى بأبى وأمى يا أجل ذوي العلا إن قيل من خير الورى وأجلهم وكأنما لك أنت وحدك في الدنا إنقلت «أحمد » فاحمن شفتى الشذى إنى رجوت به الشفاعة موقنا

فهوالمرجى للشفاعة يوم لا

إن مس قوما بالمديح فخارُ أعلت به من قدرها الأشعارُ شعرى وتغمر وجهه الأنوار شمساً لها في المشرقين مسارً ولها ديار العالمين ديار وكأن شيعرى للنجوم مدار عئ ويملك خطوتى إقصار بالشعر تحسد دفقه الأنهار من شيدوه تتعلم الأطيار في الروض تغبط نشره الأزهار كسرى وقيصر فالكبار صغار وأجل معنى فيه منك معارُ وعلا سواه لدى السباق غبارُ في الكون مثلك أيها المختار وأعيز من تسمو له الأنظارُ قدرا فليس إلى سنواك يشارُ خلق الجلال وأفرد الإكبار وسيرت صبا وتألقت أقمار أن سوف تقطف للرجاء ثمارً مال ولا جاه ولا أنصارُ





یاسر عثمان<sup>(\*\*)</sup>

بترامى العالم القصصي عند الكاتب التركى عمر سيف الدين إلى الدرجة التي تجبرُ محاولات التأويل والقراءة على تقديم أوراق اعتمادها للمقاربًات(الخارجية)، والمُقاربات (الداخلية) في الأن نفسه، وذلك إذا ما رامت تلك المحاولات الكشف عن العلاقة بين المتواليات الدلالية للنص القصصى بوصفها متواليات داخل نصية، وبين المرجعيات الخارجية التي تحيل إليها تلك المتواليات من جهة ثانية، وذلك يوصف هذه الأخيرة مرجعيات يتأسس عليها القول السردي، ومن ثمَّ فهي شرط أيضًا في عملية القراءة والتأويل. وفي ضوء هذا فقد اختارت هذه المقدمة بعضًا من مفاتيح الدخول لعالم عمرسيف الدين القصصي عبر عدد من القصص التي ترجمها إلى العربية الباحث والناقد والمؤرخ المصرى الدكتور محمد حرب (في كتاب قيد النشر) من منظور سيميائي فيما يأتي:

<sup>( \* )</sup> عمر سيف الدين أديب وكاتب تركى.

<sup>( \*\* )</sup> ياسر عثمان: شاعر وكاتب وناقد من مصر.

### ⊳⊳النَّصالقصصي بين الانعكاس والتمثُّل:

يراوِحُ النَّص السردي القصصي -شأنه شأن بقية حالات الإبداع الأخرى- بين عالمين:عالم كائنِ الحدوث وهو الواقع الكائن بالفعل، وآخر ممكنِ الحدوث، وهو الواقع الذي يتجلى للتلقي فيما تنتجه الذات المبدعة. بل ربما تجلَّت تلك المراوحة في هذا النَّص أكثر من غيره، وذلك لكونه (أي

النص السردي القصصي) بؤرة التقاء السرد بالتاريخ، بالحدث، بالزمان، بالمكان، ثمَّ برؤية مخيلة المبدع لكل ذلك.

لذا يمكنُ القولُ: إن الواقعُ (الكائنُ الأولَ) الذي تتعاطى معه الذهنيةُ المبدعةُ في سياق العملية الإبداعية ليس نفسه الواقعُ كما تراه تلك الذهنية، أو كما ترسم فيها، إذ إنَّهُ يصبحُ في الذهن عبر المشاهدة والتأملِ واقعًا (كائنًا ثانيًا)،

بالتالي فإنَّ الواقع (الممكنَ) الذي تنتجه تلك الذهنية في صورة من صور الإبداع ليسَ انعكاسًا حرفيًّا بالمعنى المُطلق للواقع الأول، وإنمًّا هو- في الحقيقة واقعٌ مُنتَجُّ يتماهى فيه الانعكاس بالتَّمَثُّل؛ فيصبحُ بالإمكان النظر إلى سيرورة العمل الإبداعي بوصفها عملية صهر معطيات الواقع، بمعطيات أخرى تتعلق بالذات المبدعة وما تتوافر عليه تلك الذات من ثقافة وخبرات ومَلكاتٍ تميز مخيلتها الإبداعية وتمنَحُهاً التَّهَرُّد.

وباختصار شديد يمكن فهم العملية الإبداعية في سياق ما ذكرناه سابقًا وفق هذا الشكل التقريبي:

واقعٌ كائن أول ﴿ واقعٌ ثان وهو حالةٌ أو صورةٌ تُرسِّمها محصلةٌ تعاطي الذات المبدعة مع الواقع الأول الكائن ﴿ واقعٌ ثالثٌ وهو الواقع المكن الذي

يتجلى للمتلقي فيما خطتَهُ الذات المبدعة منتَجًا إبداعيًا نهائيًا.

وعليه يمكن القول عن قصص سيف الدين التي نقاربها هنا: إنها تجربة إبداعية تمتح من معين المعايشة والإحساس بالواقع، ومن ثم فهي تقرؤه ثم تتأوله، فتتمثله مرة أخرى فتحوله إلى واقع ممكن الحدوث يرتدى عباءة السرد دون الجنوح نحو

الأسطرة المبالغ فيها، ولذلك فلا يمكن أن تتحقق القراءة الفاعلة لنصوص سيف الدين دون استلهام المحمولات (الخارج نصية)، وتتبع مسارات تمظهرها داخل تلك النصوص، ومن ثمَّ تأثيرها العميق في بناء منظومة الدلالة لحظة القراءة والتأويل، وكذلك التعرف على الأطوار الثقافية والنفسية للفواعل النصية، ورصد شبكات التعالقات النصية الجلية والخفية بين النص والعالم الخارجي.



د. محمد حرب

## ⊳النسق الدلالي للنص وعلاقته بالمرجعيات (الخارجية):

يتجلى الموروث الثقافي والديني لدى عمر سيف الدين بوصفه مرجعية خارج نصية تكتمل بها القراءة الداخلية لنصِّه القصصي من جهة، ويستدل بها على فلسفة مشروعه الإبداعي من جهة ثانية؛ ففي قصته «الأسير والأمل» يقول سيف الدين وعلى الرغم من ذلك كلِّه فإن ساقيه ذواتي العضلات الأشدِّ بأساً من الفولاذ لم يصبهما شيءً من الأذى. لكنه فقط كان حزيناً لأنه لا يستطيع الوضوء. كان دائماً يأخذ الجهة اليسرى بقليل من الناحية التي تشرق منها الشمس ويدير عينيه إلى القبلة ويؤدي الفروض الخمسة في سرية وبالإشارة)..هنا تحيل هذه الفقرة إلى دلالات سردية تقول ذاتها، ثمَّ تقول شيئاً آخرَ غير ذاتها، وهو

الدلالات السردية القريبة التي تتجلى للقارئ، ثمَّ بعد كل ذلك تتحول الفقرة إلى منظومة إشارية أبدعها اللسان تحيل إلى السياق الثقافي الذي أُنتِجَ فيه النص؛ إذ يتجلى الموروث الثقافي الإسلامي العميق للذات المبدعة عبر حضور النَّص القرآني والحديث الشريف موجهًا الدالَّ القصصي نحو دلالته الكاشيفة عن البعد الروحي للذات الأسيرة؛ فالإرادة المعتصمة بالله، ثمَّ رفع الحرج عن النات المبدعة وهي تتوضأ، ثمَّ تؤدي صلواتها الخمس، والميل نحو اليسار طلواتها الخمس، والميل نحو اليسار

في أداء تلك الصلوات، وتعمد السرية حتى لا ينكشف أمر الأسير العابد فتصيبه اليدُ الآسرة بأذى.... كل ذلك من مدلولات السرد تقف وراءه الدوال المذكورة في الفقرة المنوه بها منذُ لحظات.

وهذه الدوال- من منظور المقاربات السيميائية تشي من ورائها بمرجعيات ثقافية ودينية وفلسفة خاصة بالدات المبدعة. وهذه المرجعيات كثيرة ومتعددة يتجلى للقراءة منها على سبيل المثال: قاعدة (رفع الحرج) في الفقه الإسلامي، وضرورة الاجتهاد في غياب النص، ومكانة الصلاة في الإسلام، والاعتصام بالله والوثوق في نصره. وهذه الأخيرة وإن تم الاستدلال عليها من الفقرة المذكورة - إلا أنها أكثر حضورًا في عنوان القصة «الأسير والأمل»؛ إذ يحضر الأمل معادلاً موضوعياً شرساً قوياً في مواجهة الأسر فينتصر عليه في نهاية القصة عندما يخفقُ الأسير فيتحق حلم يخفقُ الأسير بالساع الكون، والذي يتسع معه الوطن في النهاية فيصبح العلم الذي يمكن اصطحابه في النهاية فيصبح العلم الذي يمكن اصطحابه في



أي مكان والاستئناس به حتى في وحشة القبر: «إذا مت فلفوني بهذا العلم! أليس الوطن حيث يرفرف عليه هذا العلم الأحمر».

كما يتجلى في تلك الفقرة من قصة «الأشجار الجافة»: «قال: أهلا بك، كنت أنتظرك./ - أنا؟ / - نعم./- ولماذا؟ /- تريد أن تذهب إلى الحج، أليس كذلك؟/ أمسك دُلى مراد بيدى، هذا الشيخ المبارك الذي يعرف كل شيء، ويرى كل شيء، ويأتيه من يخبره بالغيب. قبّل يديه وقال: - لكن يا والدنا العزيز بأي وجه أحج؟ / - الله يعفو عن كل شيء./ - ليس بى سوء. ولكن ذنوبى كبيرة جداً./ -.... / جثا على ركبتيه بجانب السجادة. وأخذ - وهو يبكى بكاء مرًّا - في سرد ماضيه. طالما أن هذا في ذاكرته فإنه لا يتجرأ في مسح وجهه على قبر النبي. /قال قره بابا:-عندك أربعون دماً./- نعم./- إن الله يعفو حتى عن هذا.»، إذ يحضر - هنا - التعالق النصى الخفى مع الموروث الثقافي الإسلامي من خلال التعالق مع حديث قاتل مئة النفس الذي أراد التوبة والذي كان - مثلَّهُ مثلَ التائب في هذه الفقرة المذكورة - يائسًا

في بداية الأمر من التوبة نظرًا لعظم ذنوبه، وهذا ما جعله يتمثل قول التائب في حديث قاتل مئة النفس عندما قال: «دلوني على أعلم أهل الأرض»؛ عبر قول مماثل إلى حد ما: «وكان هذا الشيخ أحد العارفين الكبارية زمنه».

ومما يحيل إلى المرجعيات الثقافية لنص سيف الدين حضور الدال الديني متخفيًا وراء الدال القصصى المطروح في قصة التطور؛ ليشى بفلسفة المجتمع وبهويته الإسلامية وباستلهام الذات المبدعة لتلك الثقافة التي تؤمن بالبعث، ومن قبله بحتمية الموت وحقيقته، وبكون الإيمان به من ثوابت الإيمان لدى الشخصية المسلمة، ومن لم تتحقق فيه تلك الإحساسات بالموت فهو ليس من الإنسانية في شيء، بل إنه يكون - ساعتها - أشبه بالحيوان: «نحن الآن هنا، وغداً لا نكون. آخر النهار ليل، وآخر النهار ظلام. وآخر النار رماد. مهما اختبأنا في قلاع من الحديد ومن الصلب فبالتأكيد أن سهام الموت لابد أن تصيبنا عاجلاً أم آجلاً. أتساءل ونحن في مواجهة أكيدة بهذا الشكل: هل من يتبع هواه وينسى نفسه وغده، إنسان؟! أبداً، إنه حيوان.. فما الفرق بين الحيوان ومن يتبع هواه ولا يعرف شيئاً غير شهواته؟ ومن المرجعيات الثقافية الأخرى التي تتجلى عبر تلك الحالة السردية المبدعة بامتياز، إيمان الذات المبدعة بقيم وثقافة المواطنة والانتماء للوطن على مختلف مشاربه الدينية والثقافية والعرقية والتى تتجلى كثيراً عبر إبداع سيف الدين. فهو يقول في ختام «الأسير والأمل»: «اعتدل قراماميش في تلك اللحظة مثل قبطان دب فيه الشباب. لم يكن يستطيع الانتظار. طلب درعاً وسيفاً. ثم أشار إلى العلم الذي يرفرف على ظهر السفينة وقال: إذا مت فلفوني بهذا العلم! أليس الوطن حيث يرفرف عليه هذا العلم الأحمرا؟».

ومثلما يتعالق نصُّ سيف الدين القصصى مع الثقافي والديني نصًّا، وفكرةً؛ فإنه يستجيب لهواجس واقعه السياسية والقومية وهواجس الهوية فيوارب لها مرارًا أبواب الحضور، مثلما هي الحال في قصة «القسم»؛ إذ يحضر هاجس الهوية والقومية ضمنًا منذُ البدء حتى يعربَ عن نفسه صراحةً في الختام: «كلما بعدنا عن أصالتنا وعن قوميتنا انحدرنا في قاع هذه اللاأخلاقية، وهذا الجفاء وعدم الوفاء، والأنانية والسفالة والذل إلى قاع جهنم وإلى هاوية من الظلام الذي نتدحرج فيه إلى أعماق العفن أكثر وأكثر، وبينما نتقلص وننكمش بائسين يتفتح أمامى ماض من نور على شكل سراب بعيد من الحقيقة في جنة اختفت».

### ⊳ العنوان بوصفه واحدة من عتبات التأويل:

يشكل العنوان في الدراسات السيميائية الحديثة مركزاً للدلالة، وعتبةً للدخول إلى عالم النّص. فالعنوان قد يجيءُ في السرد - مثلما قد يجيء في الشعر - علامةً لغويةً ترابطُ عند مدخل النَّصِّ، فتصبح جواز مرور نحو أفق التلقي ومآلات الدلالة، بل تصبحُ - أيضاً - الوسيطُ الفاعل بين النَّص والتداول (أقصد بالتداول هنا التلقى في صياعاته المتنوعة المتعاقبة على النُّص الواحد). هذا هو العنوان في النصوص الحديثة، وهذه بعض سماته الوظيفية في عمليتي الإنتاج والتلقي...... نقول: إن العنوان هو ابن النَّص(وذلك لكونه يكتب في كثير من الأحيان بعد كتابة النَّص وليس قبله)، فيه من صفاته بالنسب والوراثة ما يجعله مفتاحاً للدخول إلى عالم أبيه، فتسهل عملية التأويل والكشف عن ذلك العالم وفيه.

وباختصار يمكن النظر إلى عناوين سيف الدين القصصية من هذا المنظور السيميائي؛ إذ إنها تحيل



الإحسان إليهم وتقديم يد المساعدة والعون في مشهد مفارق لا يكسر حدته سوى الإحساس بالشفقة؛ فاللصوص يجدون البطل مثيراً للشفقة لا عمل له، ولا

إلى نفسها، ثم إلى شيء آخر غير نفسها، وبالتالي فإنها تشارك الدوال الأخرى المنتشرة عبر فضاء النصوص في إتمام عملية القراءة والتأويل. وللعنوان في مشروع سيف الدين القصصى مقاصد دلالية عدة، فالعنوان في «الأسير والأمل» يحضر بوصفه دالاً مركزيًا قويًا يوجه مسارات السرد والتأويل حتى آخر القصة التي تنتهي بانتصار الأمل على الأسر كما أسلفنا، وهو يحضر بالوصف نفسه في معظم القصص التي نقدم لها - هنا- إلا أنه أكثر حضورًا وتجليًّا بهذا الوصف في قصة «التطور»، حيث أشار العنوان بشكل استباقى لسيرورة الأحداث في القصة وهى تتصاعد نحو نقطة النهاية موحية باستمرار بأنَّ ثمَّةَ تغيرًا ينتظرُ في نهايتها.

وقد يحضر العنوان بوصفه (شفرةً) ولازمةً يساهم تأويلها في تأويل النسق القصصى الذي تتجلى من خلاله، مثلما هي الحال في قصة «الأشجار الجافة»؟. إذ يتحول العنوان إلى لازمة قصصية ظلت تومض صراحة، وضمنًا عبر ثنايا النَّص؛ لتوحيَ بعظم ذنوب البطل، وبمدى الخوف من عدم حصول التوبة.

وقد يشى العنوان أحياناً لدى سيف الدين بتقنية بعينها تمثل التقنية الأساس في قصة بعينها، مثلما هى الحال في قصة «العشق وأصابع القدم»؛ إذ تشى مفارقة التركيب في العنوان بمفارقة الأحداث عبر القصية. هذا وقد يحضر العنوان بوصفه مـؤولاً ومخففًا من حـدة المفارقة التي يقوم عليها العمل القصصى مثلما هو الحال في قصة «الإيمان بالشفقة»؛ فقد تحول العنوان إلى كاسر لحدة المفارقة في بنية القصة، فاللص المجرم يمكن أن يدفعه إحساسه الإنساني بالشفقة على الآخرين إلى معاملتهم معاملة إنسانية غاية في الرقى قد تصل إلى

حيلة له في الرزق، فيسندون إليه بالإكراه فرصة عمل لحظية يعطونه بعدها مقابلاً، ثم يتركونهُ، ويتركهم وشأنهم بعدها: «فكر أن يتركهم ويهرب، لكنه قطع على نفسه عهداً بأن ينتظرهم، ألا تكون سفالة منه إذا هرب!!.... قالوا هذا وابتعدوا عنه. نظر رشيد إلى الورقة التي أعطوها له، كانت ورقة بنكنوت كبيرة بمبلغ ليرتين ونصف ليرة. وكأن شمساً دفيئة ولدت فجأة في ظلمات الضمير. ندم على ما فكر فيه على وصمه الناس جميعًا بالخيانة. ها هي الحياة ليست

مثلما كان يظن. هناك أيضاً الناس الذين لا يعرفون مفهوماً اسمه «الحق» لكنهم يقدمون شيئاً لفقير جائع وهم يتألمون! ليست الفضيلة والطيبة والمرحمة والشفقة خيالاً! والشاهد على هذا ما يمسكه في يده من ورقة مالية هي ليرتان ونصف ليرة».

وهكذا كلما ازداد مشهد المفارقة حدة، حضر عنوان القصة ماثلاً ليكسر من تلك الحدة، فحضور الوفاء في مقام الخيانة، والمروءة في مقام النذالة، والعدل في مقام البور، والأمانة في مقام السرقة، والصدق في مقام الكذب، كل هذه المشاهد المفارقة ما كان لحدتها أن تنكسر بعض الشيء إلا على صخرة الشفقة التي فسرت حضور تلك المشاهد المفارقة في عالم سيف الدين القصصي. وهذا ما يتعلق بوظيفة العنوان التي يمارسها في النص.

أمًّا عن وظيفة النَّص الدلالية في العنوان فهي تتجلى بوضوح في قصة التطور، التي ألمحنا لها من قبل، إذ يحيل السياق على معنى التطور من منظور الذات المبدعة وفلسفتها، وذلك بوصف هذا التطور يأخذ مسار الدائرة وليس مسار الخطوط المستقيمة، فالأشياء تعود بعد التطور إلى ما كانت عليه في البدء: «اضحكوا أيها الناس، اضحكوا، فأخر الضحك بكاء، وآخر الوصل هجران، وآخر الصيف الخريف.. وآخر الإقبال زوال.. وآخر الحياة الموت. ترى أيها الناس ماذا لو نظرتم إلى هذه الدنيا بنظرة الاعتبار؟ يا رب.. يا رب».

وهذه الرؤية للتطور من منظور الذات إنما تحيل في الآن نفسه إلى مرجعية خارج نصية تعاطت معها الذات المبدعة، وتعالقت معها نصًّا وفكرة، وهي مرجعية دينية تشكل فلسفة الذات ورؤيتها تجاه مفهوم التطور تعود إلى قوله عزَّ وجل في سورة الحج: ﴿ . . . وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُرِ لِكَيْلاً

يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئًا . . . ﴿ ﴿ ﴿ الحج ﴾ ، ولقوله سبحانه: ﴿ وَمَنَ نُعُمِّرْهُ نُنكِّسُهُ فِي الْخَلْقِ أَفَلا يَعْقَلُونَ ﴿ مِن اللَّهِ لَهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللللللَّاللَّ اللَّهُ اللَّا اللَّا الللَّهُ اللَّهُ

وقد تتعمد نصوص سيف الدين اللعب بورقة الإثارة بما يحفز التأويل على فك (شفرة) الإبهام القصدى لعناوين نصوصه في محاولة للكشف عن العلاقة الدلالية بين عنوان النص وجسده مثلما هي الحال في قصته «العشق وأصابع القدم»؛ إذ يتحول جسد النص بعد إتمام عملية القراءة إلى مفاتيح يُفَكُّ بها شفرة العنوان وتكتمل معه دلاليًا، وقد يحدث أن يحيلك السياق للعنوان للبحث عن الفاعل وراء مشهد المفارق الصادم في بعض القصص كما في قصة «المربية»؛ إذ ربما يكون الفاعل الحقيقي وراء الحدث المفارق في نهاية القصة الذي حدث للبطل هو المربية نفسها: «حدث أنى خبأت مفتاح بابها معى، وتوجهت وأنا على هذا الحال إلى غرفتي، وفي منتصف الليل فتحت باب (أدريان) وأنافي كامل الأمن والأمان، كانت الغرفة تغرق في ظلام دامس. كان دليلي نَفُس خفيف أسمعه. وتقدمت بهدوء وأنا أتحسس المكان بيدى. وعندما اقتربت من السرير، أحسست بيدى أن ليس هناك لحاف ولا نحوه. طبعاً أعطيتها الحق، فقد كنافي حريوليو، ولا يمكن النوم إلا هكذا بدون ألحفة. وإذا بأصابعي تتحسس شيئاً ناعماً، وصوت يرتفع:من هناك؟ كنت قد أمسكت بلحية أبى في هذا الظلام»!.

وهكذا تتنوع أدوار العنوان في سرد عمر سيف الدين في هذه المجموعة القصصية على الدرجة التي تجعل ما ذُكر في هذا الشأن يعدُّ مثالاً، لا حصرًا■

<sup>(</sup>١) انظر مقالتنا: العنونة الشعرية والانزياح الدلالي صحيفة الوقت البحرينية ٢٩ يناير ٢٠٠٧م.

## نداء القدس

\_\_\_\_ خضر سليم الغريب - فلسطين \_\_\_\_

جلس على مكتبه المتواضع، في غرفته المطلة على البحر، أمامه فتجان من القهوة وصحيفة اعتاد قراءتها، نظر إلى الصفحة الأولى، واستعرض العناوين، فلفت نظره صورة وخبر: «المستوطنون يستولون على مجموعة منازل للمواطنين في أحد الأحياء القديمة لمدينة القدس، ويطردون سكانها تحت حراسة شرطة الاحتلال وجنوده ويظهر في الصورة قطعان المستوطنين يعتلون أسطح المنازل، وأفراد الشرطة وهم يقتادون أصحابها إلى مكان مجهول.

رجعت به الذاكرة بعيدا إلى الماضي عندما كان يرتادها صغيرا قبل أن يبعده الاحتلال وأسرته عن مدينته الغالية، ويستولي الطغاة على بيته.. تذكر شوارعها العتيدة وأسواقها الأصيلة.. أسوارها الجميلة ومعالمها النبيلة،

وقبة الصغرة، المصلى المرواني ومسجد عمر.. تبادر إلى ذهنه آثار الاعتداءات الأثمة عليه، وذكرى الشهداء الذين قضوا في باحاته دفاعا عن قدسيته وحرماته، فأخرج مفكرته القديمة وقلب صفحاتها، توقف عند إحدى الخواطر وقرأ:

صليت في محرابها.. ومشيت في طرقاتها.. طوفت في أركانها.. أصغيت إلى ترنيمة الحياة من أفيائها

ومن جنى أشجارها طعمت أطيب الثمار.. وفي حمى أسوارها استرحت..

وهناك.. فوق ربوة جميلة المكان..

وعلى جدار صخرة قديمة الزمان.. وجدت عنوانا يقول: قدس يا مدينة السلام!

وجدت صوح يحون. حصن يا مديد، حصوم ستكبرين رغم أنف الظالمين

وتبلغين الشمس في عليائها..

وعند حدودك.. يتوقف الكلام..

تذكر الحديث الشريف عن الأقصى.. من لم يستطع زيارته فليرسل له بزيت يسرج في قناديله، وتذكر نداء الاستغاثة الخارج من أركانه الطاهرة للملك الناصر:

- - May - - MALL

## اللغة العربية

—— عبد الرحيم الماسخ – مصر ——

كتبَتْها القلوبُ والأحداقُ بمداد مدادهُ الأعماقُ فلهذا المداد مناً مدادٌ كلماً جفّ.. فالثواني احتراقُ شهد الكونُ أننا لم نزلْ في

حُبِّها عارجين.. فهي الطِباقُ فإليها -وإن نأيْنا- اقترابٌ

وإلى الضوء ينتهي الإشراقَ وإذا لبّد السيماء غمامٌ فإلى الشمس تعظُمُ الأشواقُ

قال: منقال سحرُ ها الآن يخبو

فهي في عينه الهوى والشقاقُ سُرَّ بالأمنيات مُفتقدُ الحقِّ وبالحَقَّ لا يُسَـرُّ النفاقُ

ومضى ينشرُ الظلام على الضوء .

.. وللضوء في الظلام انبثاقَ حِقدُهُ ثغرةٌ بها جسدُ الأرْ

ضِ طعينٌ دماؤهُ أطواقُ ومِن الجرحِ يستجيرُ انتباهٌ

بانتباه، فتُكشَفُ الأنضاقُ فإذا مَعدنُ العُروبة يَّ الحرْ

فإدا معدِن العروبة في الحر ب كما ضوًا الحنينَ العِناقُ

وإذا مجدُ أحمد في يدينا لجنّاحيه تنحني الآفاقُ

يا أيها الملك الذي لمعالم الصلبان نكس.. جاءت إليك ظلامة تسعى من البيت المقدس.. كل المساجد طهرت وأنا على شريخ أدنس.. استعرض ذلك كله فسمع صوت هاتف يناديه: لملم جراحك وانطلق.. احمل سلاحك واخترق هيئ متاعك وانعتق....

> يا أيها الشعب المكبل بالقيود اصرخ بوجه الظلم.. واختصر الحدود الفظ رماد الصمت من جوف الوعود لا شيء مثل العيش في قدس الجدود...

هز ذلك الإحساس كل كيانه فعقد عزمه وحزم أمره، وهيأ نفسه للسفر والذهاب إليها رغم كل العوائق والصعوبات، فودع أمه وتسلل مع الفجر مع رفاقه، قطعوا الأسلاك الشائكة واقتحموا السدود، انطلقوا إلى داخل الأرض السليبة نحو القدس.. ساروا مسافات طويلة بالليل والنهار، في الأودية والجبال، استشهد معظم رفاقه لكنه وصيل إلى القدس.. استقبلته المدينة، ضمته إلى أحضانها.. أشجارها وأطيارها.. شوارعها ومآذنها.. دخل المسجد الأقصى وصلى ركعتين ثم جلس، كان مبتهجا ضاحك الوجه، لم تفارق الابتسامة محياه، وفجأة سمع صوت إطلاق نار.. وصيحات (الله أكبر) تدوى بالمكان، أخرج من أمتعته سكينا، وخرج مسرعا فرأى جموع المستوطنين المدججين بالسلاح يقتحمون مداخل الحرم ويطلقون النار على المصلين الذين كانوا يصدونهم بالحجارة وهتافات التكبير، انسل بسكينه نحوهم وسط الدخان والدماء، وطعن عددا منهم وأصابهم إصابات بالغة، فأطلقوا عليه الرصاص وسقط شهيدا.. رافعا

يرحمك الله يا أحمد افقد لبيت النداء.. وأسرجت السجد الأقصى دما ■



# على.. نبنة الرجاء

سعادالتوزاني (\*) - المغرب ـــ

مهداة لحفيدي على بمناسبة مولده

مرحى وأنت تنقر رحم الوجود مستعجلا نور الشمس لتضع ذات الحمل حملها تستشعرك المرضعة امتدادها تنسى فيك صبا الأمس وأرى فيك الغد المنشود قبلك أنا استعجلت الزمن فانتظرتك قبل التي حملتك على وهن ..

هى ذي هلت ساعة التمنى ضممتك روحا لحضني دون قماط عاريا من الخطيئة تحمل بياض الفجر نفحة بريئة أخبئك في الغرفة ما فوق المضيئة من ردهات القلب .. وقبيل أهل الأرض أشم نسمتك بردا وسلاما

أيها القادم الوارث مني

أقبل أيها القابض على بواقى حكايتي

ألا ولأنى انتظرتك عهودا

تبلل بالرضى قرة العين

سلاماً.. سلاماً.. سلاما

يا عصفور البشارة

يا بضعي.. وكلى

فاردا جناح الهدى

يكتب ألوان النفس

وحلق بياضا

أقبل ..

بك تزغرد شيخوختى

زينة ما تبقى من حياة

نورا تنجلي به العتمات

أقبل.. متبتلاً في مهد الورع

لتكون نفسك بالخير أمارة ..

فتراك يوما للمؤمنين إماما..

ونذرت لك العهد الوثيق أن لو أتيت سيتضاحك سواك الفرح على ضفاف المهجة وعودا وستتفتح مزهريات مهدك بألوان حنوى ورودا



( \* ) شاعرة ومترجمة وقاصة من المغرب.

أستسقى منها لعطاش خريفي

جرعة من نفس

سأشد بك عضدى ..

\* \* \*

أ أعيش يا علي حتى تقوّم هشاشتي من اعوجاج ؟ حتى تقوّم هشاشتي من اعوجاج ؟ أصلب طولي دون ارتجاج لأضع فوق رأسك التاج تكون للأنجم الضالة السراج فيعلن الصبح الانبلاج ويعلن الغيم الآدمي الانفراج.

\* \* \*

سأسر لك قديم الأخبار سأحكي لك سير وهوى الأخيار وأبدا.. أبدا لن نبرح حتى نصل لصومعة الهدى عمْ ميلاداً آتيا في شهر المكرمات ما أبركك..! شمعة لتراويح تحيل الدعاء مرضاة لكل راغب واصل بعد لهاث أقبل.. أقبل تحفك هالة خضراء أفرشها وإياك قطيفة

\* \* \*

علي.. يا علي كلما فتحت قلبي ألفيتك لدى الباب ترشني بتحنينة حين لا أحباب ولا أصحاب غير غصنين في شجرة أثمرا بسقيى

سأضفر جواربك بخيوط الدفء وقفازيك بشهد الطيوب وقبعتك بنور الظل.. وظل النور وبرنسك سأخبئ بين طياته صندوق أحلام جاهزة لتختار المسار ليمين.. أبداً ليسار.

\* \* \*

يا كبدي حفيدي.. يا ابن وحيدي يا المنذور لغراس فردوسي مسرة للأحباب فطمتك قبل أن تنبت صلاة في رحاب الحمد منذ انتسابك الأول لتوشيحة الحب تحبو في النقاء للنقاء نسكا

فيا مضغة طرية اعوج ظهري حنيا أقبل الكتاكيت أسألها عن أسمائها أختار لك منها سميا فتعال يا عليُّ عَليًا بعدما بلغتُ من الكبر عتيا تعال أهدهدك رضيعا نديا

أنا.. حتى إن قل جهدي

تعال أتكئ عليك

صبيا فتيا



سواعد تتلقفني حين يهن العظم منى وحين دوخة العمر وحين العثرة ..

أياالحبيب يا عطية المكاتيب لك في أبيك خير أسوة يخفض لى جناح الذل من الرحمة لجنان أهل الصفوة و الحظوة ..

> يا إكليل رحم من فراشات أقبل بقلب سليم تحط على جبينك أنوار المآذن كل ليلة حى على شعلة التراتيل هيا أشعل القنديل ينتظرك سرج براقى

أيها المألوف في ملتقى المنى

يقلبك في الساجدين ..

لك كل مستطاعي ولن أطوى الصحف حتى تنتقى مسالك الرضوان فتمسك بأرجوحة هكذا دنيا ثابت الاتجاهات ..

أيا مشموما تندت به خضرة الحناء ضيفا في محراب البراءة يشمر الخير على ذراعيك أقم الفلاح بيننا فبك اتسعت أركان الخيمة تنادى ركائزها.. مرحى تنادى بسطها.. لبيك تنادي سعديك والفرح كله بين يديك تنادي مرحى.. يا نبتة الرجاء مرحى.. فبك تحقق الرجاء مرحى يا على مرحى. مرحى.

### هي. والقلم..!

نبيلة عزوزي- المغرب

يتمرد .. يخترق صدى صوته الآفاق.. تصحو قبيل الفجر.. تستيد بها الصدمة.. قلمها يحلق بجناحين.. يصيح.. يخط مداده کلمات.. تتمرد الکلمات..

تحلق بأجنحة.. تصيح..

أصواتها.. ترفرف أجنحتها بجناحين..! عاليا..

> تلحق بقلمها.. تتشبث به.. تحلق بجناحين.. تقاوم مقصّا يطاردها.. يصيح قلمها.. تصيح الأقلام.. يصيح جناحاها:

. أجنحتنا عصية القص.. تلحق أقلام بقلمها.. ترتفع كل ريشة في جناح قلم.. كل قلم

تقاوم المقص.. يصيب أناملها.. ينزف جرحها.. تنبت من الجرح أجنحة.. تصير كل ريشة فيها قلما.. ويصير دمها مدادا يكتب في الأفق..١

وَتَيَّمَنَنَيَ صَبَابَاتُ لِهَا حُرَقُ وملَّني في دُجايَ النَّجمُ والغَسنَقُ مَسَعُ دُمعاً شكتَ من وَهَجه الْحَدَقُ حَى نَما في قفاري السُّهَدُ والأَرقُ وفي المُحيَّا دمُ كالسيلِ ينَطلقُ وفي المُحيَّا دمُ كالسيلِ ينَطلقُ وخيل عشق تَخطَّتَ خَيلَ مَنْ سَبقوا وخيل عشق تَخطَّتَ خَيلَ مَنْ سَبقوا إلى غياهب تيه الوَجُد تَستَبقُ وبي أُوامُ.. فيروي غُلَّتي الشَّرقُ فَبتُ وأَرشُفُ البؤسَ حتَّى يَيْبَس الرَّمَقُ وأرشُفُ البؤسَ حتَّى يَيْبَس الرَّمَقُ بَا بشجونا ونحيب القلب نَتَفقُ بَا

بكتُ حُروفِ معي واستغبر الورق وأترعت من أوار الشَّوقِ أوردتي وانسابَ غيثُ الْجَوى جَمراً بقافية وأمطرتني دياجير الأسى حُمَماً ففي حَشَايَ جَوى مُضَن يُؤرِقني ففي حَشَايَ جَوى مُضَن يُؤرِقني وأَنتُرها أَلُملم الدَّهر آهاتي وأَنتُرها وأعتلي نُوقَ تَحْنان مُجَنَّحة وأمتطي من تباريح الهوى سُفناً وأمضي وأمخُر لُجًا ماؤه شبم وذوربَّت زَفرات الصَّدر أشرعتي ولرَّبَت زَفرات الصَّدر أشرعتي وسلَّحائم غُصن البانِ: هل أبداً دعني بيم الأسى أهوي بلُجّته وسلَّحمائم غُصن البانِ: هل أبداً

ساءلتُ من هام قلبي في مُرابِعهِم حتامَ أبقى أسيرَ الهَجْر في وَلَه فَسرَتُ في طُرُقِ الأشواق أَذْرَعُها وفي الدُّجى داعَبَتَ جَفَنَيَّ أَخْيلَةً وكم أناجي لَهُم طيفاً يُوَدِّعُنِي لا تعجبوا من غرام كاد يَقتلنى

الأسال



مصطفى قاسم عباس- سورية

بل تَنَّموني ـ يَميناً ـ منذُ أن خُلِقوا أبغي وصالاً ولو حُلَماً ؟ فما نطقوا أخدُو حَنيني فَتُدري دَمَعَها الطُّرُقُ وذكريات بلبي نَشْرُها عَبقُ ضُحَى فيظلم عندي الصُّبحُ والأَفْقُ فهكذا حال مَنْ ذاك الحمى عَشقُوا

# (\* كَالِيْ الْمُاسِيِّةِ الشَّاكِر أَحِيهِ بِي غَالِيَةٍ الرَّمِالِيَةِ الْمُعَالِيَةِ الْمُعَالِيَةِ الْمُعَالِيةِ المُعَالِيةِ المُعَلِيقِ المُعَالِيقِ المُعَالِيةِ المُعَالِيقِ المُعَالِيقِ المُعَالِيقِ المُعَالِيقِ المُعَالِيقِ المُعَالِيقِ المُعَالِيقِ المُعَلِيقِ المُعَالِيقِ المُعَلِيقِ المُعَالِيقِ المُعَلِيقِ المُعَالِيقِ المُعَالِي

د.عبد القدوس أبو صالح

لم يترك شعراء الأندلس غرضاً من أغراض الشعر لدى أهل المشرق إلا تناولوه أول الأمر مقلدين، ثم حلَّقوا به مبدعين.

وكان لابد للبيئة الأندلسية بجمالها وجناتها، وأنهارها وأزهارها من أن تؤثر في أغراض الشعر الأندلسي، وتلونها بألوان ذاتية بديعة، نجد ذلك في شعر الغزل والمديح، والجهاد والفخر، والشكوى والرثاء.. بل نجد هذا التأثير يبلغ غايته في الموشحات الأندلسية التي تمثل إغراق الأندلسيين في شعر الطبيعة وفي الموسيقى الأخاذة التي تصاحب هذا الشعر.

على أن المتأمل في الشعر الأندلسي يلحظ أن شعر الحكمة خالف تلك الأغراض التقليدية بحكم طبيعته الخاصة لأنه نتاج العقل والتأمل، فهو بعيد عن الطبيعة والخيال.

ومع ذلك فإننا نجد في غمار الشعر الأندلسي قصيدة شروداً شذت عن هذا الحكم، فجاءت قصيدة حكمية تأملية، واستمدَّت معانيها وصورها من موكب الطبيعة الحافل، فإذا بها تلفت نظر الإنسان إلى أن كل ما في هذه الطبيعة من أزهار متنوعة، وطيور شادية، وشهب زاهرة، وبروق زاجرة.. آيات بينات تدل على الخالق الذي أبدعها، وتعظ الإنسان الذي غفل عن سر وجودها، ونبا به طبعه عن الإيمان بموجدها.

وصاحب هذه القصيدة الفريدة هو أحمد بن خاتمة الأنصاري، وهو طبيب وأديب بليغ، عاش في مدينة المَرِيَّة (٧٠٠ - ٧٧٠ هـ / ١٢٩٩ - ١٣٦٩م)، وتصدر للإقراء في جامعها الأعظم، وزار غرناطة مراراً، وله مؤلفات عديدة، منها « مزية المَرِيَّة على غيرها من البلاد الأندلسية في التاريخ، و(رائق التحلية في فائق التورية) في الأدب. وديوان (ريحانة من أدواح ونسمة من أرواح).

وقد بدأ قصيدته بمقدمة ذكر فيها أن دواعي الرشد وأنوار الحق ظاهرة جلية في الكون، ولكن الإنسان يغفل عنها، ويسد مسامعه دونها:

لقد صاح داعي الرشد لو أنَّ سامعاً

وأشعرق سعرُّ الجو لو أنَّ ذا حجيَّ

تسامت لك الأكوان تُجْلى عرائساً

ونادت ألا كَضَوُّ بِكَافِيُّ مِا أَرِي

ولاح صباحُ الحق لو أَنَّ رائيا يشاهد نوراً أو يجيب مناديا(١) فلو كنتَ ذا عينين كنتَ المناجيا

لها منك كفؤ إن خطبت مكافيا

ثم يأخذ الشاعر بتعداد ما في الطبيعة من أزهار وشهب وطيور وبروق ما كان الله ليخلقها عبثاً، ولكنها آيات تدل على الخالق المبدع:

وقد كَحَّلَتْ منه الظلالُ مآقيا وما بال خدِّ البورد أحمرَ قانبا اذا ما عبونُ القَطْرِ ظَلْنَ بواكبا سواجمُه البطحاءَ بيضا مواضيا(١) فأمست صدورُ الأفق منها حواليا" فراقَتْ أسار براً ورقَّتْ جواشيا وما لقدود القُضْب تهفو تعَاطِيا'' ولمْ بسط السَّوْسانُ يمناه راجيا( ) لغير اعتبار.. لا وربّلك ما هيا لقد أخطأ التقديرُ منك مَراميا من الطير يشدو لو فَهمْتَ المعانيا من البرق ببدو لو عَلمْتَ النَّواهيا(١) من النَّوْر بذكو لو عرفتَ الأباديا(٧) به الطبعُ أن يأتي هدي أو مُواتيا

والا فما بالُ النهار محدِّقاً وما بال صدغ الآس أخضر ناصعا وما لثغور الزهر تُلْفي بواسما ولمْ طَرَّزَ البرقُ الغَمامَ ووشَّحَتْ وما للآلي الشهب رُصِّعَ نظمُها وما لبطاح الأرض أبدء رَقْمُها وما لحَمام الأَيْك تشدو تَرَنُّماً ولمْ قبضَ النيلوفرُ الكفُّ خائفاً أتحسب ذي الدنبا تحلُّت لنا سُدي وأنّ قُصاراها للهو ولَـدّة فما خطباء العرب أفصح واعظاً ولا صفحاتُ الهند أروعُ زاجرا ولا لُطَفُ الإحسان أحسنُ موقعاً أيا غائباً عن حضرة القدس قد نبا

<sup>(</sup>٣) حواليا: متحلية .

<sup>(</sup>٤) الأيك: الشجر الملتف الكثير.

<sup>(</sup>٥) النيلوفر: زهر ينبت في الماء. السوسان: زهر متنوع الألوان.

<sup>(</sup>٦) صفحات الهند: أراد بها السيوف الهندية.

<sup>(</sup>٧) النُّور: الزهر الأبيض. يذكو: تفوح رائحته.

الهوامش:

<sup>(\*)</sup> أحاديث وأسمار، ص ٤٠٧، تأليف د.عبد القدوس أبو صالح، ط١، القاهرة.

<sup>(</sup>١) الحجى: العقل.

 <sup>(</sup>۲) السواجم: أراد بها الأمطار المتتابعة. البطحاء:
 مجتمع الرمل والحصى.



« وجدت أنه من خلال هذا العالم الخاص الذي نسجته، يمكنني تفعيل مفهوم الهوية والخصوصية، وهو مفهوم نتحدث عنه كثيرا دون أن نتحرك لتطبيقه».

المسيري



د. فؤاد عفاني - المغرب

لقد عرفت الكتابة للطفل تطورا ملحوظا، فمنذ بدايات القرن العشرين(١) بدأ أوّدُ أدب الطفل يشتد بناء على معرفة كوامن نفس ذلك الكائن الإنساني البرىء وإلمام بوسطه الاجتماعي وقدراته الذهنية والحسية والحركية. ومما يثير اهتمام الباحثين في أدب الطفل هو أن الكتابة لهذا الكائن الصغير ليست حكرا على مؤلفين بعينهم، فقد كتب له الأدباء والفلاسفة أيضا.

لقد بنزغ استم الدكتور عبد الوهاب المسيري(٢) في الساحة العربية باعتباره مفكرا وباحثا في الشؤون الصهيونية، لكن الوجه الآخر الذي لا يعرفه إلا من اهتموا بالمشروع

الكلى لهذا الرجل، هو أنه كتب للطفل أيضا. ويعد انشغال المسيرى بأدب الطفل ناجما عن تضافر عدد من العوامل وعن اختمار لمرجعيات شتى، تعود بالخصوص إلى الخرافات الشعبية التى كانت تسرد عليه عندما كان صبيا، وقراءاته لقصص الأطفال عندما كان بالولايات المتحدة الأمريكية خاصة له: د. سوس الذي يصفه المسيرى بكونه كاتبا عبقريا «يحطم حدود المألوف (المادي) ويطوع الأشياء والكلمات لإرادته، ولكنه في الوقت ذاته يتعامل مع ثوابت النفس البشرية، خاصة في قصتيه الشبهيرتين: (القط ذو القبعة) و (عودة القط ذي القبعة )<sup>(۲)</sup>.

العامل الآخر يعود إلى دراسة المسيري للأدب الروائي وفنونه ضمن دراسته للأدب الإنجليزي والأمريكي، دون أن نغفل قراءته للأعمال النقدية المنصبة على دراسة الفن السيردي والتي على رأسها بالخصوص مورفولوجيا الحكاية الشعبية لفلاديمير بروب، وأخيرا يأتي أثر الأستاذ ديفيد وايمر الذي أفاد المسيري كثيرا من خيراته.

بالنسبة للدوافع الذاتية والمباشرة الكامنة وراء عملية الكتابة، شغف المسيري بالبراءة، وفي هذا السياق يقول مفكرنا: «ومن الموضوعات الأثيرة لدي في دراستي للأدب موضوع الانتقال من البراءة الى الخبرة، ثم العودة إلى البراءة الأولى، ولعل هذا يفسر شغفي بأدب الأطفال. فأدب الأطفال العظيم، الأطفال. فأدب الأطفال العظيم، وجود قدر من الشر فيه، إلا أنه أدب وبنيل في الإنسان (شأنه في هذا للنيرال على علاقة بما هو عظيم ونبيل في الإنسان (شأنه في هذا الخرافية التي أحببتها)» (1).

لقد أحب المسيري عالم الأطفال لكونه مليئا بالجمال والدهشة تحقق فيه إنسانية الإنسان في أسمى وجوهها. كل تلك الأسباب وفرت ما يكفى من الحوافز للكتابة للأطفال،

إلا أن السبب الرئيس، ما يقوله عنه المسيرى: «ولكن الذي دفعني للكتابة هو الهدية التي حباني الله بها، طفلای نور ثم یاسر، فقد کانت تنشئتهما مسألة موضع اهتمامى، خاصة وأنهم قضوا جزءا كبيرا من طفولتهم في الولايات المتحدة»، تلك الأرض التي تقدم للطفل منتوجا ما هو إلا إفراز لحضارة تفكيكية تحاول تنميط الإنسان بمختلف أجناسه وأعماره، فحتى شخصيات العرائس والرسوم المتحركة، هي «تعبير عن رؤية مادية، متطرفة في المادية، تهدف إلى تحطيم الهوية والخصوصية، وفي نهاية الأمر الإنسانية المركبة، إذ تجعل من الإنسان كائنا استهلاكيا دوافعه اقتصادية وجنسية مادية وحسب»(٥). يشير في هذا الإطار إلى تلك الأنواع من «اللعب» التي تقدم للطفل في مجموعات تدفع الطفل



د. عبدالوهاب المسيري

إلى اقتنائها كلها، وتحتم عليه الدخول في دوامة الاستهلاك فاقدا بذلك لذة اللعب من أجل اللعب.

هكذا، ألفى المسيري نفسه يقف موقفا عدائيا من «اللعب الأمريكية» بأبعادها الداروينية والاستهلاكية ليستعيض عنها بالتفكير في تأليف القصص التي تحبل بنماذج معرفية حضارية أكثر إنسانية، فبدأ في نسج عالم أسطوري معاصر متكامل لطفليه (نور وياسر)، لإيمانه «بأن الذكريات والأساطير المشتركة بين الأزواج والأصدقاء وأعضاء الأسرة هي أهم العناصر التي توطد الصلة بينهم، وتزودهم بعالم خاص بهم يتحركون داخله، ويدركون العالم من خلاله في زدادون ارتباطا ومحبة»(٢).

يقوم العالم السردي الأسطوري للمسيري على ثلاث شخصيات أسياسية: نور (ابنة الدكتور المسيري)، وياسر (الابن)، ونديم (الحفيد)، بالإضافة إلى شخصيات من عالم الحيوان يمثلها بالخصوص الديك حسن الذي يؤدي وظيفة الانتقال من عالم الخيال إلى عالم الواقع، والجمل ظريف، الذي يقول الواقع، والجمل ظريف، الذي يقول أخ لأولادي، ود. هدى هي أمه... وظريف جمل غير مدرك لجمليته والنعيير)» (أن صح التعيير)» (أن صح التعيير)» (أب صح التعيير)».

وبذلك فتلك الشخصيات تحقق بامتياز الثنائية المكونة من: الإنسان (الابن والابنة)، والطبيعة المتجلية جزئيا في الحيوان (الديك حسن والجمل ظريف).

### ⊳النماذجالقصصية عندالسيرى:

### - النموذج القصصي القائم على الإحياء:

١. إحياء النموذج المفرد:

إن أولى تجارب الكتابة للطفل عند المسيري تشكلت داخل رحم القصص القديمة، إذ كان يتناول الإطار الكلى لتلك القصيص ويتحرك داخله دون تكسير لأسواره الرئيسة، لكن في الوقت نفسه يجرى على هذا النمط تعديلا تبرز أهلية الإنسان وفعالية عقله، من تلك المحاولات قصته «نور والذئب الشهير بالمكار»(^) المؤثثة سرديا انطلاقا من القصة الشهيرة «ليلي والذئب»، ف «نور تتحرك في عالم جديد، على عكس الذئب الذي لا يزال في عالم الأسطورة التقليدية، ويتحرك داخل نطاقها وهو لا يدرك التطورات التي تحدث من حوله». وبذلك يأخذ الحيوان فهذه القصة حجمه الحقيقي ليحظى الإنسان في الجهة المقابلة بقدرة فاعلة مهيمنة على الطبيعة باعتباه كائنا عاقلا ومستخلفا. إن جوهر فكر الدكتور المسيرى يكمن «في تبنيه فكرة

الإنسان/ الإنسان القادر على تجاوز الطبيعة/ المادة، ورفضه فكرة الإنسان الطبيعي الذي يتحدد كيانه بالسقف الطبيعي/ المادي»(١٠).

ب. إحياء النموذج المركّب:

لجأ المسيري في هذا المستوى إلى الدمج بين أكثر من قصة لبناء حكاية جديدة، أبرز ما يمكن أن نسمها به هو قدرتها المتميزة على استيعاب الماضى المشترك من أجل تشييد المستقبل، وفي ذلك ارتباط



مع التصور الإنساني للمسيري، فهو يؤمن بما للذاكرة المشتركة من وصل عرى التقارب بين أفراد الأسرة أولا، وبين أفراد المجتمع ثانيا، عكس ما تبشر به القيم الحداثية وما بعد الحداثية من انتصار للفردية والقطع بين الأجيال. فالجمع بين العوالم السردية استيعاب للتنوع الإنساني، وإيمان بالخصوصية التي يمكن أن تكون أساسا للإبداع الحضاري. ومن القصص الممثلة

لهذا النموذج «سر اختفاء الذئب الشهير بالمحتار»(١١) إذ تمت المراوحة فيها بين قصتى ليلى والذئب، وذات الرداء الأحمر وسندريلا مع تحطيم للأنساق الخاصة لهذه القصة حيث تم إدماج شخصيات «واقعية» من جهة، وتحيين الزمن من جهة ثانية. - النموذج القصصي المتحرر:

لا يستند هذا النموذج من القصص على بناء سابق محدد يرصف لبناته السردية وفق اجتهاد إبداعي خاص بالمؤلف، وتندرج أغلب أعمال المسيري ضمن هذا النمط (الرحلة الأسبوعية إلى جزيرة الدويشة، معركة.. كبيرة... صغيرة، قصة خيالية جدا، ما هي النهاية(١٢). وقد تميز هذا النوع بالاحتفاظ بالشخصيات الرئيسية في القصص السابقة، إلا أنه تحرر من الخضوع لنموذج قصصى معين.

إن غاية المسيرى من هذا التنويع في البناء هو تكسير للأبنية السردية القصصية، حيث يريد من القارئ/ الطفل أن يدرك بأن الأمر لا يتجاوز تجربة حكى، وأن يتعايش بذلك مع شخصيات القصص التى يقرؤها فيقترح وينتج ويصحح....

⊳⊳ التجرية القصصية عند السيرى بين البعد النفعي والبعد الجمالي:

لقد نأى المرحوم المسيرى دائما عن «التطرف الفكرى» فهو يناقش

جميع الأفكار ويستفيد من كل الاجتهادات، بل إن سيرته ذاتها كانت غير ذاتية وغير موضوعية في الآن ذاته، كما هو الشأن أيضا بالنسبة لقصصه فهى ليست قصصا من أجل الترفيه فقط أو فنا من أجل الفن فحسب. لأن في ذلك إهدارا للجهد ووأودا لبعد أساس للعمل الإبداعي، كما أنه لم يكتب لغاية إرشادية ووعظية، فقصص المسيرى «تبتعد عن الوعظ، لأنه واضح ومباشر وممل ويختزل الواقع في كلمتين أو جملة. ولذا لا يقبله الأطفال الأذكياء، كما أنه يعلم الطفل السلبية والتلقى الأعمى لما حوله»(۱۲). لهذا فالمسيري كان غالبا ما يبتغى من وراء حكيه غاية ما كــأن تُتّخذ القصة للمعاقبة (١٤).

إن المسيري يؤسس في قصصه لنمط سردي يراوج بين الواقع والخيال، فشخصيات حكاياته في مجملها حقيقية ومحملة بقيم



إيجابية، والطفل يعرف هاته الشخصيات وتعرفه، ولكنها من جانب آخر تسبح في عالم الخيال، مما يخول للطفل تنمية ملكتي الحس والتجريد. ف «ثمة نموذج معرفي

أساسي كامن وراء كل القصص، وهو نفس النموذج الكامن وراء الموسوعة من رفض للموضوعية المتلقية والنصوصية البلهاء والمعلوماتية الفجة والسببية الصلبة... إلى إيمان بالعقل التوليدي والسببية الفضفاضة والنماذج المفتوحة (النهايات المتغيرة) وبالحيز الإنساني (المختلف عن الحيز الطبيعي/ المادي) الذي يتحرك فيه الإنسان ويحقق فيه إنسانيته، فيؤكد إرادته وحريته ومقدرته على الاختيار» (١٥).

إن العالم في حكايات المسيري عالم مركب تتحاور فيه مكونات شتى (الطبيعة، الفن، الواقع، الخيال، السراءة، الخسيرة)، عالم يخرج الداخل إلى أسراره بعبر وفوائد وإحساس بجمالية الفن الأدبى

- (۱۱) «سر اختفاء الذئب الشهير بالمحتار» عبد الوهاب المسيري، دار الشروق، ط١،
- (۱۲) نشير إلى أن هذه القصص جميعها صادرة عن دار الشروق، صدرت الطبعة الأولى للقصتين الأولى والثانية سنة ٢٠٠٠م، بينما بقية القصص صدرت عام ٢٠٠١م، كما ننبه القارئ الكريم إلى أن القصة الأخيرة صدرت بالاشتراك مع جيهان فاروق فؤاد.
  - (۱۳) رحلتي الفكرية، ٦٨٢.
- (١٤) للتوسع أكثر يمكن العودة إلى سيرة المسيري: رحلتي الفكرية، ص ٦٧٦ وما بعدها.
  - (١٥) رحلتى الفكرية، ص٦٧٩.

- (٥) رحلتي الفكرية، ص٦٧٣.
- (٦) رحلتي الفكرية، ص ٦٧٣–٦٧٤.
  - (٧) رحلتى الفكرية، ص٦٧٤.
- (۸) نور والذئب الشهير بالمكار، عبد الوهاب المسيري، دار الشروق، القاهرة، ط۲، ۲۰۰۰م.
  - (٩) رحلتى الفكرية، ص٦٧٥.
- (۱۰) «رحابة الإنسانية المركبة في الرحلة الفكرية، والسيرة الشعرية، وقصص الأطفال» جيهان فاروق فؤاد، ضمن كتاب: في عالم عبد الوهاب المسيري حوار نقدي حضاري، تقديم محمد حسنين هيكل، تحرير عبد الحليم عطية، المجلد الثاني، دار الشيروق، القاهرة، ط١، ٢٠٠٤، ص٨٨٠.

### الهوامش:

- يعد وليام كاكستون (١٤٩١-١٤٩١) هـ و مؤلف أول كتاب للطفل والمعنون بـ «خرافات إيسوب» والذى نشر سنة ١٤٨٤.
- (۲) نذكر القارئ الكريم أن الدكتور عبد الوهاب المسيري -رحمه الله، حصل عام ۱۹۹۹م على الجائزة الأولى للتأليف للأطفال من ضمن جوائز سوزان مبارك للطفل، كما حاز على عدد من الجوائز (بعضها دولي) خصوصا على ديوانه: أغنيات إلى الأشياء الجميلة.
- (٢) «رحلتي الفكرية في البذور والجذور والثمار» عبد الوهاب المسيري، دار الشروق، القاهرة، ط١، ٢٠٠٥م، ص٦٧٠.
  - (٤) رحلتى الفكرية، ص ٦٧٠.



كانت أغرب محاكمة لجريمة قتل حضرتها في حياتي. لقد سموها جريمة بيكام في عناوين الجرائد، مع أن شارع نورثوود، حيث عُثر على المرأة العجوز التي قُتلت ضربا، لم يكن بالضبط في بيكام. لم تكن هذه واحدة من تلك القضايا المرتبطة بالدليل العرضى الذي تحس فيه بقلق المحلفين-لأن أخطاء ارتُكبت-مثل قبب من الصمت أخرست المحكمة. لا، وُجد هذا المجرم تقريبا مع الجثة، ولا أحد من الحضور عندما أوجز ممثل النيابة العامة قضيته اعتقد أن يكون للرجل في قفص الاتهام أي أمل في النجاح بأية حال.

كان رجلًا بدينا ثقيل الوزن بعينين محتقنتين دما ومنتفختين. بدت كل عضالاته مجموعة في فخذيه. نعم، زبون بشع، زبون لا يمكنك نسيانه بسرعة وكان ذلك نقطة مهمة لأن ممثل النيابة العامة اقترح استدعاء أربعة شهود لم ينسوه، شاهدوه يسرع بعيدا عن



ترجمة: د. سعيد منتاق - المغرب

الفيلا الحمراء الصغيرة في شارع نورثوود. كانت الساعة قد أعلنت منذ لحظات آنذاك عن الثانية صباحا.

كانت السيدة سالمون في المنزل رقم ١٥، شارع نورثوود، عاجزة عن النوم، فسمعت بابا يُغلق بقرقعة وظنته بوابتها الخارجية. وهكذا (كان ذلك اسمه) على أدراج منزل السيدة باركر. كان قد خرج منذ لحظات مرتديا قفازتين. كانت في يده مطرقة، وشهدته يلقي بها في شبجيرات الغار قرب البوابة الخارجية الأمامية. ولكن قبل أن يتحرك بعيدا، رفع بصيره إلى

نافذتها. عرضته الغريزة الميتة، التى تخبر رجلا عندما يُرافَب في ضوء مصباح الشارع، لنظرتها المحدقة-عيناه مغمورتان بخوف مروع ووحشى، مثل عينى الحيوان عندما ترفع عليه السوط. تكلمتُ في ما بعد مع السيدة سالمون التي كان طبيعيا بعد الحكم المذهل أن تكون هي نفسها في حالة خوف. كما ستتقول، ولم يبق إلا الشنق. هو الشأن على ما أعتقد بالنسبة لكل الشهود-هنرى ماكدوجل الذي كان يقود سيارته نحو منزله من بنفلیت فے وقت متأخر وکان علی وشك صدم آدامز في زاوية شارع نورثوود. كان آدامز يمشى في وسط الطريق وكأنه مصاب بالدوار. والسيد ويلر العجوز الذي كان يعيش بجوار السيدة باركر، في الرقم ١٢، وأيقظه ضجيج-مثل كرسى يقع على الأرض-من خلال حائط الفيلا الذي كان يشبه الورق في نحيله، فتهض ونظر من النافذة، بالضبط كما فعلت السيدة سالمون، ورأى ظهر آدامز وعندما استدار هذا الأخير رأى تلك العينين المنتفختين. في طريق لوريل شوهد كذلك من قبل شاهد آخر-كان حظه سيئا للغاية. ربما كان الأجدر به ارتكاب الجريمة في وضح النهار.

> «أدرك»، كما جاء في كلام ممثل النيابة العامة، «أن الدفاع

يقترح التماس هوية خاطئة. ستقول لكم زوجة آدامز أنه كان معها في الثانية صباحا يوم ١٤ فبراير، ولكن بعد أن سمعتم الشهود وفحصتم بعناية قسمات السجين، لا أظن أنكم ستستعدون للاعتراف بإمكانية الخطأ.».

انتهى كل شىيء، كما كنت

بعد الحجة الرسمية التي قدمها رجل الشرطة الذي وجد الجثة والطبيب الجراح الذي فحصها، تم استدعاء السيدة سالمون. كانت الشاهد المثالي بنبرتها الأسكتلندية الطفيفة وسمة إخلاصها وعنايتها ولطفها.

أوضح ممثل النيابة القصة بلطف. تكلمت بصرامة كبيرة. لم تتعمد الأذى، ولم تحس بأهمية وقوفها هناك في المحكمة الجنائية المركزية مع قاض بملابس قرمزية يتمسك بكلامها والمراسلين الصحفيين يدونوه. نعم، قالت، وبعد ذلك ذهبت إلى الدور الأسفل واتصلت هاتفيا بمحطة الشرطة.

«وهل ترين الرجل هنا في المحكمة؟».

نظرت مباشرة إلى الرجل الكبير في قفص الاتهام، الذي حدق فيها بخشونة بعينيه البكينيتين الخاليتين من العاطفة.

«نعم«أجابت «إنه هناك» «هل أنت متأكدة حقا؟» قالت ببساطة «لم أكن مخطئة، یا سیدی»

كان كل ذلك بتلك السهولة. «شكرا لك السيدة سالمون»

قام المستشار للدفاع قصد استجواب الشاهد. إذا كنتَ قد قدمت تقريرا عن كثير من محاكمات الجرائم كما فعلتُ، كنتُ ستعرف مقدما المسلك الذي سيأخذه. وكنتَ على حق، إلى حد

«الآن، السيدة سالمون، عليك أن تتذكري أن حياة رجل قد تتوقف على دليلك».

«أتذكر ذلك بالتأكيد، يا سیدی»،

«هل نظرك جيد؟».

«لم أضطر قط وضع نظارتين، یا سی*دی*».

«أنت امرأة في الخامسة والخمسين؟».

«في السادسة والخمسين، يا سیدی»،

«والرجل الذي شاهدتيه كان على الجانب الآخر من الطريق؟» «نعم، یا سیدی».

«وكانت الثانية صباحا. لا بد أن لك عينين رائعتين، السيدة سالمون؟».



«لا، یا سیدی. کان هناك ضوء القمر، وعندما رفع الرجل بصره، كان ضوء المصباح على وجهه».

«وليس عندك شك إطلاقا أن الرجل الذي شاهدتيه هو السجس؟».

لم أفهم ما كان يرمى إليه. لم يكن ليتوقع دون شك أي جواب آخر غير الذي سمعه.

«إطلاقا، يا سيدى. ليس ذاك الوجه الذي ينساه المرء»

ألقى ممثل النيابة العامة للحظة نظرة حول المحكمة. ثم قال، «هل تمانعين السيدة سالمون تفحص الناس في المحكمة مرة ثانية؟ لا، ليس السجين. قف من فضلك السيد آدامز». وهناك خلف المحكمة بجسد بدين مكتنز وساقين مفتولى العضلات وعينين منتفختين كانت الصورة المضبوطة للرجل فض الاتهام. كان يرتدي

«الآن فكرى بعناية تامة، السيدة سالمون. هل تستطيعين حتى الآن أن تقسمى أن الرجل الذي شاهدتيه يلقي بالمطرقة في حديقة السيدة باركر كان هو السجين-وليس هذا الرجل، أخوه التوأم؟».

أيضا لباسا مشابها-بذلة زرقاء

ضيقة وربطة عنق مخططة.

طبعا لا تستطيع. حولت بصرها من رجل إلى آخر ولم تنبس بكلمة. هناك كان يوجد الوحش الكبير في قفص الاتهام جالسا القرفصاء، وهناك كان يقف كذلك خلف المحكمة، وكلاهما كانا

يحدقان في السيدة سالمون. هزت رأسها بالنفى.

ما رأيناه إذن كان نهاية القضية. لم يكن أي شاهد مستعد



أن يقسم أن السجين هو الذي شاهده. والأخ؟ كان له ادعاؤه، أيضا. كان مع زوجته.

وهكذا أطلق سيراح الرجل لانعدام الدليل. ولكن هـل-إذا كان هو الذي ارتكب الجريمة فعلا وليس أخوه-عوقب أم لا، لا أدرى. ذلك اليوم الاستثنائي كانت له نهاية استثنائية. تبعثُ

السييدة سالمون خارج المحكمة وأقحمنا في حشد من الناس كانوا ينتظرون، طبعا، التوأمين. حاول رجال الشرطة إبعاد الحشد بعيدا، إلا أن كل ما استطاعوا القيام به هو الحفاظ على الطريق فارغا لحركة السير. علمت فيما بعد أنهم حاولوا أن يجعلوا التوأمين يغادرا من طريق خلفي، لكنهما لم يفعلا. قال أحد التوأمين-ولا أحد

یدری من فیهما-»لقد بُرئت، أليس كذلك؟ «وخرجا بقوة من المدخل الأمامي. ثم حدث ما حدث. لا أدري كيف، مع أني كنت بعيدا بستة أقدام فقط. تحرك الحشد وبطريقة ما دُفع التوأمان إلى الطريق مباشرة أمام سيارة عمومية كبيرة.

أطلق صرخة حادة مثل الأرنب وانتهى كل شيء. مات، وتهشمت جمجمته مثلما تهشمت جمجمة السيدة

باركر. أكان انتقاما إلهيا؟ أتمنى لو عرفت. نهض آدامز الآخر على قدميه من جانب الجثة ونظر مباشرة إلى السيدة سالمون. كان يبكى ولكن لا أحد سيستطيع في أي وقت أن يقرر هل كان هو المجرم أو الرجل البرىء. مع ذلك إذا كنتَ مكان السيدة سالمون، هل ستستطيع النوم ليلا؟■



وتلاقى ها هنا أهوالها

فلماذا لا ترى سلسالها؟!

ويغنى سياحرا أذيالها

فلماذا ترتدى أسمالها؟!

يتسامى سافحاً أفضالها!

وتحيي في الفضا أطوالها!

قوة للا تكن أقوى لها

يمنح الدنيا!! ويعلى فالها

يتراءى ماسحاً أمثالها؟

هذه النجمةُ حيرى ما لها
هدّجَت في النور، تُخفي بعضها
يلتقي فيها اليغطي ظلها
تـتراءى في مداها وحدها

\* \* \*

بين طهر الكون تلقى نفسها سلسبيلُ الكون سحرٌ ساحرٌ الشمروقُ الحر يبدو جنة المحداراتُ جديدات الخطا

\* \* \*

النجوم الزهر وجه ضاحك تبعث الحسن! وتذكي أصله الفضاءات مضيئات المدى صورة جذلى وطهر طاهر

\* \* \*

ألها في الأفق أفق ماثل أم لها وجهان وجه طاهر وخفي في خفايا دربها أم لها روحان هذي في الثرى

یتغنی ناشیراً أبطالها ا یتواری سافحاً أطلالها

والشريا غازلت أقوالها ا

\* \* \*

السرابيل تغطي وجهها أوحت الأفكار في أفكارها أقفلت في دربها أبوابها ليتها تُبصر ماذا حولها

وتغطي في المدى سربالها المنتشعري من ترى أوحى لها المنتشعري من ترى أوحى لها القضالها أقضالها المدى زلزالها اللها المدى زلزالها المدى

\* \* \*





(أقدم هذه القصيدة المجهولة والتي لا يدري الكتاب والقراء على السواء من أمرها شيئا، والتي تنشر لأول مرة منذ أكثر من ستين عاما، تحية لروح الشاعر الكبير محمود حسن إسماعيل).

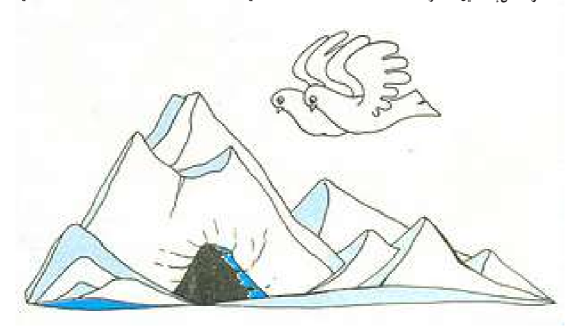
مصطفى يعقوب عبدالنبى - مصر

من جانب الله عبقري ١ حمامة الغار... أي لحن سكونه الطاهر الشدي معطر اللحن سرمدي من جدول تحتها سرى ملاحم الملهم الشبجي ونشوة الماء في القنى وخشعة السوسن الندي وسيكرة الهادل المغنى والطير نعسان في العشى ومن دواليه حين تغفى

ومن عطار الجنان بل من ومن نشيد على رباه يفوح من زهرة ويزكو رنت بأصدائه ، وغنت ومن مجاليه في الروابي



محمود حسن إسماعيل- مصر



بالخلد تهويمة الخلي لشياطئ أقدس عُليّ في الأرض أمال كل حي مشعشع النور كوكبي بمعجزات السينا جني محاجر الباطل العتي للكفر عينان من غوي من صولة الفاجر القوي ترنيمة الوادع الرضي في ذلك المسبح الهني للحق في عالم خفي حصون مستعصم قوي بالشرك صخابة الدوي في حسرة الخائب الشقى

كأنها وهوفي ذراها وجئت من جنة الأعالى على جناحيك للبرايا أقمت بالغار أيّ عش غصونه البيض من شعاع يدور بالحق أين دارت وينفث السحر أين لفت ظللت والوحيُّ مستكنَّ تلقين من وكرك المعلى كأنما عشبت من زمان خبأت والعنكبوت دنيا خيوطه الواهيات أضحت فزلزلت دونها قلوب وذل من رامها وألوى

\*\*\*

في ظلك الناعم الشجي عيون صِدّيقه الوفيّ لباعث النور.. عبقري إعجازها جيرة النبي والعمر في ظله الوضي (ا

ورقاء إياليتني سكون صبالك «المصطفى» وقرت فرجَّع الكون في هتاف نبية الطير ألهمتها مهاجر ... تهجرٌ الأماني



عبدالله مسعود – سورية

أماه.. ايا نبع الحنان .. يا روض الجنان .. يا حضن الأمان، وبلسم الأحزان ..يا أحبُّ وأحنُّ وأعطفَ وألطف وأعظم إنسان ١٠.

أمَّاه.. أيُّ كلمات تفيك حقِّك بعد أن أولاك الله بالإحسان...!

أمَّاه.. أنت الملاكُ في الطهر، أنت البلسمُ في المرض، أنت الدفءُ في القُرِ والضّر،أنتِ الضياءُ في دياجير الظلام.

أمَّاهُ..! أنت الأمل والرجاء في تذليل الصعاب،

أُنِّتِ نسائمٌ الرُّورَحِ والريحان .. وعبيرٌ الجنان .. ومعدن الإحسان! وصدقَ شوقى حين يقول مشبهاً الحبيبُ المصطفى بك:

وإذا رحمتَ فأنت أمُّ أو أبّ هذان في الدنيا همًا الرحماءُ

أماه..! أنت صانعةُ الرجال، معمرةُ البيوت، رافعة الرؤوس، أنتِ الحياةُ بحلوها ومرها، حوَّلت الصاب والعلقم، إلى الشراب والبلسم، حوَّلت الألمَ إلى أمل،

لم تستسلمي للبأساء والضراء، فانقلبَت بصبرك وجُلدك إلى نعماء وعطاء.

أماه..! إِنْ أَنسَ لا أَنْسَ - يِا أُمِّي-حُنوّك علينا ونحن أطفال صغار -كزغب القطا- تحوطيننا بعين رعايتك، ونحن بعيدو الدار والنفر..

تكدحين.. تضحّين.. تنصّبين.. تجهدين.. لتكوِّني لنا عُشّا دافئا، وبيتاً حانياً. ومنزلا فيه قوام الحياة... حيث لم تكن الحياة رغيدة، والأرزاق وفيرة.. حيث كانت خفَّة ذات اليد.. والفقر المدقع هو سيّد الموقف بين الناس .. تجاهدين تناضلين نحو الأحسن والأفضل.. لتسعدى أولادك الصغار.. لترفدي كرم زوجك.. العالم العامل، الزاهد الفاضل، الذي تسامي عن حطام الدنيا فلم تمتد عينه إلى من يعلمهم ويرشدهم، وآثر العيش بينهم مع شظف العيش على الرخاء والرفاه ف المدن.

كيف -يا أمي- أنسى وأنا فتى يافع، وطالب في المدرسة، حين كنت تحفزينني على العمل في العطلة الصيفية، من أجل شراء ملابس

جديدة، أظهر فيها بالمظهر اللائق بين لداتي وأقراني!؟

وأذْكرُ -يا أمّى- ولا أنسى.. عندما أصبحتُ مُعلّما ..كيف كنتِ تأخذين الراتب منى وتضعينه بالوسادة وتخيطين عليه.. حتى لا أنفقه -وأنا وأنت- ربّما كنا بحاجة إليه، لكنّ حرصك على سعادتى، وإيثارك لي، من أجل أن يكون مهراً لعروسى.. حملاك على ذلك..!

وهل أنسى -يا أمّى- حرصك عليّ بعد الزواج، ورفدكِ لي ولإخوتى بما تيسَّر عندك من الخضار والفواكه والمؤونة، ترسلينه لنا عبر السيارات القادمة، تتحمَّلين من أجل ذلك برد الصباح، وألم الانتظار، ومنّة الناس.. !؟ ولم نعد كزغب القطا، ولكنّ الأمومة الرؤوم، ودُفّق الحنان، وشلال العطف، أبي عليك إلا ذلك..!

كيف أنْسَى -يا أمِّي- بعد ذلك، وأنت تنتظرين من الأسبوع إلى الأسبوع قدومي إليك فتحفظين لي ما يُتحفك الأهلُ والأحفاد من طيّب الطعام ولذيذ الشراب، تأبين أن تأكليه، وتؤثرينني به على نفسك...؟ ولكنَّ الفضل الأعظم -يا أمى-والجود الأكبر، والعطاء الثّرُّ الذي لا يُقدَّر.. كان عندما ترَينني مريضاً

متألِّلًا، تتمنينَ أن يكون الألم في

جسدك وليس في جسدي..١

وأنت تنوئين بما تحملينه من آلام وأستقام .. إيا الله ماهذا .. إي وهل يفعل ذلك غيرالأم.. إنها الأم.. وما أدراك ما الأم!؟ التي جعل الله الجنَّة تحت رجلها.. وقرَنَ عبادته بالإحسان إليها. والوصيّة بها ثلاثة أضعاف الأب.. سرورها يعدل الجهاد..! والنظر بوجهها يعدل الحج والعمرة..!

لقد شعرتُ باليُتم بعدك -يا ساعة مندم. أمى، وخشيتُ أنّ يُغلق باب الجنة الذي كان مفتوحاً لي من قبُلك، وأسألُ الله أن لا يزول الإكرام الذي كنتُ ألقاه بسببك، وبركة دعائك لي ولذريتي وللمسلمين.

إنه ليس يُتم الصِّغار.. ولكنه يُتم الصالحات من الأمهات. الأمان.. يتم الدعاء.. يتم البركة.. يتم الخير الكثير..!

بعد فقدك -يا أميي- أُسَـرُّ عندما أرى ابناً باراً بأمّه، أشعر بالسعادة تغمرني وكأنى ذلك الولد البارُّ..! أعوَّضُ فيه فقدى إياك، وأشد على يديه قائلا: احرص عليها قبل أن تندم على فقدها.. ولات

لقد دعوتُ -ياأمّي- دعاء برِّ الوالدين في عرفات، وذرفتُ لضيتُ للتطواف حولَ ضريحها، العبرات، واستمطرتُ من الله لروحكِ وابلَ الرّحمات، وجزيل الأعطيات، ورفيع الدرجات، مع

كلُّما وقفتُ على قبرك -يا أماه- خشع قلبي، وسمعتُ له وجيفاً، وحاولت الدموع الانسياب من عيني، وكأنى ذلك النُتيّم القائل:

وإنى لتعرُوني لذكراك هـزّةٌ كماانتفضَ العصفورُ بِللهُ القطرُ وأقول كما قال إقبال عن أمّى الأولى الزهراء:

لولا وقوفي عند أمر المصطفى وحدود شرعته ونحن فداها

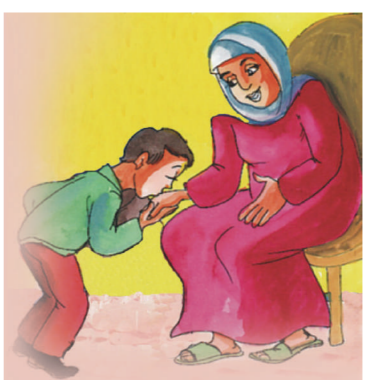
وغمرتُ بالقبلات طيبَ ثراها لم أوفك حقَّك -يا أمى- ومن يوف حقَّ الأم.. إ؟ لكنِّي أسأل الله الذي علمني أن أقول:

ربِّ اغضر لي ولوالديِّ رب ارحمهما كما ربياني صغيرا، وأعزّاني كبيرا.

أسأل الله لك دائماً أنْ يُعليَ مقامك في أعلى عليين، مع السابقات الكاملات اللواتي اصطفاهُنَّ الله وأمهاتِ المؤمنين.

لعلى -يا أمّاه- حين أفوّض جزاءك إلى الله أن يوفيك حقَّك عليّ؛ فأنا عبدُهُ الفقير وهو الغنيّ، وأنا الضعيف وهو مالك الملك ذو الجلال والإكرام.

والسلام عليك -ياأماه- في الرحاب الطاهرة، والأيام الفاضلة، ورحمة الله وبركاته





طفلة المطيري- السعودية -

لقد كثرت القصص القصيرة بشكل كبير ولافت، فأصبح القارئ أمام أعداد هائلة منها، بعضها جيد، وكثير منها سيئ وإنما هي سمو إلى الفضائل، فترصد البراءة ويحمل أفكارا منحرفة وهدامة تتسلل إلى عقول النشيع وانعفة والشفافية والشرف»(١). فيتأثرون بها ويصبحون أسرى لها من حيث لايشعرون.

فكان من واجب أدبائنا الملتزمن النهوض يهذا الفن الأدبى الذي يعد من أكثر الأجناس تداولا بين الشباب والفتيات على حد سواء، وأكثرها استحواذا على أوقاتهم، وهذا النهوض يتم في ضوء الالتزام بالقيم الإسلامية المتمثلة في الصدق والعدل، والأمانة، والوفاء والكفاح ضد الظلم والنضال من أجل حياة أفضل، بحيث تنفتح القصة على التجرية الإنسانية الشاملة بآفاقها الرحبية، المحافل، يقول في إحدى مقابلاته الإذاعية: وجوانيها العديدة، وتقدم رؤية شاملة لقضادا الكون والوجود من «وانكتابة مسؤولية عظيمة يؤدي الإنسان خلال تشكيل فني رائع يجمع بين المتعة والفائدة معا.

«إن كاتب القصة القصيرة المسلم لا يعتمد على العالم الخارجي في استرفاد تجربته بل يمتاح من ذاته التي تشربت تعاليم الإسلام، ويصدر عن وجدانه المتشبع بالروح الإسلامية والاستبطان الذاتي، والإلهام الفني، ومن ثم يبدع إنتاجه القصصى في ظل القيم الإسلامية السمحة، والمبادئ الدينية الفاضلة، ويراعى ذلك في اختياره لتجربته، بحيث تكون الحكاية القصصية معبرة عن الوجه الإنساني في الحياة، ويكون الصراع الدرامي محتدما بين قوى الخير في نضالها الشريف، وقوى البغى في تسلطها القبيح، ويكون الانتصار في النهاية للخير.

وهو في ذلك يراعى قضايا المجتمع وآلامه ويلبى احتياجاته، من غير هدم للأخلاق، أو إثارة للغرائز، أو غرس للقيم المضللة. إن القصة الإسلامية لا تهبط إلى المستنقع الآسن حيث تصور الرذيلة، وتجسد الفاحشة، وتثير الغرائز الحيوانية في الإنسان،

لقد برز هذا الفن القصصى وانبرى له رجال تبنوا المذهب الإسلامي في كتاباتهم ومؤلفاتهم، ومنهم الدكتور وليد قصاب، أحد أعضاء رابطة الأدب الإسلامي العالمية، وهو من الأسماء التي لمعت في فن القصة فكان له حضوره المتميز والمشرف في جميع من خلالها رسالة عظيمة فأكتب لأن الكلمة

الطيبة كالشجرة الطيبة التي أصلها ثابت وفرعها في السماء، أما الكلمة الخبيثة فهي كالشجرة الخبيثة ينبغي أن تجتث من فوق الأرض».

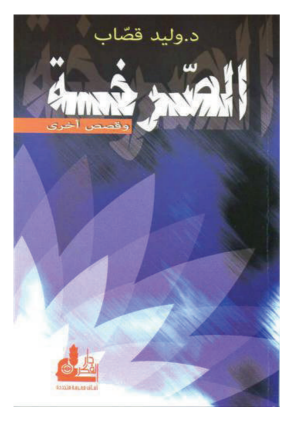
والدكتور وليد له عدة مجموعات قصصية انتقاها بعناية، فجمع فيها بين جمال الشكل وجمال المضمون في آن واحد، وهي تحمل بين طياتها معالجة ودواء ناجعاً لمعظم المشكلات الاجتماعية والهموم النفسية التي يمكن أن تقع لأي شخص، وهي تقدم أيضا رسائل هادفة تحمل معاني سامية للبشرية جمعاء.

وتعد مجموعته القصصية «الصرخة» من المجموعات الجيدة، وهي تحمل بين دفتيها مجموعة قصص اخترت منها قصة بعنوان «أبو محمد»، وجاء العنوان جملة اسمية تتكون من كلمتين خبرها مقدر، فإلى أى حد يعكس العنوان مضامين القصة ؟

إن عنوان القصة «أبو محمد» يوحي بالحلم الذي راود بطل القصة طويلا، وكان ولايزال يريد تحقيقه، وهذا الحلم هو أن يكون له ولد يسميه محمداً، فهل ياترى يتحقق حلمه؟ وما الرؤية التي نستشفها من القصة؟

إن الجواب عن الشق الأول من السؤال سيتبين من خلال تحليل القصة، وسيبدو ذلك جليا. أما جواب الشق الثاني فالقصة تكشف عن رؤية وتلامس قضية من أهم القضايا في الأدب الإسلامي، وهي قضية «القضاء والقدر»، لأنه في الواقع هناك كتابات لا حصر لها تهاجم القضاء والقدر ولا ترضى به، فحري بالإنسان المسلم أن يرضى ويسلم بما قسمه الله له، ولايعترض على قضاء الله وقدره، فهو لا يعلم أين يكمن الخير، يقول المصطفى الله وقدره، فهو لا لأمر المؤمن إن أمره كله خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر فكان خيرا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرا له، وإن

ما يسر به سُر فحمد الله، وإن توالت عليه أسباب الفرح فرح من غير بطر، يخشى من ترادف النعم أن يكون استدراجا، ومن تتابع المنن أن تكون طيباته عجلت له.



فجاءت هذه القصة للتعبير عن هذه الرؤية الإسلامية للحياة، حيث لابد في هذه الحياة من الرضى والتسليم بقدر الله، فكون الإنسان لم يرزق بأولاد أولم يرزق بولد ذكر ليست نهاية العالم، فربما يدعو ويلح في الدعاء ثم يأتيه ولد عاق يعصي الله، ويسبب له الأوجاع والمتاعب، فعلى المسلم أن يرضى بقضاء الله وقدره ويعلم أن الله ما قدر له هذا الأمر إلا لحكمة لا يعلمها إلا هو سبحانه وتعالى، وليتيقن أن

ما لم يُرده الله لن يكون مهما بذل الإنسان الأسباب، فمن غير إرادة الله لن يحدث شيء لا خير ولا شر.

هذه الرؤية تجسدت في قصة «أبو محمد»، وسنجد ذلك جليا في سياق تحليلنا لعناصر القصة التى نبتدئها بالموضوع:

فموضوع القصة يدور حول رجل جعل الله ذريته إناثا، لم يكتب له الله أن تنجب امرأته ولدا ذكرا، فمحمد الذي كني به نفسه اسم وهمي، حلم أراد أن يتحقق، لكن إرادة الله فوق كل شيء، فعاش هذا الرجل صراعا مع الذات التي تحثه على الزواج من امرأة أخرى لعلها تنجب له محمدا فيتحقق حلمه، لكنه يراجع نفسه فيعدل عن هذه الفكرة ويستسلم لقضاء الله وقدره.

واللغة في القصة جاءت سليمة خالية من الأخطاء النحوية ساهمت في إيصال المعنى بوضوح وجلاء فني، مبتعدة عن الغموض والتعقيد اللذين يصيبان العمل بالركاكة والضعف، ويجعلان القارئ يعرض عن القصة منذ السطور الأولى.

ويعد عنصرا الزمان والمكان بالغي الأهمية في البناء الفنى للقصة، فجاء زمان القصة متنقلا بين الماضى والحاضر، وجاء زمن الحوار الحاسم في المساء حيث الهدوء وقد تخلص الإنسان من أعباء نهار ثقيل، فينصرف لهمومه النفسية يفكر فيها.

وكان مكان القصة المنزل الإسلامي الذي يمتاز بالألفة والترابط بين أفراده، يحنو كل فرد على الآخر ويفكر بمشاعر الآخر قبل مشاعره.

تقوم الشخصيات بدور فاعل في تحريك الأحداث، وتؤدي أدوارا مختلفة تسهم من خلالها في التطور الدرامي للقصة، فكانت شخصيات هذه القصة عبارة عن الزوج، ويعد الشخصية الرئيسية، وهو البطل في القصة، ويمثل الصراع النفسى مع

الذات، الذي يورد له الكاتب علاجا ناجعا يتلخص في وقفة تأمل للمشكلة، وأن يشارك طرف آخر في مشكلة يتلمس فيه الصدق ليطرح له ما يختلج في نفسه، وجاءت الزوجة شخصية ثانوية أسهمت بواسطة الحوارفي إثراء القصة ويعد الكاتب الزوجة النموذج الأمثل الذي أحسن البطل في اختياره ليشاركه أحزانه فيتخفف من هذا الحمل الثقيل.

وقد اعتمد الكاتب على تقنيات عدة في معالجة موضوعه حيث وظف السرد الذي هيمن هيمنة مطلقة لما له من دور في نقل الأحداث وتسلسلها والإخبار، ومن نماذج السرد في النص نذكر «لم يدر أبو محمد»، و«لقد عرف الجميع»، و«كانت تشعر»، فكان هناك سرد للأحداث نقلها الكاتب بطريقة مباشرة، فهو يتحدث عنها بصورة الراوى لها .

وإلى جانب السرد نجد حضورا للحوار الذي أثرى القصة ونقلها من رتابة السرد إلى عامل التشويق وتحريك الفكر، وتمحور حول حديث الرجل لذاته، وكان غايته تغيير الواقع الذي يعيشه الزوج بغرس فكرة النزواج من امرأة أخرى، هذه الفكرة ولدت صراعاً نفسياً لدى البطل جعلته في حيرة شديدة بين قبول الفكرة ورفضها، وبرز عنه ما تعانيه الشخصية من توتر وتأزم نفسى جعلها تخاطب نفسها.

وهناك حوار آخر هو حديث الرجل مع زوجته، وكان غايته إدخال جو رومنسى في القصة، بالإضافة إلى ما أراد الكاتب إيضاحة من البوح بالمشكلة للطرف الآخر وهو الزوجة للمساعدة في حل المشكلة، وبالفعل في أثناء الحوار حُسم مصير الفكرة التي راودته.

وقد وظف الكاتب هذا الحوار لخدمة الهدف حيث تلاشى الصراع، وتلاشت الفكرة، ورضى أبو محمد بما قسمه الله له. واستخدم الكاتب الأسلوب الاستفهامي لتحصيل الفائدة وتحريك ذهن القارئ.

يتضع من خلال ما سبق أن الكاتب نوع في قصته من خلال المزاوجة بين أسلوب السرد والحوار والاستفهام، بغية خدمة المعنى وجعله واضحا في ذهن الشارئ، إضافة إلى إضفاء نوع من التشويق والتنوير درءا للرتابة والنسق الواحد.

وفيما يخص الخطاطة السردية فالملاحظ أن عناصر القصة مرتبطة فيما بينها ارتباط الجلد بالعظم، حيث لا يمكن بأي حال من الأحوال الفصل بينهما، وهكذا جاءت القصية محبوكة ودقيقة

التصميم، ويمكن الوقوف على مراحل الخطاطة السردية وأحداثها فيما يأتي:

وضعية البداية: وفيها مقدمة عن حياة (أبو محمد) فهو أب لست بنات لم يرزقه الله بمحمد الذي كنى به نفسه كنية وهمية، وقد هُمس له مرة بأن يتزوج من امرأة أخرى، لكنه استبعد التفكير بهذا الأمر، ومع مرور الأيام نسي محمداً أو تناساه، وردد مع الناس كثيرا وعن يقين حار قوله تعالى: (يهب لمن يشاء إناثا ويهب لمن يشاء الذكور) ومرت عدة سنوات وطال به العمر وهو على هذه الحال.

وضعية الوسط: وبعد أن بلغ خمسين سنة من العمر طرقت فكرة الزواج من امرأة أخرى رأسه مجددا، فعاش صراعا نفسيا بين قبولها ورفضها، فبدأت تكثر الأسئلة الذاتية الموجهة من نفسه إلى نفسه، هل ستنجب محمدا؟ وماذا لو لم تنجب، وأنجبت بنتا؟ وهل..؟ وماذا..؟ ... إلخ الأسئلة! لقد



أتعبه التفكير، وكان عنصر الانفراج هو تمهيد أمر زواجه من الثانية بحواره مع الزوجة.

النهاية: تتمثل فيما نتج عن هذا الحوار، وعدم ممانعتها هذا الزواج، ففي هذه اللحظة بصدقها وعفويتها أطفأت جميع الأفكار التي عصفت به، وتعجب منها كيف ترضى بالضرة من أجل سعادته؟! فهذا عمل لا تبذله إلا نوادر النساء، وقال لها بصدق: البنات عمري، وضحكا، وسارت الحياة بهما رخية.

ويتضح من خلال هذه المراحل أن هناك تسلسلا منطقيا بين سائر الأحداث، حيث يرتبط لاحقها بسابقها، ويؤدي سابقها إلى لاحقها في تسلسل منطقي، وسلسلة لا تنفصم حبات عقدها. وقد أدت الخطاطة دوراً في جعل أحداث القصة مفهومة وقابلة للتأويل، أما أثرها الجمالي فيبدو جليا في إيهام القارئ بواقعية الأحداث والشخصيات، وكأن ما يحكيه السارد وقع بالفعل.

صور الكاتب في قصته ما يعانيه الإنسان من صراع مع النفس فهو دائم التفكير في أمور حياته، يحمل نفسه أعباء وهموماً كثيرة، ربما يكون سببها بسيطاً وربما يكون كبيراً، تتدافع هذه المسببات داخل النفس، فتؤثر سلبا في تفكيره وتعامله مع من هم حوله، وتؤثر بالدرجة الأولى في صاحبها فتجعله أسيرا للأمراض والأحزان والكدر. وفي هذه القصة كان صراع الشخصية مع ذاتها من أجل تقرير أمر، وحسم موضوع أدخله في عالم التيه، فكان العلاج ناجعا من قبل الكاتب الذي وجه البطل إلى الحوار والتنفيس عن المشكلة مع من يجد فيه سمات الرأي السديد والصدق والأمانة في إبداء المشورة. وكان العلاج ناجعا أيضافي تقديم آيات القرآن يستحضرها المسلم ويتدبر معانيها فيجد فيها مخرجا وفرجا وحلا لكل قضية شائكة تمر به. وبناء على هذا؛ فإن التجرية القصصية للدكتور وليد قصاب تعد أنموذجا ناضجا لمدى إحساس الكاتب الإسلامي بالروح الإسلامية والتزامه الأخلاقي بها، فهو ينزل إلى قلب المجتمع فيسجل نبضاته بكل شفافية، ويعبر عن أحزانه وأفراحه، من دون السقوط في تصوير مستنقع الرذيلة أو الهبوط إلى الإسفاف الأخلاقي بالتعبير عن مظاهر الانحلال التي تثير غرائز الشباب، وتلقى بهم في مهاوى الانحراف والفساد.

إن الأدب الإسلامي يجب أن يكون حاضرا في كل مجال، في القصص، وفي الرواية، وفي الشعر، وفي كل مجال أدبى آخر، فهو كالمصفاة التي من خلالها ننقى أدبنا من كل دخيل عليه في العقائد والأفكار المنحرفة والأخلاقيات المبتذلة التي يروجها أعداء الدين، فيجب أن نقدم لنا ولأجيالنا من بعدنا أدبا نظيفا يتبنى قضايا إسلامية واجتماعية هادفة وهو في الوقت نفسه شيق وجميل ■

## أريد أن أكون

أيمن فرماوي - مصر

أريدُ أن أكونَ.. فارساً.. يَعيشُ في مدينة لا تعشقُ الغيومُ لا تحَتفي.. بالصمت والسُّكونُ تُحتُّ ضوءَ الشَّمس تتركُ الصِّغارَ يلعبُونْ

أريدُ أن أكونَ.. مؤمناً.. يُحبُّ كُلِّ الناسُ وأن أكون شاعراً وَمُرْهَفَ الإحساسُ

أريدُ أن أكونَ بَلْسَمَ الجرَاحُ وَبَاسِماً.. كَالنُورِ فِي الصَّباحُ وَ نَحلةً .. تُحبُّ كُلُّ زهرة جميلةٌ تطيرُ حُرَّةً أصيلةً

أريدُ أن أكونَ .. زورقًا.. للحُبِّ في البحَارُ وموجةً.. تُوَشُوشُ الْمَحَارُ وَنَغْمةً.. تُعيدُ دفءَ الشَّمس للنَّهارْ وأن أكونَ رحمةً.. لا أزْدَهي.. بِالْمُوْتِ وَالدُّمَارُ

لم يدر «أبو محمد» كيف راحت تتسلل إلى رأسه فكرة الزواج من امرأة أخرى؟ ولا متى بدأ ذلك على وجه التحديد؟

صحيح أن هذه هي البنت السادسة التي تنجبها امرأته، وهذا - ولا اعتراض اللهم لحكمك - كثير، ولكن خمس البنات، بل حتى الأربع- من غير ذكر واحد- ليس بالقليل كذلك.

لقد عرف الجميع منذ عهد بعيد أن امرأته «مئناث» لا تنجب ذكورا.وقد استيقن هو بذلك، وسلم الأمر فيه إلى الله منذ رزق بالبنت الثالثة، وردد- مع الآخرين-عن يقين

سبحانه، ﴿ . . . يَهَبُ لَمَن يَشَاءُ إِنَاثًا وَيَهَبُ لَمَن يَشَاءُ الذكورَ ﴿ وَإِنَّ ﴿ (الشورى).

ولقد وجد أبو محمد- والله- في هؤلاء البنات من الحب والدفء، ومن الرقة واللطف، ومن المودة والبر، ما يجعلهن أحب إليه من كل شيء في هذه الدنيا.

ولكن أبا محمد كنية وهمية، عرف بها منذ عهد بعيد، الجميع يدعوه بها:

- ذهب أبو محمد . . أتى أبو محمد . . دخل أبو محمد . . خرج أبو محمد . . . ولا محمد عنده .

وقد تروض على ذلك، حتى كاد ينسى أحيانا أنه بلا محمد، وعندما هُمس في أذنه- ذات مرة-عندما وضعت امرأته البنت الرابعة:

- لم لا تجرب امرأة أخرى علك ترزق منها

كأنما أوقظ من سبات، ولكنه أبي هذه الفكرة ودافعها.. بل كاد يستنكرها استنكارا شديدا، وقال صادقا:





-إني قانع بما قسم الله

كان يومذاك أكثر حيوية وفَتَاء، كانت فيه عَرَامة وشباب، وما كان الشيب قد غزا بعد إلا القليل من رأسه..

ولكنه اليوم يجاوز الخمسين. لا ينكر أنه ما يزال يحس بعزم يتنفس فيه ولكن أين هومن عزم زمان؟ إنه زُبالة عزم.. تتوقد في داخله شهوات وأحاسيس وصبوات، ولكنها كبقايا شعاع غارب يجتهد أن يطيل أمد البقاء..

يقول لنفسه: يوم كان من المناسب أن تفعل لم تفعل..

لم إذن تقتحم رأسه اليوم بشكل عارم هذه الفكرة؟ لقد حسب أنها قد وُئدت منذ ودع عهد الشباب.

لقد همس بها هذه المرة أحدهم همسا متحدثا عن ماض لا عن حاضر أو مستقبل:

-كان يحسن أن تتزوج امرأة أخرى تنجب لك محمدا...

وأما امرأته فما قاومت يوما هذه الفكرة، ولا دافعتها، ولا أظهرت-تصريحا ولا تلميحا-أنها تستهجنها.

كانت تشعر - كلما تطرق الحديث إلى ذلك أن «أبا

محمد» ينبغى أن تتجسد حقيقة ملموسة، لا أن تبقى كنية وهمية يحملها زوجها .. ثم اعتاد الجميع الأمر، وراحت كنيته «أبو محمد» تبدو كالحقيقة.. وصار التفكير في غير ذلك نسیا منسیا..

كيف تنقدح الفكرة اليوم مرة أخرى؟ إنها تقتحم رأسه ليل نهار، ولكنها تبدو متأرجحة غير محسوسة..تظهر له وجيهة مغرية تارة، وتظهر له سخيفة فات أوانها تارة أخرى ..ولكنه مأزوم بسببها .. لا يستطيع اقتلاعها من رأسه، ولا يملك الحسم.. يحدث نفسه أنه ذو قدرة مادية ومعنوية.. ثم يتوجس.. من يدريه أن امرأة أخرى تدخل حياته ستنجب له ذكرا؟ ماذا لوكانت مئناثا مثل زوجته؟ أيتضاعف عنده عدد الإناث حتى يصرن قبيلة؟..

-خذها مجرية..

-مجربة؟ مامعنى مجربة؟ قالوا له:

المجربة من غلب على خلفتها الندكور..أو ابحث عن امرأة مذكار لم تنجب إناثا قط..

قال ساخرا يومذاك:

-وأين توجد هذه؟

-توجد لو بحثت..

أين يبحث؟ أحس أنه كمن يجرى وراء السراب..

ولكن الفكرة تطرقه اليوم لمجرد حديث عابر عن ماض غبر .. ولكنها فكرة غير محسبومة.. تعود إلى الحياة بعد أن ماتت سنوات.. تقتحم خواطره بضراوة.. صارت جزءاً من رؤاه..

أتعبه التفكير، فخطر في باله أن يشركها فيما يحس. لم لا؟ لقد كانت دائما رفيق فرحه وهمه..ما أخفى عنها شيئا، ولا تحرج أن يطلعها على دخيلة نفسه، كانت دائما عند مستوى ما يسألها عنه، لم تخيب ظنه أيدا..

قال لها ذات أمسية وهما وحيدان:

-أكاد أصدق أحيانا أننى أبو محمد..

نظرت في عينيه طويلا.. فهرب بهما.. كأنما أوتيت فراسة جعلتها تقتحم أعماقه من غير مواربة..

اندفعت تقول من غير لجلجة..ولا تردد.. ولا كدر.. بصدق وحرارة أحس بهما يلفحان وجهه:

-اجعلها حقيقة إذاشئت.. فوجئ ودهش من صدقها، وقوة حدسها، فقال مغمغما بالسعادة فعلام يمكن أن ينطوى يدارى بغمغمته أكثرمن داخلها؟ إحساس:

> -ماذا تقصدين؟ وبالصدق والاندفاع الحارين نفسهما أجابت منشرحة:

-تزوج أخرى..

هتف غير مصدق:

-أتزوج أخرى؟

وعلى الوتيرة نفسها من الصدق والعفوية قالت:

-ولم لا؟

وأضافت وهي تحتضن يده:

-من أجل محمد...

وبعد برهة وهي تضغط يده

-وسأكون سعيدة جدا ما دام ذلك يسعدك..

على تجلده انحبست في عينه دمعة... اعتلجت في نفسه مشاعر كثيرة.. ولكن غيوما كثيرة انقشعت.. حسم صدقها في لحظة ما ظل يكابده طويلا.. أطفأت بعفويتها جميع الأفكار التي عصفت به.. ترى لو أنها أبدت امتعاضا، أو ترددا، أكان يزهد بما راوده كما هو زاهد الآن؟

تساءل عما كان يسمعه كثيرا: أهناك حقا امرأة تسعد بوجود ضرة لها؟ وإذا تظاهرت

كان يحبها حبا صادقا من أعماق فؤاده.. كانت متفانية إلى غير حد من أجل إدخال السرور إلى قلبه.. ما قصرت في حقه يوما.. لبت كل ما كان يحب..

بذلت ما لا تبذله إلا نوادر النسباء من أجل أن توفر له البهجة..

قالت له ذات يوم في لحظة من لحظات الصفاء:

-ما أحسبني قصرت معك في شيء.. إلا..

ودمعت عيناها، فسكتت! فقال صادقا:

-ما قصرت أبدا.. ولا داعي للاستثناء..

قالت وهي تمسح دموعها: -لم أنجب لك محمدا.. ولكن هذا ليس في يدى..

قال بصدق:

-البنات عمرى.. إنهن البهجة عينها.. ثلاث صالحات يدخلن الجنة.. وأنت أيتها العزيزة أنجبت لي ستاً صالحات.. مَن مِن النساء تفعل

وضحكا.. وسارت الحياة بهما رخية.

لماذا تشعل جملة عابرة ما

سلاه مع الأيام؟

عجبا لنفس الإنسان، ينبعث من لا شعورها في لحظة مباغتة مبهمة ما كان يظن أنه مات إلى الأبد!

أيتها الفكرة اللا محسومة! لقد حسمتك صدق هذه المرأة العحيب.

لايمكن أن أدخل الكآبة على مثل هذا النبل النادر.. أعرف يقينا أنها لن تعترض... بل ستظهر الفرحة.. ستزغرد مبتهجة.. ستبدو أمام الجميع وكأنها هي العروس..

ولكن من أدراني أنها لن تبتئس بعيدا عن أعين الجميع؟ كيف أوقن أن الحزن لن يطرق قلب هذه المرأة التي لم تسمح له يوما أن يعرف طريقه إلى قلبى؟ من يضمن لي أن دمعة واحدة لن تنسرب في الخفاء من مؤقيها الحنونين؟ ومن يضمن أن المرأة الأخرى ستنجب محمدا؟ إن قدر الله هو قدره.. ولو شاء أن يكون لى محمد لآتاه.. سبحانه ربى! جلت قدرته وخفيت حكمته:

﴿ . . . يَهَبُ لَمَن يَشَاءُ إِنَاثًا وَيَهَبُ لَمَن يَشَاءُ الذَّكُورَ ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ الذَّكُورَ ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ أَوْ يُزَوَّجُهُمْ ذَكَرَانًا وَإِنَاتًا وَيَجْعَلُ مَن يَشَاءُ عَقيمًا... المَنْ اللهُ (الشورى)■



# الشجر والقمر

الوقت مبكر على ذهابه لمدرسته الابتدائية، هكذا اعتملت الخاطرة في نفسه، وهو يحمل عن أمه - عاملة النظافة - كيسا ورقيا، وقد علّق على كتفه حقيبته المدرسية القماشية، ثم يدلف معها من باب مدرسة البنات الإعدادية الخاصة التي تعمل بها، تلقى الأمُّ السلام على «عبد العليم» الحارس، فيرده بهمهمة مفهومة وهو جالس في غرفته الملاصقة للبوابة. لا تزال السماء مغبشة ببقابا الغيوم والظلام، في صباح شتائى بارد.

دخلت الأم غرفة العاملات، وأخرجت الخبز والفلافل ساخنة، وأعدّت لصغيرها عدة (سندويتشات) لفّتها جيدا بورق أبيض، ودسّتها في حقيبته التي ركنها جانبا، تلفتتُ باحثة عنه، كان قد تسلل بالمقشة ليكنس الفصول، محافظا على ترتيب المقاعد والطاولات. ابتسمت وهى تنادى بصوت منخفض عليه.

قبل أن تصل أي من طالبات المدرسة، أنهى عمله، وغسل وجهه، ونفّض مريلته الكاكية، وقبّل يد أمه، ثم ذهب إلى مدرسته غير البعيدة، موقنا أن عليه مرافقة أمه في عودتها للبيت، لذا سيتأخر حتى تغادر كل



د. مصطفى عطية جمعة - الكويت

طالبات المدرسة، وثم يسرع بكنس ممرات الإدارة وما بين الفصول، على أن يكمل في صباح اليوم التالي.. ستنازعه أمه دوما وتمنعه من التكرار.

يعلم أن مديرة المدرسة حادة اللسان والمزاج، لذا تلوذ أمه وهي كبيرة السن بالصمت إزاءها، ولا تملك إلا إطراقة الرأس موافقةً على كلامها.

في ذهابهما إلى البيت، يحكى لها أنه أكل كل طعامه، واحتفظ بقروش مصروفه فقد أشبعته الفلافل، وأنه سيدرس وينجح ويتفوق، وأنه لا يزال يفكّر: ماذا سيكون في المستقبل ؟؟ يحكى لها كل ما يسرها، وهي تتكئ عليه في سيرها، سعيدة بكلامه المتصل عن زملائه ومدرّسيه. حتى يصلا للمنزل.

تحمد ربها أن رزقها بـ «محمود»

وهي التي حُرمت الذرية، من زواج دام سنوات، أعقبه طلاق، وظلت تحمل لقب مطلقة في قريتها المجاورة للبندر. حبلها عزيز هي وأختها الصغرى، إلا أن زوج أختها صبر ودعا، فامتن الله عليه بولد بعد سنوات طالت أوشك فيها العود أن

زغردت يوم ولدت أختها ولدا، وغزت بيوت القرية بالشربات، ولاذت بالبكاء يوم جاءها نبأ وفاة أختها بحمّى النفاس. واستوت الحياة والموت في عينيها، فلم تفرح كثيرا عندما وجدت نفسها زوجة لزوج أختها، وتحمل ابن شقيقتها – وهو قطعة لحم حمراء - على ذراعيها، وتتفنن في إطعامه، مسترجعة كل ما شاهدته من هدهدة الأطفال، وفن إسمادهم، وانبهرت عندما رأته حاملا ملامح أختها وطباعها؛ هدوءا وصبرا وقتاعة.

#### \* \* \*

منزلهما غرفتان متداخلتان، وفوقهما سطح به عشش الفراخ، تحمد الأم ربها أن هدى أبا محمود إلى شرائه بكل ما ادّخره طيلة عمله كعامل «قروانة» في المعمار، متنقلا بين القرى والمحافظات.

مات أبو محمود بعد سنوات، وتلاشت الجنيهات التي تركها، وكان عليها أن تعمل فرّاشه بوساطة من «عبد العليم» حارس المدرسة، الذي يقطن في قريتها، ويعرف أنها الوحيدة الباقية من أسرتها، فنسلهن قليل.

يختزن محمود في أعماقه همسات أمه / خالته الليلية، أن تعود إلى قريتها، ويكون لها بيت يجاور الخضرة، ليلتقى في مدّ بصرها الشجر والقمر.

#### \* \* \*

فتحاملت على محمود وذهبت، لم مدرسته متأخرا. تتنبه لاستفسار عبد العليم عن سبب محمود بتنظيف الفصول، امتد الوقت، أمك وأبوك. ووقفت البنات في الطابور الصباحى.

حبن فتحت باب الفصل أولى الطالبات ولوجا، كان محمود ينهى تنظيفه. كلهن تسمّرن لرؤية هذا الصبي، والغبار يصبغ شعره الغزير، أغلقن الباب، وحضرت المعلمة، وتطلعت إلى محمود الذي تحرّك بينهن غير منكس الرأس، غير مكسور العين، غير مبتسم. نزل لأمه، قبّل يديها المعروقتين، وحاول الخروج من الباب الخلفي للمدرسة، ولكن عبد العليم الحارس ناداه وفتح له الباب الأمامى، لم يفهم الصبي، وهو في هذا اليوم كانت مريضة، يجر حقيبته القماشية، ليدخل إلى

ولا يزال يحتفظ بكلمات أبيه تأخرها، أسرعت بالدخول، وأسرع وهو يحتضر: خالتك «صفية» هي في القرية.



عليه أن يعمل في عطلته الصيفية، وأن يتقن حرفة، يستند إليها في صباه وفتوته، ويجابه تقلبات الدنيا التى تجرى عليه مثل ما تجريه على الناس جميعا.

#### \* \* \*

تصر أن تتسند عليه، لتخرج وتجلس على الدكة الخشبية أمام البيت الجديد، ظهرها شديد الانحناء، عبث حفيدها بخصلات شعرها فبرزت شديدة البياض من طرحتها السوداء، كلماتها تمتمات، ينصت إليها محمود، ويحكى لها عن عمله معلما في المدرسة الإعدادية بالقرية، ويعيد عليها كيف أنه باع البيت في البندر، واشترى بيتا جديدا

يجلسان متجاورين، تشير إليه ألا يسكت، تصدر عنها همهمة، فيمعن في الحكي، يتلاقى في بصرها الشجر والقمر.

يشير إليها أن تدلف للبيت، فالساء بارد..، تستجيب له، يطعمها بيديه قبل أن تتمدد في فراشها، وتهمهم مسترجعة: محمود الصبي الذى لم ينكس رأسه أمام البنات كما حكت لها مديرة المدرسة والمعلمات، وأصررن أن يخرج أمام الطالبات من الباب الأمامي، وألا تخبره أمه بشيء عن الحدث، ليكون معها في غدوها ورواحها اليومي



# «»بعننا عنایخ

لست ممن يكرهون الحضارة الغربية أويرفضونها جملة وتفصيلا، فقد أمضيت عمري في التعريف بها وبتياراتها الفكرية والفلسفية، ولكنِّ الإعجاب بهذه الحضارة لا يعني التَّسليمُّ بكل ما جاءت به. فالحداثة ليست مقدسة ولا منزَّلة من السماء، وإنما هي تجريَّة بشَّرية فيُّها الصالح والطالح. والمشكلة هي أن بهرجتها تخفي عنا عيوبها للوهلة الأولى، فلا نستطيع أن نراها إلا بعد فترة طويلة من الإقامة والدراسة في بلدان الغرب.

> ولكى نكون منصفين ينبغى القول وما بعد الاستعمار. واليوم ينقسم الغرب أيضاً إلى قسمين: قسم يؤيد العولمة الرأسمالية المتوحشة، وقسم

بأن الغرب غربان لا غربا واحدا. فهناك الغرب المتغطرس والميّال إلى التوسع والهيمنة على الآخرين، وهناك الغرب الاحتجاجي التحرري الذي طالما عارض الأول في فترة الاستعمار

يعارضها ويدعو إلى عولمة إنسانية أقرب ما تكون إلى العدل وتحسّس آلام الشعوب الفقيرة.

وقد سقط بعض القتلى والجرحى في المظاهرات التي نظمت ضد قادة العولمة هنا أو هناك. وبالتالي فمن الخطأ أن نعتبر الغرب كتلة واحدة صماء بكماء، ولا نرى فيه إلا الوجه الامبريالي، الاستعماري، المعادي لنا في المطلق بسبب وبدون سبب.

لا ريب في أن ما يحدث في فلسطين يمثل ظلما الثقافية والفكرية والإعلامية. صارخاً ولا ينبغى أن تسكت عنه أي حضارة تستحق هذا الاسم، لكن حتى هنا نلاحظ وجود أصوات مضادة، ومظاهرات تُنظّم في بروكسل أو سواها لدعم الحق



هاشم صالح - سورية

المضطهد. ومظاهرة باريس الأخيرة، كانت ضخمة ورائعة تحت شمس الربيع الناعمة.. وبالتالي فالضمير لم يمت تماماً.

ولكن لا ريب في أنه توجد مشكلة في الحضارة الغربية، البعض يعزوها إلى انحسار القيم الروحية والدينية، وتغلُّب الفلسفة المادية الإلحادية على كل شيء. ولا ينبغي أن نستهين

بوجهة النظر هذه، ولا أن ننعتها بالرجعية والتخلف قبل أى تفحص. فالواقع أنه تتبناها شخصيات فكرية مهمة في الغرب ذاته كالفيلسوف بول ريكور أو المؤرخ جان دوليمو أو سواهما عديدون. والأول فيلسوف مشهور عالمياً، والثاني أحد كبار مؤرخي فرنسا، وكلاهما يعلن إيمانه صراحة. وهو أمر ليس سهلاً في بلدان الغرب، حيث تسيطر الآيديولوجيا الإلحادية على الساحة

وأصبحاب هذا التيار يأسفون لأن النجاحات التى حققتها الحضارة الغربية على صعيد العلم والتكنولوجيا لم يرافقها نفس النجاح . أو التقدم .

<sup>( \* )</sup> جريدة الشرق الأوسط، الجمعة ١٦ محرم ١٤٢٣ هـ ٢٩ مارس ٢٠٠٢ العدد ٨٥٢٢.

على صعيد الأخلاق والقيم الروحية. وهناك مفكرون آخرون عديدون يعتبرون أن هذه الحضارة وصلت في تطورها إلى الجدار المسدود. فهناك أزمة معنى وقيم واضحة، وبعض الأوروبيين أخذ يعتنق أديان الشرق الأقصى كالبوذية مثلا. وهي تشهد الآن انتشاراً واسعاً في النخب الفرنسية إلى حد أنها أقلقت الفاتيكان وأثارت غيرة الكنائس المسيحية! والسبب هو أنه بعد أن فكّك الغرب كل عقائده التقليدية، وبعد أن شبع

كثيراً من حياة الاستهلاك المادي، فإنه راح يشعر بظماً روحاني، بعطش إلى المعنى، معنى الحياة والوجود. وراح يبحث عنه في أي مكان، وهذا أمر طبيعي. فبعد الإشباع المادي تجيء الحاجة إلى الإشباع الروحاني. والإنسان يتساءل عن مصيره في هذا العالم، ويشعر بالحاجة إلى معنى يقدم له التفسير والطمأنينة.

فالمنظور المادي الإلحادي ربما كان مفهوماً إلى حد ما كرد فعل على على التعصب الأصولي الكنسي أثناء محاكم التفتيش، ولكنه الآن وصل إلى

نهاية الشوط، واستنفد مبرراته وإمكانياته. فما الذي يقترحه على الإنسان الأوروبي في نهاية المطاف؟ إنه يقول له بما معناه: إنك كالحيوان مشكّل من جسد ووظائف عضوية فأشبعها وينتهي الأمرا.. ينبغي أن تنهب الشهوات والمتع نهباً حتى آخر قطرة، حتى آخر لحظة، لأنك بعدئذ ستموت وتفنى نهائياً، فلا توجد حياة أخرى بعد الموت ولا من يحزنون.. فانتهز فرصة الحياة وشهواتها إذن قبل فوات الأوان.. وهكذا يتسابق الناس على الفلوس بشكل مسعور لكي يستهلكوا بشكل مسعور أيضاً.

في الواقع إن التنوير في بداياته لم يكن ملحداً على عكس ما نتوهم، أو قل كان فيه تيار متطرف ومادي بشكل محض ولكنه صغير. أما التيار الأساسي فكان مؤمناً وأخلاقياً من أعلى طراز، وقد تجسّد هذا التيار بشخصيات كبرى ليس أقلها جان جاك روسو أو إيمانويل كانط.

ومعلوم أن كانط الذي أكمل روسو ومشى على نهجه كان يمثل ذروة العقلانية والتنوير. وأما روسوفكان يمتعض

جداً من غرور الملاحدة وعنجهيتهم. وي إحدى المرات كان فلاسفة التنوير مجتمعين في صالون «البارون دولباك» فراح بعضهم يستهزئ بالمعتقدات العليا، وعندئذ هددهم روسو بالخروج من الجلسة إذا ما قالوا كلمة إضافية واحدة ضد الذات الإلهية! ومعلوم عن روسو أنه نهض في عزّ عصر التنوير لكي يطلق صرخته المدوية: لا لعلم بدون أخلاق، لا لحضارة بدون ضمير! والتنوير إذا لم يكن مبنياً على قيم العدالة والمساواة واحترام الحقيقة فإنه لا يساوي فلساً واحداً.



كانط

ولكن الشيء المؤسف، والذي حصل تاريخياً، هو أن التيار الإلحادي المتطرف في التنوير الأوروبي انتصر بعدئذ في القرن التاسع عشر وهو المسؤول بشكل مباشر أو غير مباشر عن ظهور الحركات الوثنية كالنازية والفاشية في القرن العشرين. هكذا انفصل مشروع الحداثة عن مبادئه الأولية التحريرية لكي يصبح مجرد مشروع انتهازي بارد هدفه التوسع والاستغلال دون أن يشبع أبداً، ولو لم ينحرف التنوير عن القيم الأخلاقية والروحية العليا لما حصلت المغامرات الاستعمارية، والحروب العالمية، وانقسام العالم إلى قسمين: قسم والاحروب العالمية، وانقسام العالم إلى قسمين: قسم

# من ثمرات المطابع



شبعان إلى حد البطر، وقسم فقير إلى حد الجوع. فبما أن المادة هي كل شيء في الوجود، بحسب المنظور الإلحادي الصرف، فإنه لم يعد هناك أي معنى للقيم الروحية والأخلاقية.

وأزمة الحضارة الغربية تعود في أحد جوانبها الأساسية إلى هذه النقطة بالذات. فلو أن التنوير الإيماني أو الأخلاقي على طريقة روسو وكانط هو الذي انتصر لما وصلت هذه الحضارة إلى ما وصلت إليه الآن من أنانية، وتفسّخ، وانحلال، بل إذا كان فيها شيء إيجابي حالياً فإن الفضل فيه يعود إلى مفكرين من

> وبالتالي فنحن لا نعيب على الغرب تنويره ولا عقلانيته، وإنما خيانته للتنوير والعقلانية والنزعة الإنسانية التي تجلُّت لدى مفكريه الكبار. بهذا المعنى، فإن الغرب خان مبادئ جان جاك روسو وإيمانويل كانط، وانحرف عنها بدون أدنى شك. ولذلك قال الرئيس البوسنى على إيزبيغوفيتش: إن الغرب لم يخن آمالنا بقدر ما خان مبادئه الخاصة بالذات!

وفي فلسطين يمكن أن نقول نفس الشيء، وعلى الغرب أن يشعر بالخجل والعار بسبب محاصرة عرفات وشعبه بهذا الشكل. وبالتالي، فنحن لا نحاكم الغرب من وجهة نظر خارجية عليه سواء أكانت عربية أو إسلامية أو أفريقية أو آسيوية. وإنما نحاكمه من خلال المبادئ التي تؤسس حضارته والتي يتشدّق بها صباح مساء، ثم يخونها صباح مساء أيضا! وهنا تكمن الأزمة الرهيبة للحداثة الغربية، هنا تكمن ازدواجيتها ونفاقها، ولذلك فقدت الكثير من مصداقيتها في نظر الشعوب الأخرى. فلو لم يحصل طلاق هائل بين المبادئ

التنويرية وتطبيقاتها على الأرض لأصبحت الحضارة الغربية نموذ جا يحتذى لجميع شعوب العالم.

يقول الفيلسوف كاستورياديس متسائلا: ما هو النموذج الأعلى الذى تقدمه الرأسمالية الليبرالية لبقية العالم؟ إنه نموذج المجتمعات الغنية ذات الثروة الهائلة والقوة التكنولوجية والعسكرية التي لا مثيل لها في التاريخ، ولكن هذا لا يكفى لصنع نموذج حضارى تحريري يفيد الإنسانية.

والواقع ان المجتمعات الغربية تقدم للعالم النموذج المنفّر لا النموذج المغرى باتباعه. فهي مجتمعات مفرغة كلياً من المعانى والدلالات الإنسانية. والقيمة الوحيدة

التى تهيمن عليها هي المال، والبورصة، والدولار.. ثم الشهرة والأضواء في وسائل الإعلام من تلفزيون وغيره، وكذلك السلطة بالمعنى السوقى الأكثر ابتذالاً وسخافة.. وفي مواجهة هذا الفراغ في القيم والمعانى، فإن القيم الدينية تعود إلى الساحة من جديد لكى تكتسب بعض المواقع.



على عزت بيغوفتش

باختصار، لقد توقفت الحداثة عن أن تكون حركة تحريرية للشرط البشرى منذ أن كانت قد تحولت إلى آيديولوجيا غربية متعجرفة ترفض أي نقد أو مراجعة. نقول ذلك ونحن نعلم أن كانط كان يلح على الشيء التالي: إن عصرنا هو عصر النقد، وكل شيء ينبغي أن يخضع للتفحص النقدى قبل القبول به أو رفضه.. ولكن الغرب تحول فيما بعد إلى أقنوم صنمي يرفض أى نقد لذاته وبخاصة إذا ما جاء هذا النقد من مثقفى العالم الثالث. وهكذا جفّ نسغ الحداثة وانقلبت إلى عكسها، أي إلى أصولية متزمتة، أصولية عبادة المال، والركوع أمامه، ثم تقديس المتعة والشهوة بلا حدود ولا شروط





د. وليد قصاب

عن شأن الأفيال كثيرٌ وإله الكون قديرٌ بعضٌ منها يمشي بعضٌ منها يعلو.. يعلو ويكادُ – كما قال المختارُ-يطيرْ

صكّتُ زوجُ الأستاذ الوجه عراها دُهولُ عراها دُهولُ قالت: يا أستاذ الأحياء تقولُ: يطيرُ الفيلُ ﴿؟ ما زال لبعض الناس عقولُ أي محنونٌ أو مخبولُ ؟ أيصدَّقُ هذا إلا مجنونٌ أو مخبولُ ؟ لفيلُ يطيرُ ﴿؟ للا متاذ برفق: يا امرأتي.. قولُي: الفيلُ يطيرُ بلُ يعلو إنْ شاء المختارُ فلا جارتُه نسورُ بلُ إِنْ شاء المختارُ ففوقَ النّجم يصيرُ ففوقَ النّجم يصيرُ قولي هذا قولي هذا أو رأسُ حليلك أستاذ الأحياء يطيرُ إ



قال الأستاذُ لنا: ضحك الأولادُ وقالوا: الفيلُ يطيرُ ١٩ عدُّدْ لي يا ولدى أسماء طيورْ قال التلميذُ الضخمُ: تلميذٌ قال: العصفورُ أجلْ والثَّاني قال: الشّحرورْ مختارُ القرية، قال: والثَّالثُ قال: نسورٌ يطيرُ وخفافيشٌ وصقورٌ سكت الأستاذ أحسنتَ وأحسنتُم أطال التّفكيرُ قال الأستاذُ لنا: الأمرُ خطيرُ إنى منكم يا أولادي مسرورٌ أيــرُدُّ كلاماً للمختار أنتم للّعلم بدورْ

أريبْ؟

يا أولادي: قولُ المختار مصيبْ شأنُ الأفيالَ عجيبْ إنّ المختارَ خبيرْ درس الأفيالَ وبدرى

لكنْ من أقصى الصّفّ يهبُّ

سَى ضخمٌ وطويلُ بثبات راح يقولُ: يا أستاذُ ..الفيلُ



وبيتك صيارلي وطنا رضا ومحبة ومثنى وستر الله يغمرنا وتقواه تجمعنا نضىء بخطونا الزمنا سيتسعُ الوجودُ لنا

غدوت الأهلل والسكنا وقلبكك زهرة عبقت بظلّ السيتر تغمرُني رضا الرحمن غايتنا فنحن معايدا بيد ومهما ضاقت الدنيا

من زوجة

إلى زوجما

ن تمشى في الحياة بنا يبدل فرحنا شجنا ورحت تصارعُ المحنا تقود لشطّه السفنا وتهجر عينك الوسنا ويملأنا الصباح هنا

عبير حسين إبراهيم - مصر ــــــ

خطاك إلى رضا الرحم وإن تات الرياحُ بما هجرتُ الراحـة الكبرى وترسم في المدى أملا رعاك الله كم تشقى لكي نغضوعلى ضرح



به الإيمانُ قد سكنا لناظر بها وجنى ص تحجب دوننا الفتنا بأفراح الوجود دنا تعمره مودّتنا وقالبانا به أمنا ونحسبه يعيش بنا وإذ بالبيت يسكننا

بنيت على الرضا بيتًا غرست بأرضه التقوى وجدرانٌ من الإخلا وشرفته على أفق فما أسماه من بيت مشاعرنا به اكتملت فمن زمن نعيش به

\* \* \*

ألا من ذا رأى دُرًّا شيلات لآلين نُسترت ملأن البيت من ألق الطللسيت بهن أحلامي الرقية ) ترتقي بالرو وريُسير الدين) تيسير في غنيت بهم عن الدنيا وقد حسنت بك الدنيا وقد حسنت بك الدنيا

<sup>(</sup>١) هم أولاد الشاعرة رقية، نورالدين، يسر الدين.



#### الشخصيات:

- سلام: راع*ي* أغنام فقير.
- ياقوت وفضل: تاجران ثريان.

(غار موحش مظلم إلا من بصيص شاحب من النصوء ينبعث باستحياء من فتحة صغيرة في آخره، تمر لحظات من الصمت الرهيب حيث لا شيء يحدث ولا أثر للحياة.. ترتفع فجأة أصوات برق ورعد وسقوط أمطار خارج الغار، ويعكس رد فعل ذلك على داخله بإضاءة مناسبة.)

سلام: (يتقدم بحذر) السماء تسقط كتلاً من الثلج وسيولاً من الماء.. (ينظر إلى ثيابه) لقد ابتلت ثيابي.. (يرتعد) معجزة أن أعثر على هذا

المكان.. في مثل هذه الصحراء.. إنه مكان مناسب وآمن على أي حال ، (يسمع صوتا، فيعود متراجعاً).. .. (الصوت يرتفع أكثر)

أعوذ بالله من كل شر.. سأغادر هذا المكان فوراً.. المطر أهون عندى من هذا الرعب والتوتر

الشديد، (يهم بالخروج) سأذهب.. سأذهب (يهم بالخروج، ثم يتوقف فجأة والذعر يهم بالخروج، ثم يتوقف فجأة والذعر يرتسم أكثر على عينيه، ويتقهقر عائداً إلى الغار) أعوذ بالله.. الرحمة يارب..

فضل: (یدخل) لا تخف.. یا رجل!.

ياقوت: (يدخل).. ها قد وجدنا رجلا في الغار قبلنا!. سلام: نعم. نعم. اجلسا.. واستريحا (يجلسان) فضل: (لسلام) ما اسمك.. يا رجل؟.

سلام: أدعى.. سالم، لكن اسمي سلام.. أجل سلام. هكذا يناديني الناس.

ياقوت: أنت تسكن بهذا المكان؟ يا سيد سالم.. أعني سلام.

سلام: لا.. أنا فقط لجأت إليه من المطر والريح والبرد.. وأنا في طريق عودتي إلى بيتي.

ياقوت: حقاً (يبتسم معلقاً) ثلاثتنا إذاً ضيوف.. في غار فوق جبل بالصحراء. فضل: نعم، يبدو ذلك!. (لسلام) أنا اسمي فضل، وهذا صديقي ياقوت، وكلانا يعمل بالتجارة.. كنا مثلك في



محمود محمد كحيلة- مصر

طريق العودة إلى منازلنا عائدين من السوق... فاحتجزنا المطر والريح والبرد مثلك..

سلام: أنا أيضاً كنت في السوق بعت بعض الأغنام لأشتري حاجات أسرتي من الكساء والغذاء (يشير إلى لفافة كان يحملها) واشتريت بعض الطعام.. يمكننا أن نأكله معاً.. (ينهض ثم يتوقف مرتاباً)، ولكن أليس غريباً أني لم أر أيّاً منكما في سوق المدينة!.

فضل: السوق مليئة بالناس من كافة الأشكال والأجناس، فكيف نلتقي أو نتقابل ولم يكن بعضنا يعرف بعضاً ؟؟.

سلام: لا أفهم؟

ياقوت: أفهمك.. نحن أيضاً لم نرك بالسوق.. فهل يعني هذا أنك لم تكن هناك؟

سلام: نعم.. نعم.. فهمت (يعطي ياقوت الطعام).. تفضل.. الطعام.

ياقوت: لا.. لا.. لست بحاجة إلى الطعام، أشكرك.

سلام: (لفضل) تفضل أنت يا سيدي.. هذه فاكهة لذبذة..

فضل: أشكرك.. لا أريد.

سلام: ألا تأكلان.. هل من الممكن أن يقاوم المرء فاكهة كهذه.

فضل: (لياقوت) لقد حمل الرجل على عاتقه عبء ضيافتنا.. دون أي داع لذلك (لسلام) لكن لا عليك يا صديقي.. لا تعبأ بنا.. وإذا احتجنا لأي شيء مما عندك فلن نخجل من طلبه منك.. شكراً لك..

سلام: (مرتاباً) ماذا بكما ؟

ياقوت: لا شيء بنا يا سلام.

سلام: هل أفهم.. أن ثراءكما الواضح من مظهركما.. يمنعكما من قبول دعوة رجل فقير مثلى.. راعى

غنم رقيق الحال.. قولا: هذا الرفض عطفاً أم كبراً.. أيها التاجران (؟.

فضل: (بعتاب) لا هذا ولا ذاك. نحن نشكر لك دعوتك، ولكن صدقنا لسنافي حاجة الآن إلى أي طعام. (ترتفع أصوات الرياح فيتوقفون عن الضحك) فضل: الرياح لا زالت تشتد أكثر وأكثر.. لا أستطيع أن أخفي قلقي وخوفي الشديد مما يحدث.. رعدة خفية تدق في أوصالي.

ياقوت: مهما كان الأمر؛ فإن الظروف هنا أفضل من الخارج بكثير.. (يشير للخارج) كادت الرياح أن تعصف بنا.. ألا تتذكر؟

سلام: أشعر بالخوف من مصير مجهول ينتظرنا.. جميعاً ولا أعرف مصدره.

ياقوت: لا داعي للخوف ما لم تجد سبباً واضحاً له. سلام: لا أستطيع مقاومة هذا الشعور بالقلق.

فضل: (بعصبية) كفى أيها الرجل!.. لقد جعلت من قلقك.. خوفاً حقيقياً يتسلل إلى قلبي!.

(تزداد شدة الرياح وتسمع أصوات الصواعق إلى الحد الذي يدفعهم إلى غلق آذانهم بأيديهم، وتحدث جلبة شديدة، وتضطرب الإضاءة داخل الغار.. ثم يهدأ كل شيء بانسداد فوهة الغار بصخرة عملاقة.) فضل: لقد حوصرنا أيها الرجال، ولن نستطيع الخروج من هذا المكان؟

ياقوت: لا.. سندفع الصخرة بقدر يسمح لنا بالخروج. فضل: إنها أثقل من أن نتمكن من دفعها..

سلام: قلت لكما: إني أشعر بالخطر.. هل تحققتما الآن من صدق حديث الراعي الفقير؟

(لحظات صمت تسود المكان، ويبدو الرجال الثلاثة كما لو كانوا متجمدين)

ياقوت: لا لا.. يجب أن لا نستسلم لليأس.. قبل أن نحاول.. هناك حلول كثيرة للخروج لم نجرب

أياً منها بعد.

فضل: لا أمل في النجاة.

ياقوت: هذا قول سيئ وسابق لأوانه.

سلام: أنا يا سيدى طوع أمرك.. اقترح ما تريد، ولن أتردد في التنفيذ.

فضل: لنجرب أولاً دفع الصخرة ثلاثتنا معاً..

(يندفع ثلاثتهم نحو الصخرة ويدفعونها مرة فضل: سأجرب.. معكم!. بعد مرة، وفي كل مرة تخفق المحاولة تماماً، فيجلسون يحاصرهم اليأس وخيبة الأمل)

فضل: (متعباً) قلت: إنها أصعب من أن نزحزحها نحن الجميع: أغيثونا.. أغيثونا.. أغيثونا.

كما اتفقنا.

فضل: المطر والرياح كانت أهون كثيراً مما نحن فيه فضل: (بإعياء) أغيثونا.. الآن؛ أليس كذلك؟

> ياقوت: لو علمنا الغيب لاخترنا الواقع بكل ما فيه من مطر وريح.

> سلام: أنا خائف (يرتعد) سأموت رعباً (ينهض وينادي صارخاً) أيها الناس بالخارج أغيثونا.. أغيثونا (يجلس منهاراً ويبكي)

ياقوت: (يذهب إليه مواسياً) .. اهدأ يا سلام .. اهدأ .. لن ننجو حقا إلا بالتفكير المتأني والتعاون الفعال.. اهدأ وشاركنا التفكير.

سلام: كيف؟

ياقوت: أن نطلب العون من المارة بالخارج.. نصرخ وننادى .. فيسمعنا شخص ما، ويستدعى أي عدد من الناس ثم يتعاون الجميع في دفع الصخرة وإنقاذنا.. وسوف نكافئهم على ذلك بالطبع.

سلام: (يصرخ باكياً) أغيثونا.. أغيثونا.

ياقوت: (لسلام) لا.. يا سلام.. ليس وحدك.. يجب أن

نتعاون.. نصرخ جميعاً في آن واحد لعل أحدا يسمعنا، هيا يا فضل. انهض وناد معنا..

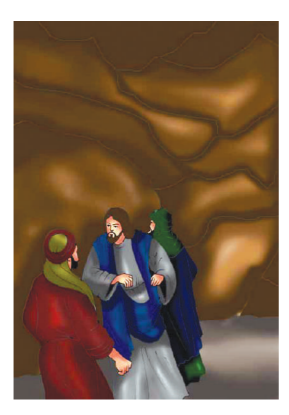
فضل: (بيأس) إن صوتى ضعيف ولا حاجة بكما إلى..

ولا جدوى مما نفعل.

ياقوت: التجربة لن تضر إن لم تنفع.. وصوتك معنا يذكى روح التعاون بيننا ويقويها.

ياقوت: هيا.. واحد.. اثنان.. ثلاثة.. (يصرخ ثلاثتهم)

(تتضاعف أصواتهم.. حتى يرتد صداها متداخلاً ياقوت: ماذا سنفعل الآن يا رفاق؟.. طبعاً لن نستسلم إليهم دون أن تحمل أي جواب.. فيداخلهم اليأس والإرهاق ويجلسون قانطين.)



سلام: ساعدونا..

ياقوت: (يائساً) سنموت..!

فضل: كنت أعلم ذلك.. فلا أحد يمر في هذه الصحراء فضل: كنت أعلم ذا الوقت الراعد العاصف.. (متهكماً) لا أمل في النجاة يا أصدقائي.. لا أمل.. صدقوني!.

سلام: هل تعتقد يا سيدي.. أن لما حدث علاقة بما ارتكب المرء من آثام وذنوب ؟.

فضل: بالطبع.. فإن زارع الشوك لابد أن يحصده يوما ما.

ياقوت: (لسلام) هل أنت من أصحاب الذنوب؟ أعني هل أنت شرير؟ أقصد هل أنت آثم؟!

سلام: (مرتبكاً) لا أدري؟ هل تجد في مظهري ما يدعو إلى استفسارك الغريب هذا؟

فضل: أعتقد.. إني أرى في منظرك.. ما يدعو للريبة ويدفع إلى الحذر والحيطة.. كم فاحشة ارتكبت في حياتك!؟.. أجب بلا تفكير!

ياقوت: أرجوك يا فضل أن تكف عن هذا؟

فضل: (منفعلاً) أكف عن ماذا؟ إن هذا الراعي بما ارتكب من آثام وذنوب في الصحراء حيث كان يعيش بلا قصاص هو ما نلقى بجزائه هذا المصير..

یاقوت: وماذا ترید منه؟

فضل: القصاص.. يقتل هذا الراعي الآثم جزاءً عادلاً لما فعل من معاص.. فيتطهر المكان.. وتنزاح الغُمة ونخرج بعدها سالمين.

(يندفع فضل نحو سلام، وينشب بينهما عراك

يحاول ياقوت التدخل بينهما دون جدوى)

ياقوت: (صارخا) لقد اهتديت إلى حل مناسب.. لقد وجدت الحل تقريباً.

فضل: (الهنا) ما هو..؟

ياقوت: إذا سلمنا كما تزعمان بأن ما قذف بنا في هذا الموقف هو ما ارتكبنا من آثام وذنوب.. فإنه لا منجى لنا من الموت إلا ما فعلناه من حسنات وطيبات.

فضل: أنت تستمر في المزاح.. (يهم) دعني أقتله وأنته! (يتشاجر مع سلام)

ياقوت: (ناهراً) انتظر.. أنا لا أمزح.. لقد اهتديت إلى السبيل.

سلام: هل أنت جاد فيما تقول يا سيدي؟ ياقوت: منتهى الجد.. لن ينجينا مما نحن فيه إلا أن

يذكر كل منا عملا صالحاً صدق الله فيه..

سلام: كلامك معقول.. ولكن من أين لنا بتلك الحسنات؟

ياقوت: ليفكر كل منا فيما مضى من حياته، فإن لم يجد كل واحد منا في حياته عملاً صالحا يستحق أن ينجيه؛ فموته أفضل.. وأعدل!.

فضل: هل أنت جاد يا ياقوت؟

ياقوت: كل الجدية، أليس الله خالقنا؟

فضل: نعم.

ياقوت: فهو القادر وحده على إغاثتنا، وهو الذي إن أراد لنا الحياة نجونا، وإن قدر لنا الموت متناد.

فضل: الأمر يستحق التفكير...

ياقوت: هيا.. من منكما سيبدأ!؟ (لسلام) لم لا تبدأ أنت!؟ إن حياتك البسيطة لابد فيها العديد من الفعال الحسنة..

سلام: (مغلوباً على أمره) سأحاول.

فضل: حاول.

سلام: سأقول..

فضل: تكلم تكلم.. افتح فمك أيها الراعي.. (ينهض سلام ويتصدر الغار.. متذكراً)

فضل: انطق..

سلام: أقول -وأنت يا إلهى تعلم- إنه كان لى أبوان ابتغاء مرضاتك.. فأزح عنا الصخرة..

شيخان كبيران .. وكنت أحبهما وأحنو عليهما، وأستبشر برعايتهما كل الخير، وكنت أكد وأعمل لتوفير الطعام لهما ولأسرتي، وكنت اعتدت أن أعود بالحليب فلا أذيقه أحدا من أولادى قبل أن يأخذا كفايتهما منه.. وذات يوم تأخرت في العودة إلى الدار، ولما عدت وجدتهما نائمين بلا عشاء.. والأبناء في انتظاري جائعين، فكرهت أن أغير عادتي في أن أطعم والديُّ أولاً، وكرهت كذلك أن أوقظهما.. فانتظرت ساهراً وفي يدى الحليب.. حتى استيقظا وتناولا طعامهما، ثم أطعمت أولادي بعدهما كما اعتدت. (ينهى كلامه) اللهم إن كنت تعلم أنى فعلت ذلك



(تتعلق عيون ثلاثتهم بالصخرة التي تنزاح قليلا، ولكن لا يسمح لهم بالخروج) الجميع: (في صوت واحد) الحمد لله.

فضل: لقد نجونا.. هلموا إلى الخروج.

(يندفع وحده نحو الفرجة، ويحاول المرور منها، ولكن لا يستطيع فيعود حزينا)

ياقوت: جاء دورك يا فضل.. هيا اذكر عملاً خيراً فعلته في حياتك، ولم تنتظر له أجرا.

فضل: أنا لم أفعل شيئا ذا قيمة، ولكن.. (يتجه فضل نحو ذات الموقع الذي كان يشغله سلام من قبل..)أذكر أنى كنت ذات مرة.. أستخدم عمالا للخدمة في أرضى وزراعتها.. فأعطيت كل أجير أجره بعد انتهاء عمله، ولكن واحداً انصرف متعجلاً ولم يأخذ أجره.. ومرت السنوات، وذات يوم جاءني هذا الأجير قائلاً: يا هذا.. اتق الله وأعطني أجري!.

ولما كنت أعرفه جيدا.. فقد أشرت له إلى بقرات في المكان، وقلت له: (محاكياً) اذهب وخذ تلك البقرات فهي ملكك.. (لرفيقيه) فأغلظ الرجل في حديثه أكثر واشتد لومه لى وعتابه على.. وقال: يا هذا.. اتق الله وأعطني أجرى.. فهو أقل من هذا بكثير! فقلت له: اذهب وخذ البقرات فإنها نتاجك! فقال: كيف تكون هذه البقرات الكثيرة لي.. وكل مالى عندك هو كيل من الشعير ا؟. قلت له: لقد استثمرته لك فأثمر هذه البقرات.. فخذها فهي نتاجك.

فذهب وأخذ البقرات وانصرف دون أن يترك لى منها شيئاً، واحتسبت أجرى فيها عندك يا رب.. اللهم إن كنت تعلم أنى فعلت ذلك ابتغاء مرضاتك فأزح عنا الصخرة.

(تتحرك الصخرة قليلاً)

الجميع: الحمد لله.

فضل وسلام: هيا يا ياقوت. جاء دورك، اذكر عملا صالحا، وادع الله، لعل الله يفرج عنا ونخرج. ياقوت: أشك فيما سأقول.. ولكني لا أجد في ذاكرتي ما هو ألح على لسانى منه.

(يتحرك ياقوت نحو ذات المكان الذي دعا فيه سلام وفضل)

ياقوت: كان لي ابنة عم جميلة.. وكنت أحبها كأكثر ما يحب الرجال النساء. وذات يوم ألمت بها وبأسرتها ضائقة من المال.. فجاءت تطلب مني أنا العاشق المفتون بها العون من المال، فأبيت أن أعطيها المال حتى تمكنني من نفسها.

سلام: (بذهول) راودتها عن نفسها ؟؟ فضل: لن نخرج من هذا المكان إلى الأبد.. وأنا بخيبة

عقلي كنت أحسبك أنت المذنب يا سلام.. فاتضح أنه شخص آخر أولى بالموت منك.. سامحني يا صديقي ١...

سلام: سامحتك.. فليسامحنا الله جميعاً. ياقوت: دعوني من فضلكم أكمل!.

سلام: دعه يكمل يافضل!.

فضل: أكمل..

ياقوت: ظللت أراودها.. وظلت تأبي إلى أن اشتد بها ضيق الحال فرضخت أخيراً لرغبتي. فأعطيتها المال.. وجلست منها (يتحرك) مجلس الرجل من زوجته.. وهممت بها. فقالت: يا هذا.. اتق الله ولا تفعل. واذكر الله..

فانصرفت عنها.. تماماً (يتحرك مبتعداً) وتركتها قائلاً: اذهبي يا ابنة العم في سلام، والمال لك.. ولأسرتك.. هبة لا ترد. (ينظر للسماء) اللهم إن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغاء مرضاتك فأزح عنا الصخرة.

(تنفرج الصخرة تماما وهي تصدر صريرا عاصفا يرتجفون له).

الجميع: الحمد لله.

(يهرولون ثلاثتهم نحو الخارج في فرحة ونشاط... ثم يسود الهدوء حتى يعود سلام)

سلام : لقد نسيت.. صرتي التي سأعود بها للعيال. ياقوت: (يدخل متعجلاً) هلم يا سلام.

فضل: (يتعجلهما) هلموا جميعا قبل أن يغلق الغار مرة أخرى.

ياقوت: حتى لو أغلق مراراً.. فلا ضرر ولا ضرار ما دمنا قد أدركنا الدرب درب النجاة.

الجميع: العمل الصالح.

( ينظرون ثلاثتهم إلى السماء )

**- ستار -**





لُغْتِي! رأيتُكِ تَنزِفينَ جِراحا ورَأيتُ وجهكِ شاحبًا تَلْهو به وسمعتُ صوتَكِ يَسْتَغْيثُ ولا أُرى ولمحتُ عزّك ناقما مُتَرَحِّلاً

لُغُتِي الرأيتُ جمالَكِ الفَدَّ الذي وجرى يُدَغَدِغُ فِي المَدى أَسْرارَهُ يَدُفوي وتَنْتَهِبُ الحَداثةُ سِحْرَهُ وأَرَى زُلالَكِ والقَدى يَجْتاحُهُ وأَرَى رَلالَكِ والقَدى يَجْتاحُهُ وأَرَى رجالَكَ قد تَهَلَهَلَ عَزْمُهُمْ



د. عبد الملك بومنجل $^{(*)}$ - الجزائر

والذِّكْرَياتُ تُهيجُ فيَّ جِراحا يَهَبُ الهَوى مُتَبَسِّماً مِمْراحا سالَ الزُّلالُ على رُباهُ وَساحا أَيَّامُ نَنْهَلُ مِن شَذاكِ الرَّاحا هَضَبَات سِحْركوارْتَدُولُ وشاحا من وجُننَيْك الورْدَ والتُّفَّاحا من وجُننَيْك الورْدَ والتُّفَّاحا فَجْرَى يُغَرِّدُ فِي النَّهِ مِصْباحا: فَأَثارَ وَجُدَ العَنْدَليبِ فَناحا عَطَفَ الربيعَ إلى الحَديثِ فَباحا وأقامَ عندك، لا يُطيقُ براحا إني رَأَيْتُك تَنْرفينِ جراحا

ورَأَيْتُ قومَك في الورى أُشباحا

هُوجُ الرياح عَشيَّةً وصَباحا

إلا بُغاثًا يُمعنونَ صياحا

تُرَكَ الأُحبَّةَ فِي الهَوان وَراحا

وَهَبَ الحضارةَ عطرَها الفُوّاحا

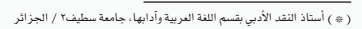
وسرى على غُسنق الدُّجَى مصباحا

وأُرَى جُلالُك في بنيك مُباحا

فَيرُدُّ وجهك شاحباً مُلتاحا

لا يَدَفَعُونَ بك الأَذى المُجْتاحا

لُغْتِيا ذَكَرْتُك، والمواجدُ جَمَّةُ وذَكَرْتُ وَجُهكَ فِي صباكِ منعَما وذَكَرْتُ وَجُهكَ فِي صباكِ منعَما وذَكَرْتُ سحَرك فِي الشَّبابِ مُوَرَّداً وذَكَرْتُ تاريخَ الصَّبابَةِ والهوى وذَكَرْتُ تاريخَ الصَّبابَةِ والهوى وقرائحُ البُلغاءِ كَمْ قَطَفَتُ لنا وقُ وَادُ كُلِّ مُوَلِّه كَمْ قَدْ شَدا والْمَاتِ البَدْرِيُّ أُحْرَقَ شَمْعَهُ الكاتبُ البَدْرِيُّ أُحْرَقَ شَمْعَهُ والشاعرُ العُذْرِيُّ أُرْسَلَ دَمْعَهُ والشاعرُ العُذْرِيُّ أَرْسَلَ دَمْعَهُ والبُحْتُرِيُّ وَقَدْ أَتاكِ مُوَلِّها وعلى وعلى رُبا جُرْجانَ كَمْ رَقَصَ الهوى وعلى رُبا جُرْجانَ كُمْ رَقَصَ الهوى وعلى رُبا جُرْجانَ كُمْ رَقَصَ الهوى وعلى رُبا جُرْجانَ كَمْ رَقَصَ الهوى وعلى رُبا جُرْجانَ كَمْ رَقَصَ الهوى وعلى رُبا وَتَلْتَهُ بُ المُواجِدُ فَيْ قَدَى الْمَعْمَ وَلَالِهُ وَالْمُ عَلَى الْمُولِي وَمُ الْمُولِي الْمُولِي الْمُعْلَى الْمُولِي وَلَالْمُ الْمُولِي الْمُؤْمِدِي الْمُولِي الْمُعْمَلِي الْمُؤْمِدِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ



أَرَقِ الجُّفونِ تَوَجُّعاً وَنُواحا تَجَثو عَلَيْك عَشِيَّةً وصَباحا فَرَماك عن شَرف العُلا وأزاحا لَمْ يَدُفَعوا عَنْ جانبيك رماحا كُلُّ تَنكَّرَ لِلْهَوى وأشاحا! ويَرومُ بَعْدَك رفْعَةً ونَجاحا! ورأينتُ عزّك خابياً، وقَرأتُ في هَطَلَتُ عَلَيكَ العادياتُ، ولمَ تَزَلَ ورَماك مُغتربُ الفُؤاد بدائه أمّا بنوك فقد تَرهَّل عَزْمُهُمَ بلَ غادرُوك وقد تَرهَّل عَزْمُهُمَ بلَ غادرُوك وقد تَفرَّق وُدُّهُمَ وَمَضى يُمَرِّغُ في الهجين لسانه ومَضى يُمَرِّغُ في الهجين لسانه

\*\*\*

تُبدينَ وحَدكِ هِمَّةُ وكِفاحا يَهَبُونَها الأَقَلامَ والأَرُواحا! تَتَحَرَّقِينَ وتَننزفينَ جِراحا يَتَضاحَكُونَ ويُمُعِنُونَ صِياحا! لُغْتِي لَا رَأَيْتُكِ فِي العَراءِ طَريدةً وَبَنُوكِ تَنْتَهِبُ الحَداثَةُ فِكَرَهُمُ وَبَنُوكِ تَنْتَهِبُ الحَداثَةُ فِكَرَهُمُ وإذارَأُوك، وأَنْت فِي غَسَقِ الدُّجى وَضَعوا الأصابِعَ فِي المسامِع وانبَرَوُا

\*\*\*

أُوّاهُ يا لُغَةَ الشَّوَاهِقِ والرُّبَا وَرَأُوكِ دُونَ حَضارة، زَعَمُوا بِأَنَ: زَعَمُوا بِأَنَ: زَعَمُوا بِأَنَ: زَعَمُوا بِأَنَ: وَعَمُوا عَنِا لَخَطَر الوَّجودِ مَقامُهُمُ لَعَمُوا عَنِالخَطَر الَّذِي يَجْتاحُهُمُ لَغُتْي! فَدَيْتُك. أَنْت نَبْضُ حَضارة وكتابُك القُّر آنُ رُوْضٌ عاطرٌ وجَمالُك الرَّيَّانُ نَهْرٌ ساحرٌ إنِّي أَراك، وفي عُيُونِك همَّة فَتْبِي عَلَى الوطن السَّليبِ غَزالَة فَتْبِي عَلَى الوطن السَّليبِ غَزالَة وَهَاسَة وَهَبِي بَنِيك تَوَثُّبًا وحَماسَة وَرَأَيْتُ كَ تَقَطُّرينَ غَضارة وَرَأَيْتُ كَ تَقَطُّرينَ غَضارة وَرَأَيْتُ كَ تَقَطُّرينَ غَضارة وَرَأَيْتُ كَ تَقَطُّرينَ غَضارة وَرَأَيْتُ كَ تَقَطُّرينَ عَضارة وَرَأَيْتُ كَ تَقَطُّرينَ عَضارة السَّماء مُحَلِّقاً السَّماء مُحَلِّقاً المَّمَاء مُحَلِّقاً السَّماء مُحَلِّقاً المَّاسَة السَّماء مُحَلِّقاً السَّماء مُحَلِّقاً السَّماء مُحَلِّقاً الْحَوْنِ السَّماء مُحَلِّقاً الْحَوْنِ السَّماء مُحَلِّقاً الْحَوْنِ السَّماء مُحَلِّقاً الْحَوْنِ السَّماء مُحَلِّقاً الْعَاء مُحَلِّقاً السَّماء مُحَلِّقاً الْحَلَيْمُ الْحَوْنِ السَّماء مُحَلِّقاً السَّماء مُحَلِّقاً السَّماء مُحَلِّقاً السَّماء مُحَلِّقاً الْحَوْنِ السَّماء مُحَلِّقاً الْحَوْنِ السَّماء مُحَلِّقاً السَّماء مُحَلِّقاً اللَّهُ الْحَلْمِ السَّماء مُحَلِّقاً اللَّهُ السَّماء مُحَلِّقاً الْحَوْنِ السَّماء مُحَلَّقاً الْحَوْنِ السَّماء مُحَلَّقاً الْحَوْنِ السَّماء مُحَلَّا الْحَوْنِ السَّماء مُحَلَّا الْحَوْنِ السَّمَاء مُحَلَّا الْحَوْنِ السَّمَاء الْحَوْنِ السَّمَاء مُحَلَّا الْحَوْنِ السَّماء مُحَلَّا الْحَانِ السَّامِ الْحَلَقِ السَّمَاء الْحَوْنِ الْحَلَقالَ الْحَلَقالِ السَّماء السَّماء الْحَلَقالَ الْحَلَقالَ الْحَلَقالَ الْحَلَقالَ السَّماء الْحَلَقالَ الْحَلَقالَ الْحَلَقالَ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْسَلَمَ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْسَلَمَ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْ

ها إِنَّ قَوْمَكِ أَنْزَلُوكِ بطاحا هَطَلَتْ عَلَيْهِمْ بَهْجَةٌ، أَفْراحا لا يَمْلكون هُدىً ولا مصباحا ومَضَوْا يَعلونَ الهَوى أَقْداحا هَطَلَتْ عَلَيْنا رَوْضَيةٌ وصباحا هَطَلَتْ عَلَيْنا رَوْضَيةٌ وصباحا يشْفي الصُّدُورَ ويُنْعشُ الأرواحا يَهَبُ المسافة عِطْرَها الفوّاحا تَتَوَثَّبِينَ حَمَاسَةً وكفاحا وصلي بحبب شاعراً مُلتاحا وتَألَّ قي في لَيْلهِمْ مصباحا ورَأيَّتُ قُومَكِ يَنْزَفُونَ جِراحا ورَأيَّتُ هُمْ لا يَمْلكونَ جَراحا ورَأيَّتُ هُمْ لا يَمْلكونَ جَراحا



# الإبداع بين الرجل والمرأة

لطالما طرح المثقفون من النقاد والأدباء أسئلة حول المرأة والإسداع، لنقرأ آراء كثيرة ومتعددة مختلفة أحيانا ومتفقة أحيانا أخرى؛ حول علاقة كل من الرجل والمرأة بالإبداع عموما والأدب خصوصا، ولسنا بصدد جمع هذه الأراءأو التعريج عليها لكثرتها وتباينها، وإنما الغاية من المقال هي طرح مزيد من الأسئلة التي تبين جوانب جديدة، والتأكيد على ماتم التأكيد عليه بأحقية المرأة في ممارسة هذا الفعل الإنساني بالدرجة الأولى، مادام الله قد أعطى المرأة ما أعطاه للرجل من قدرات عقلية ولغوية وابداعية.. والا فلماذا يخلق الله جهازا قادرا على الإبداع في (المرأة)؟ ١ ما دام (الرجل) سعطله بسطوته الذكورية أو من منطلق أيديو لوجي إقصائي ظالم؟ ١



#### الإبداء بين الرجل والمرأت

#### قضية للمناقشة

الواقع يحكى أن مسيرة المرأة العربية متأخرة جدا في شتى الميادين، خاصة في ميدان الإبداع الأدبي والثقافي، والدليل على ذلك أننا لم نجد المرأة الشاعرة التي يشار إليها بالبنان، حتى إن وجدت المرأة المبدعة فحظها قليل جدا في هذا المجال مقارنة بالمبدعين الرجال، بل لمسيرة الأدب النسوي أو ، أدب المرأة ، يلحظ عليه طابع الأل التشاؤم والحرمان، وسُحابة الحزن الَّتِي تَغْشَاه، خاصة في في القرن العشرين أمثال؛ عائشة التّيمورية، ملك حفَّد زَيَّادة. وَرَدَّة البَازَجِّيَّة، زَيِنَّب هُوازَ، وداد سُكَاكِينِي. وجليلَّة العلايليِّ. وسهير القلماوي، وعاتكة الخزرجي، ونازك الملائكة، وغيرهن... فهل هذا مرجعة إلى المرأة ذاتها وتكوينها الاجتماعي والنفسي - أم أنه راجع إلى طبيعة المجتمع ذاته؟ أم أنَّ هناك أسبابا أُخْرَى وراءً ذلك؟ طرحنا هذه القضية على بعض الأدباء من النساء والرجال معاً، لنستلهم رؤاهم، ونتعرف على وجهات نظرهم.. فإلى التفاصيل:



٧٦ العدد ٨١

### -لبابة زهير أبوصالح - سورية -

لا شكَّ أن الله لم يخلق شيئًا عبثًا، وأنه كان عادلاً فصورنا في أحسن تقويم، دونَ أن يقصر الكمالُ على الرجلُ دون المرأة، بل إنه وضعَ فيهما كليهما كلّ ما يعينهما على (الحياة) و (الإعمار) في الأرض، على مختلف الأصعدة (الحسية والمعنوية) احتماعيا واقتصاديا وسياسيا وثقافيًا.. إنه خالقُ الفنِّ، في كلِّ من المرأة والرجل على حدِّ سواء..

فما هي الحكمة في إقصاء بعض

الأقوام المرأة عبر التاريخ واعتقاد أنها عاجزةً عن (الفعل الإبداعي) وكأنها أقل درجة من الأحرارية منزلة العبيد، توأدُ حين تولدُ، وتوأد حين تعيش ١٤.

وكيف سيكون شكلَ المجتمع وأحدُ مقترنٌ بحالة الجهل والبدائية!. قطبيه المهمَّين معطلُ ؟! كيف يمكنُ لساعة بعقريين أحدهما أقصر من الآخر أن تسير إلى المستقبل وأحد عقربيها معطلٌ وثابتٌ في مكانه؟!

\* \* \*

إن حالة الإقصاء والتهميش المُمَارس على المرأة إبداعيًا لم يكن مقتصرًا على طوائف في عالمنا العربيِّ، وإنما هو آفة بعض المجتمعات العربية والغربية في بداياتها، وكأنهُ

ولعلى أجد ي خروج المرأة من زجاجة هذا الفكر الضيق تطورًا شبيهًا بدورة حياة الفراشة، التي تبدأ صغيرة عاجزة تعيش في شرنقة تمنعها من كل شبيء، تتكونُ فيه

أجزاؤها وقدراتها بطريقة تدريجية حتى تتمكن أخيرا من نزع الغشاء ونفض جناحيها المبللين ثم الطيران حرة بشكل فراشة كاملة..

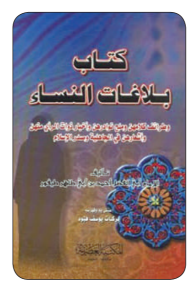
لقد عاشت المرأة في العصور السالفة منذ عهود الإغريق مرورا بالعصر الفرعوني، وأحيانا في المجتمع الإسلامي حالة من الإقصاء والجمود، سببها نظرة مجتمع ذكوري قاصرة تركّزُ على الجوانب السلبية في المرأة، لتحولها إلى كائن مقيد لا يؤخذ برأيه، أو يُسمعُ له صوتٌ في الساحة الأدبية والإبداعية بشكل عام، بينما يستطيع الرجلُ لكونه ذكرًا فقط، أن يقوم بإنتاج شكل فني إبداعي أدبيٍّ أو غيره يعبر فيه عن رأيه وفكره ونظرته ورؤيته للأشياء ومختلف القضايا التي يعاصرها..

فإذا أرادت امرأةً ما في ذلك المجتمع أن تكسر (المعتاد)، وتقول كلمتها: لن تتمكن من فعل ذلك قبل أن تعيش ترددًا وحيرة، وتحسب الحسابات، وتضع الاحتمالات، وتقصقص أجنحتها بنفسها، تقضم أظفارها وهي قلقة من ردة فعل المجتمع عليها!

وله ذا فإنها حقاً تولد إنسانًا لتصبح امرأة عليها أن تعيش وفق إطار مصنوع من الممكن وغير الممكن المسموح والمنوع.. الجائز وغير الجائز.. بعرف المجتمع!

\* \* \*

وبعد؛ فإنه ليس مهمًا في رأيي أن نجيب عن السؤال: هل تمكنت المسرأةُ أخيرًا من فرض رؤيتها بجانب رؤية الرجل، على المستوى الإبداعي والفني؟! لأنها فعلت، وليس مهمًّا كم حاربتُ حتى تمكنت



من فعل ذلك حقا؛ لأنها وصلت، وها نحن نراها اليوم تجلسُ على نفس المنصة بجانب الرجلِ تقصُّ قصتها، وتلقي قصيدتها على الجمهور نفسه، وبصوتها هي، دونَ أن تخشى هدر دمها أو نفيها من القبيلة! لكن السؤال هو:

هل قالت المرأةُ وقدمت شكلا إبداعيا جديدًا ومختلفًا عما قدمه الرجل؟!

هل وصلت إلى أماكنَ قصية لم يسبقها الرجلُ إليها أو يكتشفها؟!

أجاءت بالمختلف، أم أنها كررت القولُ وأعادت الأفكار نفسها؟!

وحتى لا تكون الإجابة عن هذا السيؤال بمثابة القفز على مراحل وصولها إلى (إمكانية ممارسة الإبداع) تمامًا كالرجل، علينا أن نؤكد على كونها خاضت صراعًا طويلاً ، عبر أسماء أدبية بارزة في زمانها، ذكر بعضها ابن طيفور في كتابه الشهير (بلاغات النساء)، ومرورا بأسماء مهمة ك (سكينة بنت الحسين، هند بنت النعمان، حمدة بنت المؤدب، وردة اليازجي، عائشة التيمورية، ملك ناصف، فدوى طوقان، نازك الملائكة، سنية صالح، حفصة الركوني، عائشة الباعونية، مي زيادة، عائشة عبد الرحمن (بنت الشاطئ)، سلمى الحفار، زينب فواز، ماري عجمي، أمانى بسيسو، لطيفة الزيات، ياسمينة صالح، سنية قراعة، أسماء الزرعوني، سحر الرملاوي، شيخة الناخي، مباركة بنت البراء، روضة الحاج، أمينة المريني، سعاد الناصر (أم سلمى)، خولة العنانى (أم حسان)، سعاد الولايتي، حصة العوضي، هيام المفلح، عنبرة سلام الخالدي، دعد الناصر، بنان على الطنطاوي، باسمة يونس، فاطمة شنون، سهير القلماوي، روحية حسن القليني، مريم جمعة فرج، مليحة الفودري، وداد السكاكيني، ناهد باشطح، سلمى الخضراء الجيوسى) وغيرهن فكان عليها من خلال

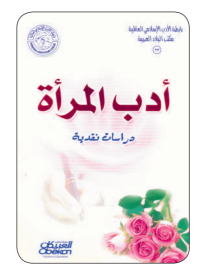
ممارسة الإبداع أولا أن تُقنعَ (الرجل) الذي تخضعُ له اجتماعيا بإباحة قولها وجوازه وقدرتها على ذلك، «ولذلك تأرجحت الكتابات النسوية في التعبير عن معاناتها وتأكيد حضورها الأدبي بلهجة استسلامية من جهة تُصور المرأ النمطية في الثقافة السائدة، صورة المرأة الضحية والمغلوبة على أمرها، ومن جهة أخرى صورة المرأة الثائرة الغضوب التي تبحث عن هويتها وخصوصيتها الجمالية بلهجة التحدى والثقة لتحقيق قدر أعظم من العدالة(١)» ولذلك بدأت بقضيتها هي، لتعبِّرُ عن نفسها، وتثبت ذاتها، وتبرهن على إمكانية حضورها في المشهد الإبداعي، وأنها تتمة لهذا المشهد وكمال له، وبدونها يمكن أن يكون ناقصًا ومجتز أ.

وإنها حين سقطت في تكرار ما قاله (الرجل) قبلها، وما قدَّمه على المستوى الفكرة والرؤية، فإنما لأنها كانت تتشكلُ بعده وتقرأ له، ولا يوجد فكرُ نابتُ من فراغ، وإنما هي نابتةُ من أرضه وناتجة عن أمرين أساسيين: الموروث الثقافي، والرغبة الجامحة بالخروج من النمط الاجتماعي المفروض..

فأما الموروث الثقافي فيشكُل مجموع التقاليد والأفكار والرؤى المؤلِّفة للبنية الثقافية الخاصة بمجتمع من المجتمعات التي يتركها السالفون للأجيال القادمة، ينشؤون

ضمنها ويتشربونها، وينتجون عنها بالضرورة..

وأما رغبة المرأة بالخروج من النمط الاجتماعي فهي ما يمثل ردة الفعل الحتمية تجاه الإقصاء والتغييب المجتمعي القديم الذي مارسه الرجل



بطريقة مباشرة وغير مباشرة عبر المفاهيم والأطر الاجتماعية التي تضرب بسور عظيم بينها وبين قدراتها الإبداعية ...

وعودًا على بدء، فإنه برغم تكرار المرأة ما قاله الرجل، وقام به على المستوى الإبداعي، فإنها أضافت الكثير من خصائصها الأنثوية، فعمقت المعنى، ومنحت القضايا أبعادًا جديدةً، لأنها كتبت وأبدعت بطريقتها الخاصة ذات السمات الأنثوية، وبنمط التفكير الأنثوي، لتصنعَ ما يُعرفُ بأدب المرأة أو الأدب النسوى..

فحين نضع عملا روائيا قد كتبته امرأة تحت عدسة النقد: كرواية (حُرَّم) للكاتبة التركية: دمت آلطن يلكى أوغلو، والذي قالت عنه كاتبته: «إنه عبارة عن نتاج خيالي مستمدًّ من مرحلة تاريخية»، يمكننا أن نفهم سرَّ غناه العجيب بما يُتخيلُ أنه يجرى في كواليس (الحرملك) الخاص بالسلطان العثماني، وتلك التفاصيل الصغيرة في شخصيات الحريم، بغض النظر عن حقيقتها، وندرك القدرة الإبداعية على تصوير الصراعات بين الحريم وبين الجواري وبين العبيد والطامحين بالسلطة، والطامعين بمناصب ومكانات مقربة من السلطان، مما يجعلنا تتساءل كثيرًا: تُرى لو أراد كاتبُ أن يكتُبَ عن هذه الفترة التاريخية من خياله: فهل يكتب عن علاقات الحريم في (حرملك) السلطان، أو أنه يتجه للكتابة عن الفتوحات والحروب وتفاصيل المعارك وصراعات الوزراء والقضاة والتجار الذين كانوا يعيشون في تلك الفترة ١٩٤

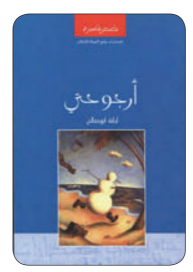
#### \* \* \*

لقد استطاعت المرأة في أحيان كثيرة أن تتفوق على الرجل، وتتصدر المشهد كاملا، وتحوز الجوائز بدلا عنه أو معه، ولا أريد أن أذهب بعيدا.. ففي المسابقة الكبرى في الرواية لشبكة الألوكة حسبما جاء في موقعها بلغ عدد المشاركين من الرجال (١٨١) كاتبًا،

وبلغ عدد المشاركات من النساء (٦٠) كاتبة. وفازت بالنتيجة النهائية من الأديبات: ابتسام شاكوش (سوريا)، مها الجريس (السعودية)، صورية مروشي (الجزائر)، صباح نوري محمد الضامن (فلسطين)، د.حنان فاروق (مصر)، بهيجة مصري إدلبي(سوريا)؛ فهل كانت أكثر مهارة منه، أو لأنها كانت توظفُ خصائصها الأنثوية الكاملة في خصائصها الأنثوية الكاملة في التعبير عن القضايا المختلفة..؟!

وقد أقامت رابطة الأدب الإسلامي العالمية ملتقيين دوليين للأديبات .. أقيم الملتقى الأول في القاهرة بمتابعة الأديبة السعودية الناقدة سهيلة زين العابدين حماد، وأقيم الملتقى الثاني في عمان بمتابعة الأديبة الأردنية المبدعة نبيلة الخطيب، وشاركت فيهما عشرات الباحثات والمبدعات، إلى جانب مشاركة عدد لا بأس به من الكتاب والنقاد، ولكن الكتابة من الطرفين تناولت الأعمال الأدبية والنقدية للمرأة المبدعة، وصدر أعمال الملتقى الأول في كتاب عن رابطة الأدب الإسلامي باسم «أدب المرأة: بحوث ودراسيات»، ونشيرت بعض البحوث في مجلة المشكاة المغربية في عدد خاص بعنوان: أدب المرأة!. ولو نظرنا إلى أسماء الأديبات والكاتبات المشاركات لرأينا أنهن عدد قليل من اللاتي على الساحة فعلا. وهذا يوصلنا إلى القول:

إن المرأة المبدعة اليوم حطمت ما هيمن من رواسب ثقافية على أكبر فلاسفة الإغريق قديما (أفلاطون وأرسطو) اللذين كانا يعتبران المرأة ذات دور ثانوي جدًّا، ويستبعدانها من مجالات الحياة العامة، وأن



دورهن مقتصر فقط في المحافظة على استقرار الأسرة وأمانها وإنجاب الورثة الشرعيين وتربيتهم(٢).

ولست أحبُّ التعميم، فكما توجد امرأةٌ قادرة على تصدر المشهد أو البروز فيه، فإنه ثمة أدباء رجال لا يُشقُّ لهم غبار، وإن المقارنة منذ الأساسِ غير عادلة ولا مُجدية، فلكلِّ خصائصه التي تمنحُ الشكل الإبداعي ما يميزه ويغنيه.. ولذلك نقول: إن اشتراك كل من الرجل والمرأة في الفضاء الإبداعي ضروريُّ لإغنائه وتمامه وجماله.

صحيح أن العالم الذكوري قد تأخر في الوصول إلى هذا الفهم

الناضج والواعي بأهمية حضور المرأة في المشهد الإبداعي، لكنها استطاعت اليوم أن تقول للعالم كله: إن ثمة نساء على قدر من الموهبة، والإحساس، والذكاء، والفطنة، والثقافة، والقدرة اللغوية؛ يمكنهن أن يقمن بدور محوري وأساسي وريادي لافت بجانب أدوارهن الأخرى المهمة في الحياة؛ ذلك أن المرأة كائنٌ يفكر بعقل ذي نصفين أحدهما مبدعٌ ومنتج، والآخر وظيفى رسالي..

إنها إذن. لم تسرق خُبزًا من الخبَّاز. ما دامت ستأكل معه من نفس الرغيف!

لم تتخطُّهُ أو تقفز من فوقه، لكنها دخلت معه ميدان السباق!

لم تكن يومًا ولن تكون كلمتُها فوق كلمته؛ بل هي أكملت المعنى وخصَّصَتُهُ وأضاء تُ بعضَ جوانبه (٢)

#### الهوامش:

- (۱) ليلى بلخير: الحفر في جذور المصطلح (مصطلح النسوية في الفكر الغربي): مجلة كتابات معاصرة، عدد ۲۰۰۲م، ص۷۰۱.
- (٢) انظر: سوزان موللر أوكين: النساء في الفكر السياسي الغربي، ترجمة إمام عبد الفتاح إمام، الهيئة المصرية العامة للكتاب، د.ط، ٥٠٠٢، ص.
- (٣) صدر للكاتبة لبابة أبو صالح مجموعات قصصية وروايات هي: أرجوحتي، أنثى الجدار، كائنات صفراء، خبايا القدر، أنفاس من ملح.

التحرير



# صراع الصيات



علي عفيفي علي غازي – مصر

حزم أمتعته وعزم على خوض التجربة؛ رغم كونها مجازفة كبرى قد تودي بحياته، إلا أنه مصمم، إنها فرصته ليتخلص من الفقر المدقع، فلتكن رحلته صراع حياة أو موت، صراعاً من أجل الحياة ذاتها؛ لأنه يشعر بأنه ليس من الأحياء، لم يكن قد أخبر أحداً بما عزم عليه، بل أضمره في نفسه، فلم يخبر به سوى صديقه الوحيد، ورغم نصائحه المتعددة له إلا أنه لم يجد من ذلك مناصا.

ارتدى (حمدي) ملابسه، وأعد حقيبته، وألقى قبلة على يد والدته، وأخرى على جبينها، ونظر إلى أختيه نظرة الوداع، فدمعت عيناه، وكأنها لحظة فراق، سيتبعها الوداع إلى الأبد.

لم يخبر أحدا بما عزم عليه، الجميع يعرفون فقط أنه مسافر للبحث عن عمل بالإسكندرية، لكنهم لا يعلمون أنه لن يبيت الليلة في مصر كلها، سيكون الليلة في عرض البحر، سيحمله إلى أوروبا حيث الثروة التي تنتظره هناك ليتخلص من فقره الأبدي، الليلة سيحادثهم من إيطاليا بلد «البيتزا»، ومن هناك سيهاتفهم بوصوله سالمًا، وما أخفى ذلك عنهم إلا بسبب الطريقة التي سيسافر بها، فقد قرر أن يتخلص من القواعد والتأشيرات، لينتشل أسرته من الفقر.

وشيء آخر كان قد حبسه في قفص نفسه؛ وأحكم سدادته عليه، وأضمره في داخله، ألا وهو عذابه الذي يأبى أن يمنح عقله وهلة ليستريح، ذلك العذاب الذي صار مصدر فقدانه للوعي بصفة مستمرة، ألا وهو فقدان حبيبته (أسماء)، لقد أحبها حبًا جنونيًا من الوهلة الأولى، منذ أن تلاقت عيونهما على سلم الجامعة، وعاشا معًا أحلامًا، لم تكن للحقيقة يوما ما أكبر من واقعهما لأنها كانت أكثر دراية بظروفه، فلم تطمع في قصر من قصور ألف ليلة وليلة يحيطها الخدم، وإنما كل ما تمنته أن تجمعهما غرفة واحدة يأكلان يوما، ويجوعان آخر.

لطالما حقق لها خيالها المجنون أمنيتها في العيش معه تحت سقف واحد، ولطالما نسجت له قصصًا خيل إليها أنها ستصبح عين اليقين يومًا ما، فإنه يذكر في تلك اللحظة يوم أن نسجت قصة أغضبته، ليزداد خيالها عبثا ليسول لها أن يده قد تحركت لتمس خدها الوردي، وتسأله: هل لحظتها ستجرؤ أم لن تكون رجلا!؟ فيداعبها قائلا: بل ستجدين يدًا فولاذية صفعت وجهك.

فتغضب منه وتعلن مقاطعته، ليعود إلى مصالحتها، ومحايلتها معتذرًا مؤكدًا على أنه كيف يجرؤ على هذه الفعلة، وكيف سيطاوعه قلبه، وإن طاوعه فكيف ستطيعه يده لتضرب أعز إنسانة لديه في الوجودا؟ وتتكرر هذه الواقعة بنفس السيناريو كلما رغبت في أن تظفر بقبلة منه على خدها الذي كانت تعلوه الحمرة.

لا يدرى لماذا يتذكر تلك الواقعة في تلك اللحظة بصفة خاصة؟ وما علاقة ذلك بما هو مقدم عليه؟ ترى هل لو علمت كانت ستشجعه أم ستزجره؟ بينما لا يزال غارقا في فكره سابحًا في ذكرياته، كان من دون أن يشعر قد اقترب من منزلها، لماذا قدمه تحمله إلى هذا المكان في ذلك الوقت؟ رغم أنه كان قد عاهد نفسه ألا يمر من أمام منزلها بعدما علم أن آخر مرة تلصص فيها نظرة من عينيها

العسليتين كانت محصلتها صفعة شديدة من والدها الذي نهرها نهرًا مفزعًا لأنه نهاها عن الوقوف أمامه أو التلويح له من الشرفة، لكنه رغم ذلك لم يستطع منع نفسه من المرور عله يظفر بنظرة الوداع منها، إنه مسافر، ولا يدري ماذا يخبئ له القدر.

شعر برعشة خرجت من قلبه عندما لمحها تقف في نفس المكان، الذي كانت تنتظره فيه منذ أن انتهت الدراسية، ولم يعودا يذهبان إلى الجامعة، تظاهر أنه لم يرها، ليس ذلك إلا خوفًا عليها من أن يكون السبب في إسماعها كلمات جارحة من والدها، الذي نهاه عن المرور من أمام المنزل منذ أن تقدم لخطبتها، يومها سأله: ماذا تعمل؟ فلم يجد جوابا، ولاذ بصمت مخز، وثقل لسانه عن الحديث.

يقترب وهو لا يرغب، لكن شوقه لرؤيتها ليلقى عليها نظرة الوداع يدفعه ليواصل التقدم، يسمع صوتها يتردد في أذنه تناديه: (حمدي)! يتجمد مكانه، هم أن يجيب مناديها؛ لكن لسانه يجمد عن الرد، يقف للحظة، ويرفع بصره لأعلى لتلتقى عيونهما تتبادل الحديث، ويلمح بعينيها الدموع، فيدير وجهه وسيل غزير من الدموع ينحدر منها، يرفع بصره مرة أخرى ليلقى نظرة الوداع، ثم يواصل السير.

ليلا ركب القارب مع رفقائه والأمل يحدوه في الثروة السريعة ليعود قبل أن تكون (أسماء) قد تزوجت ليظفر بها ليحققا معًا أحلامهما، في ظلمة البحر يتذكر أحاديثها الجميلة ويبتسم أحيانا، ويبكى نشيجًا أحيانا أخرى، يلفت انتباه رفقائه فيظنون أن ذلك بسبب فراقه لأهله، ولا أحد يدري بما يدور داخله من صراع.

فجأة يرتفع عُباب البحر؛ فينقلب القارب، والجميع يتحولون إلى صراع مع الأمواج من أجل الحياة، فهم في عرض البحر تمامًا، الكل يتصارع من أجل البقاء، يغرق بعض منهم، وهو لا يزال يصارع العُباب الذي يرفعه ويخفضه، يتذكر والدته وأختيه فيقاوم من أجلهم، وذهنه سابح في تلك القابعة بداخل قلبه لا تفارقه تحثه على التمسك بالحياة لأجلها، لتأتى موجة عاتية شديدة يجرفه تيارها، وهو لا يزال متمسكًا بالحياة لأجلها، هي وحدها، أحلامهما معًا تحثه على الاستمرار، في لحظة يتذكر لحظة وداعها له، والدموع تملأ عينيها، وكأنها كانت تعلم أنها لن تراها

في ذات اللحظة أيقظها حلمها فزعة مقبوضة القلب؛ لتخرج إلى ذات المكان تتخيله واقفًا يحادثها، والبدر يضيء السماء، وهي تناجيه أن يبلغه حبها، بينما كان يعيش نفس الموقف لتأتى موجة أخرى تبتلعه

# صورة المرأة في القصة القصيرة عند أدباء رابطة الأدب الإسلامي العالمية

# رسالة ماجستير

# للباحثة: رشأ بنت عبداللطيف كردي

تتناول هذه الدراسة صورة المرأة في القصة القصيرة لدى أدباء رابطة الأدب الإسلامي

ففى الفصل الأول تقف على أبرز ما يتعلق بالمرأة من قضايا؛ منها ديني متعلق بالعالم الإسلامى كالقضية الفلسطينية ودور المرأة في المقاومة، أو متعلق بالعقيدة والتعامل مع غير المسلمين، أو بسلوك المرأة المسلمة وتمسكها بدينها. ومنها قضايا

عاطفية متعلقة بالحب بين الرجل والمرأة خارج إطار الزواج، ومنها قضايا اجتماعية متعلقة بعمل المرأة والزواج والطلاق والعنوسة.

وي الفصل الثاني تكشف عن أنماط شخصية المرأة في القصة القصيرة بدراسة شخصية المرأة أمًّا، وزوجة، وابنة، وأختًا، وغير ذلك.

وفي الفصل الثالث تتناول البناء الفنى لشخصية المرأة وأبعادها وطريقة رسمها.

وفي الفصل الرابع صورة المرأة خلال الحدث بدراسة أنواعه وبنائه الفني.

وفي الخامس صورة المرأة في الحبكة بحسب فُفَّة، وهيام فؤاد ضمرة.



أنواعها وعناصرها.

وفي الفصل السادس تتناول صورة المرأة في أساليب الخطاب من سيرد ووصيف وحوار.

وتناولت الدراسية أعمال أربعة وعشرين أديبا وأديبة، منهم ست أديبات، وكانوا موزعين على مساحة جغرافية واسعة توفر التنوع في الأساليب والرؤى، ولا تكون النماذج المدروسية محكومة بنمط

متشابه.

فمن السعودية: عبد الله العريني، وفهد المصبّح، وحسن حجاب الحازمي، وإبراهيم مضواح الألمعي، وعبد الله على السعد، ومنيرة الأزيمع.

ومن سورية: عبد الله الطنطاوي، ومحمد الحسناوي، ومحمد المجذوب، ووليد قصاب، ومحمد حسن بريغش، وابتسام شاكوش، وغرناطة الطنطاوي، ولبابة أبو صالح.

ومن الأردن: عودة الله منيع القيسي، وحيدر

ومن مصر: نجيب الكيلاني، وإبراهيم سعفان، ومحمد حسن داود.

ومن المغرب: حسن الوراكلي، والحسين زرّوق. ومن الكويت: خولة القزويني.

ومن السودان: محمود محمد حسن.

# نتائج الدراسة:

- غلب على القصص القصيرة لدى أدباء رابطة

الأدب الإسلامي العالمية حضور الهدف، ووضوح الرسالة التي يراد إيصالها إلى المتلقي، لكن بعض النماذج نزعت إلى المباشرة.

- تفاوت نتاج أدباء رابطة الأدب الإسلامي العالمية من القصص القصيرة قوة وضعفا من الناحية الفنية، حتى كان بعضه أقرب إلى الحكاية منه إلى القصة القصيرة بمعناها الفني، في حين تميز بعضه الآخر بفنية عالية مع قوة في المعالجة.

- اهتم أدباء الرابطة بتصوير المرأة في شتى أحوالها، ورصد مواقفها في مختلف الظروف التي تواجهها، ولم تكد تخلو قصة من صورة للمرأة بإيجاز أو تفصيل.

- تفاوتت صور المرأة في قصص أدباء الرابطة بين مشرقة واضحة صادقة، أوباهتة واهنة لا تمثل التصور الصحيح للأدب الإسلامي.

- تناولت القصة القصيرة لدى أدباء رابطة الادب الطالبات بكلية اللغة العربية بج الإسلامي العالمية صورة المرأة في لحظات الضعف بن سعود الإسلامية بالرياض، البشرى، مع حرص على تحقيق المعادلة الصعبة رشأ كردى على تقدير ممتاز ■

بين الصدق الفني وقوة المعالجة من جهة، والبعد عن الفحش والإسفاف وإثارة الغرائز من جهة أخرى.

- صورت القصة القصيرة لدى أدباء الرابطة القضايا الاجتماعية والنفسية والوجدانية ولم تقتصر على معالجة القضايا الدينية فقط، وفي هذا رد عملي على من يظن الأدب الإسلامي محصورا في تصوير الجانب الديني.

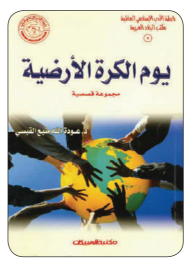
### التوصيات:

- صـورة المـرأة في الأدب الإسلامي على اختلاف فنونه جديرة بالبحث والدراسية، لسهولة تعرض صورتها للتلويث من قبل دعاة الفتنة والرذيلة، وفيما تزخر به الساحة الأدبية والفنية نموذج واضح على ذلك.
- نتاج رابطة الأدب الإسلامي العالمية غزير جدير بالدرس والتحليل، ومـادام هناك أدب السلامي على الساحة فالحاجة

- القصة ديوان العرب اليوم كما يقول بعض النقاد وهي مجال رحيب للدراسات النقدية والتحليلية.

ماسة إلى النقد الإسلامي الفني الحصيف.

وقد أشرف على الرسالة الدكتور حبيب المطيري، وناقشها كل من الدكتور علي بن محمد الحمود والدكتور أحمد الودرني. ونوقشت يوم الأربعاء ٢٣ ربيع الأول ١٤٣٣هـ، في مركز دراسة الطالبات بكلية اللغة العربية بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، وحصلت الباحثة رشأ كردي على تقدير ممتاز





# القصص في القرآن الكريم

تأليف: د. محمد حسن الدالي

عرض: فرج مجاهد عبدالوهاب

إن المنهج القصصى في القرآن الكريم منهج جامع شامل متكامل.. فإذا كان الباحثون الآن، يعينون نوعية المنهج الذي يسلكونه في بحوثهم الأدبية والعلمية فإن مرد ذلك إلى المنهج القرآني، والمتتبع لهذا المنهج يعرف كيف ينسق أفكاره ويسلسلها، والدارس لهذا المنهج والمتأدب بمأدبته، والمتذوق لأدبه سيصبح في يوم ما محللا ناقدا ملتزما متكيفا مع دينه ومجتمعه.

ويوضح مؤلف هذا الكتاب مفهومه للقصة التي تضرب مثلا أن لها موردا ومضربا، فليست وليدة الخيال - كما يزعم البعض - إنما هي وليدة أحداث واقعية في شخوصها وحوارها، وعقدتها وصراعها.

ويتحدث الكتاب الذي صدر في سلسلة كتاب الجمهورية بمصر في ١٦٤ صفحة من القطع المتوسط، عن المنهج النفسى، ثم المنهج الحسى والتجريدي، ثم القصص القرآني، ثم الإعجاز الفني فاللغة والأسلوب، ويختم بالإيقاع والموسيقي في الفصل الأخير.

في المنهج النفسى يتناول الكتاب قصة إصرار (أبو جهل) على الكفر هو والوليد ابن المغيرة، وقصة سيدنا «نوح» مع ولده، وقصة قابيل وهابيل وقصة الرماة في



هؤلاء المبطلين والمرجفين بحقيقتهم وأحداث حياتهم ومواقفهم التي عاشوها ولم يتطرق إليها شيء من الخيال أو الوهم.

ويواصل المؤلف الحديث بعد ذلك عن «الوحدة الفنية في القصة القرآنية» التى هى ركيزة من ركائز الوسائل التعليمية والتربوية لإثارة انتباه المتلقى واجتذاب مشاعره، و«اللغة والأسلوب» حيث جاء القرآن الكريم بلغة قريش ألفاظا وحروفا، وتركيبا وأسلوبا، واتساقا وائتلافا، وكلمات وجملا، وعبارات وفقرات، والتعريف والتنكير، والتقديم والتأخير، والحقيقة والمجاز، والإطناب والإيجاز، والعموم والخصوص، والإطلاق

أما «الإيقاع والموسيقي» فيتمثل في المجازية التى تحدث النغم والإيقاع لأن الصورة الموسيقية لا تكتمل إلا بالدقة في اختيار اللفظ وكأن المعنى مجلوب له وليس العكس ثم وضعه في مكانه بحيث لا

ويتجسد الإيقاع التصويري في القرآن الكريم ظاهرة وباطنة، تبدو في الفواصل، والتعادل والتوازن بين الآيات، وتلمس في ائتلاف الحروف واتساق الكلمات وتشاهد في التناسق بين الأجزاء واللوحات، والتوافق والإيقاع والتنغيمات، وهذا قليل من كثير لا نهاية له في الإبداع

فيتحدث عن حواس الإنسان مثل السمع الذى قرن بالعقل في القرآن وحاسة اللمس الأداة التي يستعين بها الإنسان لتحسس الأشياء أوالتعرف عليها، والجلد الذي هو الثوب الذي يكسو كيان الإنسان كله وغيرها من الحواس، وهذا المنهج غايته إيقاظ الشعور والإحساسات في الإنسان، وتهيئته لخلافة الأرض وخوض التجربة فيها حتى يصبح جديرا بالسيطرة عليها، ومن ثم نرى أنه ما من قصة قرآنية إلا والتقييد. ويجيء التعقيب بعدها متسقا مع الوسط الذي عرضت فيه مثلما حدث في قصة صياغة اللفظة التي تؤثر في الصورة يوسف عليه السلام في سورة «يوسف».

وعند الحديث عن «الواقعية والقصيص القرآني، يرى المؤلف أن المتقولين بأن القصص القرآنى لم يحمل في أطوائه الأحداث التي جاء بها هؤلاء يصلح إلا هو. وأمثالهم هم أعداء الله، وما من مسلم في قلبه ذرة إيمان يتقول على الله، لأن الحياة كلها بأزمنتها وأمكنتها وأشخاصها وأحداثها حاضرة بين يدى الله الحكيم العليم، ويدعوهم للنظر إلى القصص القرآنى نظرة موضوعية تخلو من الذاتية والقومية، فهو القصص الحق، وما من سبيل إلا أن يبعث الله من في القبور ليخبر وتبارك الله رب العالمين ■



# الكنتِيّ.. مجموعة قصصية

تأليف: د.عبد الرزاق حسين

عرض:التحرير

أوصالى الدفء، يشرق أمل من طيّات البعد، سيراب ذاك؟ أم ستعشرة قصة قصيرة رصدها مجد ينفض عن كتفيه غبارا؟

> في قلب الكُنُتيَّة: ﴿كنتم خير أمّة أخرجت للناس﴾ قمر علويّ الطلعة؟ أم هالة نور تحتاج إلى نسّاج ينسج فجراً قمراً؟ كنت أخوض عباب البحر مع الماضي، والحاضر حطم مجدافي.

أحمل كل بطاقات السفر عبر موانئ لا تحصى، الحاضر أوقف تيارى، مزّق تذكرتى، أحرق تأشيرة سفري.

عبر الدنيا تاجي يألق فوق الرأس الشامخ، يُنزَع، قدماي تجول تخوم الأرض، قيد يوهيها. ولساني عربيّ لا أحتاج لغيره، يُقطع، أمنح ألسنة أخرى. جلدى يعرفه من في الأرض، لوني جذاب السمرة، يسلخ جلدي.

الغوص على المجد كالغوص على اللؤلؤ، في وقت تقطع فيه

يقول المؤلف في تقديمه للكتاب: الأنفاس، والأجراس تدق: اللؤلؤ «صوت الماضى يكسر حاجز يحتاج إلى غواص، وأنا عدة صمت الحاضر، يعلوه، يبعث في غوصى قد سقطت في قاع البحر.»

ضمت المجموعة القصصية من نسيج الواقع الاجتماعي أحلام وردية؟ أم عرق ينبض والسبياسي الذي تعيشه شخصيات قصصه فقصتا «الكنتى وأوراق الكنتى» تعبران عن انشداد الحاضر إلى الماضي للعجز عن تغييره، بينما تعبر قصة الأنفال والسيف والمهرة عن صورة البطولة الحاضرة بأدوات الماضي، وفي نفس السياق قصتا الخاتم، والحكواتي. وتصور قصة الهجرة معاناة الإنسان الفلسطيني الذي فقد وطنه ومساومته على هويته العربية الإسلامية لقاء تأشيرة هجرة يحصل عليها ليصبح السيد يراع كاتبها المبدع. حاتم؛ مستر هاتيم، فيجيب المحقق قائلا: «نعم مستر مورية، علمت أنكم تملكون محطات تقوم بغسيل جيد، أريد أن أغسل آلاف

السنين من قلبي وعقلي، يجب أن

ما تحويه مجموعة الكنتى من قصص التحم فيها المضمون بالواقع، بأسلوب أدبى محلق في الفضاء الواسع، وعسى أن يتوفر عليها من يقدمها في دراسة نقدية تسبر أغوارها، وتكشف عن خبايا

الزيتون، ورائحة البرتقال، ونوار اللوز، لأعود إلى وطنى مبجلا!»

وتعطي قصص صاحب الكلب،

ولعبة الكالة، وأحلام مدمن، صورا

اجتماعية صارخة بالتناقض

والتجاذب الذي بين فئاته، فمن

أحلام الطفولة في لعبة الكالة، إلى

فساد الترف في صاحب الكلب،

وبينهما حالة الموت السريري في

أحلام مدمن يضع القارئ يده

على رأسه من هول الصور التي

هذه بعض الإشسارات إلى

تدمى القلب في مجتمعاتنا.

وصيدر الكتاب عن مكتبة العبيكان بالرياض، في سلسلة إصدارات مكتب البلاد العربية لرابطة الأدب الإسلامي العالمية برقم (٤٠)، الطبعة الأولى، أنسى وجه أمى، وعزم أبى، وطعم ١٤٣٢هـ/٢٠١١م■



### إعداد: شمس الدين درمش

الهند -عليكرة- د. سعد أبو الرضا:

# المؤتمر الدولي حول موقف الشيخ أبي الحسن الندوي من الأفكار المعاصرة (دراسة مقارنة)

عقد المؤتمر الدولي (موقف الشيخ أبي الحسن الندوي من الأفكار المعاصرة) في المدة من٢٢-٢٤ ربيع الآخر ١٤٣٥هـ، الموافق ٢٢ - ٢٤ من شهر فبراير ٢٠١٤م، في مدينة عليكرة الهندية، وقد شارك في المؤتمر أكثر من تسعين باحثا ينتمون إلى الجامعات ومراكز البحوث في كثير من دول العالم الإسلامية والعربية وغيرها: من الهند، ومصر، وسوريا، والسودان، والعراق، والجزائر، والمغرب، وموريتانيا، والإمارات، وباكستان، واليمن، وأمريكا، ونيجيريا،... وغيرها.

وقد نظمت دورة المؤتمر في سبع جلسات أكاديمية لعرض البحوث ومناقشتها: ثلاث باللغة العربية، وثلاث باللغة الأردية، وواحدة باللغة الإنجليزية، هذا عدا الجلسة الافتتاحية، وجلسة الختام.

### الجلسة الافتتاحية:

وهي الجلسة الترحيبية التي رأسها سماحة الشيخ محمد الرابع الحسني الندوي رئيس مكتب رابطة الأدب الإسلامي العالمية في شبه القارة الهندية، والذي نسأل الله له الشفاء والسلامة، فهو خير خلف لخير سلف (سماحة الشيخ أبي الحسن الندوي)، وهو أيضًا رئيس مدرسة العلوم الإسلامية في عليكرة مركز الإشعاع الحضاري والإسلامي وتربية النشء والشباب الإسلامي في هذه البلدة التي يبهرك أدبهم وعلمهم ونشاطهم وانتشارهم في كل مكان، من أماكن المؤتمر، ووراء كل هذا عالم شاب متواضع يهتم بكل صغيرة وكبيرة، إنه د. محمد طارق الندوي رئيس المؤتمر الذي يدير كل الأمور هو وإخوانه بكل حكمة وحنكة وسعة أفق وهدوء وتناغم رائع.





وقد تحدث في هذه الجلسة الافتتاحية أكثر من عشرة متحدثين بين مرحب بالضيوف وشاكر للمؤتمر والقائمين عليه والجهود العظيمة المبذولة في ترتيباته وإدارته وتنظيمه، وقد أدار هذه الجلسة د. محمد طارق الأيوبي الندوي، بهمته ونشاطه ودبلوماسيته التي أسرت الحاضرين ضيوفًا وهنودًا.

# الجلسات الأكاديمية:

ولقد كانت الجلسات الأكاديمية ثرية بموضوعاتها وما ناقشت من قضايا، حاولت أن تستوعب كثيرًا مما شغل فكر الشيخ أبي الحسن الندوي من قضايا ومشكلات، تجلت خلال كتبه وخطبه وأحاديثه منها: ما تتمتع به ترجمته «لروائع إقبال»، وهذا كان بحث أ. د. سعد أبو

الرضا - صاحب هذا التقرير- وقد كشف عن كثير مما يجمع بين إقبال والشيخ أبى الحسن من حب وإيمان وإخلاص للإسلام والمسلمين، وما يتمتع به الشيخ أبو الحسن من فهم للعربية وتراثها، وكذلك أبرزت هذه الجلسات خصائص كتابات الشيخ للأطفال في «قصص من التاريخ الإسلامي للأطفال» وغيرها، وموقفه المعتدل من الحضارة الغربية وافتقادها للجانب الروحي، ومنهجه

> في التجديد والإصلاح، وملامح وسطيته، وتناوله للسيرة النبوية الكريمة، وموقفه من واقع المسلمين اليوم، وما يجب عليهم لاستعادة مكانتهم التاريخية، والتوجيه العقدى للإسلام، والأبعاد الأخلاقية في فكر الشيخ، والدعوة للإسلام، والنهضة للغة العربية، وتوطيد عرى التواصل والمحبة بين المسلمين في كل بقاع الأرض، وملامح الخطاب الدعوى لديه، ومناهج الإصلاح التى يمكن أن تعيد للمسلمين مكانتهم

المرجوة، ورحلاته في أرجاء العالم الإسلامي والعربي، وأهدافها وغاياتها، وما حققته من خير للمسلمين في اليمن والسعودية والشام ومصر وغيرها، وماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين؟. وكيف تعود لهم مكانتهم في الدعوة والإصلاح وقيادة العالم؟ .. وغير ذلك من الموضوعات والقضايا التي قضى الشيخ أبو الحسن حياته داعيًا إليها ومبشرًا بها، وحثه للمسلمين بالحكمة والموعظة الحسنة، وكم كانت دعوته للأدب الإسلامي ناجحة، وموفقة في جمع شمل الأدباء الإسلاميين؛ وإسهامهم في النهضة والصحوة الإسلامية والحفاظ على اللغة العربية، وتوجيه الشباب الوجهة السوية.

لكن كم كنا نتمنى أن يكون هناك مترجمون من العربية إلى الأردية وبالعكس!. . فلعل القائمين على المؤتمر يتداركون ذلك في المناسبات القادمة - إن شاء الله.

#### الجلسة الختامية:

وقد تتابع المتحدثون فيها شاكرين ومقدرين للمؤتمر ما بذل من جهود، ثم اقترحت بعض التوصيات لعل من أهمها تعدد الملتقيات؛ لدعوة المسلمين للتعاون والتكاتف، وخدمة دينهم وأوطانهم، ولغتهم، والاهتمام بالأدب الإسلامي، ورواد الإصلاح والصحوة الإسلامية.

### الخدمات في المؤتمر:

وكما بذل د. محمد طارق الندوي، وإخوانه جهدًا كبيرًا في الإعداد للمؤتمر ومتابعة رسائلهم للمشاركين عن طريق البريد الإلكتروني، مما أسهم في تيسير وصول البحوث وتنظيمها وإصدارها في كتاب خاص بذلك مطبوعًا، كان بين أيدى المشاركين في المؤتمر.



الفنادق، وتنظيم وترتيب ما يقدم للضيوف من إفطار وغداء، وعشاء، بنظام ونظافة وتنوع في الطعام بكرم وسخاء، مما نال إعجاب المشاركين، وحقق لهم الراحة وحسن المتابعة.

ومما هو جدير بالذكر والإشادة به جهود شباب طلاب مدرسة العلوم الإسلامية، الذين تخلقوا بآداب الإسلام وقيمه، فأقبلوا على المشاركين في المؤتمر وتجاوب الجميع بمحبة ومودة وكأنهم جميعًا ضيوفًا ومقيمين أسرةٌ واحدةٌ، كما كانت إشارات وتوجيهات د. محمد طارق الندوى لهؤلاء الشباب وغيرهم غنية ومعبرة، وحققت سير العمل في الندوات واللقاءات والاستقبالات على خير وجه.

فجزى الله القائمين عليه كل خير، ورعى كل محب للإسلام والمسلمين، كما نرجو أن يكون للإعلام العربي والأردى مجال في الكشف، وإعلان ما سبق.



د. سعد أبو الرضا



# الأدب القصصى: صلته بالدين والجتمع ودوره في ترسيخ جذورا لقيم الخلقية في الأذهان والقلوب

الهند: نيودلهى -غياث الإسلام الصديقي الندوي:

أقام المكتب الإقليمي للرابطة بنيودلهي ندوة أدبية عنوانها: «الأدب القصصى: صلته بالدين والمجتمع ودوره في ترسيخ جذور القيم الخلقية في الأذهان والقلوب» في مكتبه الكائن في حي أبي الفضل إنكليو، جامعة نكر، بنيودلهي، وجاء في كلمة د. شفيق أحمد خان الندوى؛ نائب رئيس المكتب: «ليست القصة وسيلة للتسلية وإزجاء الفراغ فحسب، بل إنها وسيلة لغرس بذور أفكار في أذهان النشء، وترسيخ جذورها في قلوبهم. إنها أصبحت في العصر الحاضر سيدة الفنون النثرية، التي تحكي آلام البشرية وآمالها، وتفتح بابا للتفكير والتبصر، فتهديها إلى الصراط المستقيم، أو التيه من واد إلى واد».

وقد شرح الفن القصصي وأنواعه وشروط جودته وما يختص به من عنوان شامل، وجودة فكرة، وحبكة، وحوار، ومراعاة للزمان والمكان، وعقدة، وخاتمة ذات مغزى اجتماعي، ونحوها من العناصر الفنية الأخرى. وقدم مثالا لذلك قصة قصيرة للكاتب الهندي (بريم تشاند)عنوانها: «مصلى العيد»، وقصة قصيرة للكاتب العربي (محمد تيمور) بعنوان: «لعبة العيد»، وأوضح ما فيهما من أوجه شبه تحتاج إلى



وتقدم الأستاذ مغيث أحمد بترجمة قصة «لعبة العيد» باللغة الأردية، واستنتج دروسا خلقية وعبرا اجتماعية من خلالها.

وقدّم غياث الإسلام الصديقي الندوي قصة «مصلي العيد» (عيدكاه) باللغة الأردية للأديب (بريم تشاند)، وألقى ضوءا على جوانب أدبية فيها، وكيفية الاهتمام بالقيم الإنسانية الخلقية الروحية بمناسبة عيد الفطر السعيد، وما يتجلى في ذلك من مساواة، ونظافة وطهارة، واهتمام بالأعمال الخيرية وإيتاء الصدقات ونحو ذلك.

وأخيرا؛ ألقى رئيس الحفل د. سيد احتشام أحمد الندوى كلمته مقارنا بين القصتين مقارنة فكرية وفنية. وأبرز ملامح القيم الخلقية الموجودة فيهما، وهو يقول: إنّ كاتبيهما البارعين أجادا فيتمثيل التصورات الاجتماعية تجاه الطفلين اليتيمين (على) و(حامد).

وحضر الحفل عدد من المهتمين بالأدب والثقافة في العاصمة الهندية، وطلاب الجامعة الملية الإسلامية، وجامعة جواهر لال نهرو، وجامعة دلهي.

## ربيع القوافي. . يستضيف خليفة بن عربي





مقارنة من حيث الفكر والفن.

#### الرياض: محمد شلال الحناحنة

# أمسية شعرية للشاعرين نبيل قصاب باشي وحيدر الغدير

أقام المكتب الإقليمي للرابطة في الرياض أمسية للشاعرين د.نبيل قصاب باشي، ود.حيدر الغدير، مساء الاثنين ١٤٣٥/٢/٢٧هـ.. وقد أدار الأمسية د.وليد قصاب.

وألقى الشاعر د.نبيل قصاب باشي عدة قصائد منها (كتبوا على شفتيه)، و(قمح الموعد). وألقى الشاعر د.حيدر الغدير أيضا عدة قصائد منها قصيدة بعنوان (لا تلمنى)، وقصيدة بعنوان (أودعتك الله).

وشارك في الأمسية الشاعر ماجد الأسود بقصيدة (جل المصاب)، والشاعر عمر خلوف بقصيدة (ملحمة الشباب)، والشاعر د.حيدر مصطفى البدراني بقصيدة



(يا ربّ عدلك). ألقى نبيل قصاب باشي قصائده واقفا، واتسم إلقاؤه بالخطابية، بينما اتصف إلقاء الشاعر الغدير بالهدوء والتأمل مثيراً مشاعر الاعتزاز والإكبار، والأسف والحزن في آن واحد.

وختم الأمسية الدكتور وليد قصاب بمقاطع من قصيدته الجميلة المعبرة (الأمثال)، التي يوظف فيها أمثالاً شعبية متداولة في شعره.

# أبعاد ظاهرة العلم في سورة يوسف

عقد المكتب الإقليمي لرابطة الأدب الإسلامي العالمية في الرياض لقاءه الدوري الخميس ١٤٣٥/٤/١هـ بمحاضرة عنوانها: (أبعاد ظاهرة العلم في سورة يوسف) ألقاها د. خليل إبراهيم أبو ذياب الأستاذ بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية سابقا، وقد أدار اللقاء الناقد د. وليد قصاب.

واستعرض المحاضر ما ورد في السورة عن رؤيا يوسف عليه السلام منذ قصها فقال له أبوه: ﴿ لا تَقْصُصْ رُءْيَاكَ عَلَى إِخْوَتَكَ فَيكِيدُوا لَكَ كَيْدًا إِنَّ الشَّيْطَانَ للإِنسَانِ عَدُوًّ مَّبِينٌ خَنَ (يوسف)، إِنَّ الشَّيْطَانَ للإِنسَانِ عَدُوًّ مَّبِينٌ خَن (يوسف)، الى أن قال يوسف لأبيه: ﴿ . . . هَذَا تَأْوِيلُ رُءْيَايَ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقًّا . . . ﴿ . . . ﴿ . . . ﴿ . . . وقصة يوسف مليئة بالعبر والمواعظ، وهي كما قال ربنا أحسن القصص.



وأجاب المحاضر د. خليل أبو ذياب عن عدد من الأسئلة، منها كيفية التوفيق بين علم يعقوب بمصير يوسف وحزنه الشديد عليه إلى درجة فقدان بصره!.

وفي نهاية الملتقى قدم الشعراء عمر خلوف وفوزي حسن، وفايز اليوسف قصائد (صلاة الفتح)، و(جمال الشعر)، و(نقش على جرح).



مكتب عمان- اللجنة الإعلامية:

# د. مأمون جرار في فضاءات حوار العقل والفكر

استضاف المكتب الإقليمي للرابطة في عمان (السبت ١٤٣٥/٣/٩هـ، الموافق ٢٠١٤/١/١١م) ضمن برنامجه الدوري (فضاءات حوار العقل والفكر) الذي يعده ويديره د. عبد الله الخطيب؛ استضاف (د. مأمون جرار الرئيس الأسبق للمكتب)، وقد دار حوار ماتع حول محورين أساسيين: الأول: الأدب الإسلامي؛ مفهومه؛ وقضاياه.

والمحور الثاني: جهود رابطة لأدب الإسلامي بين الواقع والمأمول.

وكان اللقاء صريحا وشفافا، فقد طرح د. الخطيب جملة من القضايا ذات التأثير الكبير على مسار



الأدب الإسلامي والانفصام الحاصل في هذه المسائل. فتناول د. مأمون جرار حالة التشظي التي وقع فيها العاملون في ميدان الأدب الإسلامي، والشرخ الكبير بين التنظير والتطبيق، وهي حالة تحتاج إلى ثورة أدبية تعيد إنتاج وقائع الأدب الإسلامي إلى مساره الصحيح.

Ф

# مهرجان شعري بمناسبة ذكرى المولد النبوي الشريف



أقام المكتب الإقليمي للرابطة بعمان مهرجاناً شعرياً بمناسبة ذكرى المولد النبوي الشريف يوم السبت ١٤٣٥/٣/١٧٨م، الموافق ٢٠١٤/١/٨م، بدأ بتلاوة آيات من القرآن الكريم، ثم افتتحه مدير المهرجان الشاعر محمد غسان الخليلي بأبيات في حب المصطفى عليه الصلاة والسلام.

وشارك في المهرجان الشاعرتان هيفاء علوان، وحكمة العزة، والشعراء علي الكيلاني وبسام زكارنة وعثمان مكانسي ومحمد الخليلي وسعيد يعقوب وطارق دراغمة وصالح البوريني وفايز عليان وخالد فوزي عبده. ومن خلال مكالمة هاتفية لعضو الرابطة من المغرب شارك الشاعر بوعلام دخيسي.

وختم المهرجان بسباعية لمدير المهرجان شكر فيها الحاضرين الذين غصت بهم قاعة الرابطة وقد ضمنها دعاء ختم المجلس.

وقدم مدير الحفل الشعراء المشاركين بمقطوعات من نظمه. وعرض فيلم وثائقي قصير عن مأساة مخيم اليرموك للاجئين الفلسطينيين بدمشق. وتخلل القاء الشعراء إنشاد فرقة من الشباب الجامعي مدائح في الرسول صلى الله عليه وسلم، ومشاركة المنشد المبدع المثنى بمقطوعات مؤثرة عن الذكرى. وبثت قناة بغداد مشكورة بعضا من هذه الفعالية.



# ظلال العقلة.. امرأة فوق الغيم

وأقام مكتب الرابطة في عمان يوم السبت: ١/١٤/٥١هـ، الموافق ١ / ٢ / ٢٠١٤م، أمسية قصصية للقاصة (ظلال عدنان العقلة)، فقرأت مختارات من مجموعتها القصصية (امرأة فوق الغيم)، نالت إعجاب الحضور حيث طوفت بهم من هموم المرأة إلى هم الثقافة والأدب، دون أن تغفل هموم الأمة، وتبين ذلك من قراءتها لعدد من قصصها التي لم تطبع بعد.

وأدار الأمسية د. كمال المقابلة أمين سر المكتب ووصف حالة ظلال الإبداعية بأنها ناضجة، نحت فيها القاصة إلى التركيز والتكثيف، وتضمنت شيئا من الرمزية بما يتفق مع خصائص القصة القصيرة.

# غموض المعنى في بعض التراكيب اللغوية

ألقى د. محمد علي الخولي أستاذ اللغة الإنجليزية محاضرة حول (غموض المعنى في بعض التراكيب اللغوية في العربية)، وذلك في مقر المكتب الإقليمي للرابطة في عمان يوم



السبت ٧/ ٤/ ١٤٣٥هـ، الموافق ٢٠١٤/٣/٨ م.

وقد تناول المحاضر نماذج من التراكيب اللغوية التي يتطرق إليها الغموض ما لم توضح غموضها قرينة أخرى، مثل:

إذا أضيف مصدر الفعل المتعدي إلى مفعوله، أو فاعله كقولنا: مساعدة الوالدين. . فهل هما اللذان فعلا المساعدة؟ أو تلقياها من أولادهما مثلا؟ النفي إذا تبعه تشبيه: مثل: لا يقرأ زيد مثل عمرو. . ، فهل ينفي قراءة

الاثنين؟ أم أن قراءة عمرو مثلا أحسن من قراءة زيد أو مختلفة عنها؟ استخدام واو العطف أحيانا، مثل: اشترى زيد خمس تفاحات وبرتقالات، فهل اشترى خمس تفاحات. ومعها برتقالات؟ أم أن مجموع ما اشتراه خمس من الصنفين معا؟ وغيرها. وأدار اللقاء الأستاذ عبد الله خليل شبيب.

# اشهار اصدارات لأعضاء الرابطة



أقام المكتب الإقليمي للرابطة في عمان (السبت ١٤٣٥/٤/٢٨هـ، الموافق ٢٠١٤/٤/٢٨م) حفل إشهار لمجموعة من الإصدارات لعدد من أعضاء الرابطة، وقد أدار الحفل الشاعر أحمد أبو شاور، الذي تحدث عن السيرة الأدبية لصاحب كل إصدار في مقدمات مختصرة.

والمؤلفون الخمسة هم: الشاعر سعيد يعقوب الذي له أحد عشر ديواناً، قرأ من ديوانه الجديد «أعذاق». والشاعر محمود محمد والنقد، فقرأ من ديوانه «أهازيج العمر». والشاعر عدنان عصفور قرأ من ديوانه «حبي الصريح». وأنس المصري صدر له كتاب: «الفتوح المنزلة في تفسير سورة الزلزلة» وقدم عرضاً عن الكتاب. وقرأ الشاعر خالد فوزي عبده من ديوانه الجديد «تسابيح».



#### مكتب السودان - أم درمان:

# قراءة في ديوان أكواب بابل من ألسنة البلابل



أقام المكتب الإقليمي لرابطة الأدب الإسلامى العالمية بالسودان حلقة بعنوان: (قراءة في ديوان أكواب بابل من ألسنة البلابل) للشاعر السوداني محمود أبو بكر حسين. وذلك السبت ۱۲۷/۱۱/۳۰ مصر ۱۲۰۱۳/۱۱/۳۰م، بدار الرابطة بالملازمين. وقدم الورقة الطالب بكلية اللغة العربية في جامعة أم درمان الإسلامية: حسن عبدالرحمن حامد، وابتدر النقاش الطالب عبدالعاطي عمر عبدالعاطي، وشاركه عدد من الأساتذة والطلاب.

والشاعر محمود أبوبكر حسن: ولد في ١٩١٨/١/٣١م بمدينة (بور) بأعالى النيل، وتلقى تعليمه العام متنقلا بين مدينة (عطبرة، والأبيض، وحلفا)، ثم درس في كلية (غردون) بالخرطوم، والتحق بعدها بالخدمة العسكرية. وكان شاعرنا كاسمه محمودا في القيم والأخلاق قبل أن يحمد في عالم الفن والإبداع ، وقد تمحور شعره حول مكارم الأخلاق.

# محنة الأقليات المسلمة: بولندا، بلغاربا، اليونان



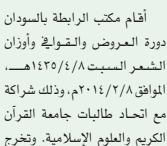
أقام المكتب الإقليمي للرابطة بالسودان حلقة بعنوان: (عرض كتاب محنة الأقليات المسلمة: بولندا، بلغاريا، اليونان) وذلك السبت ۱۱/۲/۱۲/۱۱هـ، ۱۲/۱۲/۱۲م.

وتحدث مؤلف الكتاب د. الفاتح على حسنين عن مضمون كتابه.

وابتدر النقاش: أ. فاطمة عتباني، وشارك عدد من الأساتذة والطلاب.

والمؤلف د. الفاتح على حسنين، من مواليد ولاية سنار عام ١٩٤٦م. وهو طبيب متخصص في الباطنية من جامعة فيينا بالنمسا. أسس اتحاد طلاب المسلمين في شرق أوروبا، ووكالة إغاثة العالم الثالث، بفيينا. له عدد من المؤلفات منها: يا أخت أندلس، الطريق إلى فوجا، جسر على نهر الدرينا، أفراح الروح. والكتاب يسلط الضوء على محنة الأقليات المسلمة في بعض دول أوروبا الشرقية.

# دورة العروض والقوافي وأوزان الشعر







مختلف كليات الجامعة، واحتوى الحفل على كلمات، وإلقاء شعرى، وتكريم. أشرف على تنظيم الدورة الدكتور عبدالحميد كمال الدين، مدير وحدة الخريجين بالجامعة، وأعد المادة العلمية وتنفيذ المحاضرات الأستاذ أحمد مضوى أحمد، من كلية اللغة العربية ـ بالجامعة.

وقام بتوزيع الشهادات على الطالبات المشاركات في الدورة، د.محمد عثمان صالح رئيس مكتب الرابطة بالسودان، وبحضور عدد من الشخصيات العلمية والأدبية والطلبة.

### مكتب القاهرة - محيي الدين صالح

# الطربقإلىمكة

أقام المكتب الإقليمي للرابطة



بالقاهرة يوم الاثنين ٢٥ نوفمبر ٢٠١٣ ندوة لمناقشة ديوان: (الطريق إلى مكة) للدكتور صلاح عدس، أدارها الشاعر محمد فايد عثمان، تحدث فيها د. صلاح عن مشواره

الأدبى، وأنه بدأ هذا المشوار بكتابة ما يسمى بالشعر الحر، ثم انصرف عنه نادما وتفرغ لكتابة الشعر العمودي والمسرحيات الإسلامية. وأشار إلى أن من يكتبون ما يسمى بقصيدة النثر لا يستطيعون كتابة الشعر العمودي، وألقى الضوء على مسرحياته الإسلامية وهي (البعث، ومأساة المعتمد بن عباد، وأبو زيد الهلالي، وسلامة).

وتحدث الناقد الأدبى زغلول عبد العليم عن د. صلاح، وأنه قيمة فنية رائعة تضاف أنشطته إلى نشاط رابطة الأدب الإسلامي، كما تحدث الأستاذ عبدالرحمن هاشم عن مضامين قصائد د. صلاح عدس، وقدم الشاعر إسماعيل بخيت دراسة عن الديوان محل المناقشة.



يتحدثعن مشوارهاالأدبي محمد على عبدالعال

الأدبالحديث

وفي يوم الاثنين ٢٣ ديسمبر كان اللقاء مع الشاعر محمد على عبدالعال (بالقاهرة)، في ندوة عن مشواره الأدبى ونماذج من أشعاره. وأدار الندوة د. سعد أبو الرضا، فقدم الضيفُ ونبذة عن إبداعاته الشعرية وتحدث عن غيرته الأدبية، ثم تحدث الضيف عن مشواره الأدبى وقدم قراءات لبعض قصائده في المناسبات المختلفة، كما تحدث عن نشأته في أحضان المعاهد الأزهرية بصعيد مصر، وفي نهاية الندوة أفيمت أمسية شعرية شارك فيها الشعراء: سعيد الغول، وناصر رمضان، وإسماعيل بخيت، ومحمد حافظ، ومنير عامر، كما شارك في الندوة د. على جاد الحق متحدثا عن الشاعر وقيمته الأدبية، والأستاذة سعاد عبد الله، والقاص محمد حجاج.

## الثورة..وكان مساء..وقصائد عن الرسول عليه

في يوم الاثنين ٢٠ يناير ٢٠١٤م أقام مكتب الرابطة بالقاهرة ندوة عن القصة القصيرة استضاف فيها القاص رجب الشريف الذي قدم قصة قصيرة بعنوان (الثورة) قال عنها: إنها كتبت في أوائل القرن (۲۰۰۱م)، واعتبرها استشرافا للمستقبل، ثم دارت حول هذه القصة

بعض المناقشات، فرأت د. عزة منير أن العنوان لا يوحى بما قاله القاص عن علاقة القصة بالثورة المصرية في يناير ٢٠١١، كما علق الشاعر إسماعيل بخيت على القصية من زوايا مختلفة، وشارك في المناقشات د.أشيرف عبد الغفار ضيف الأمسية.

وقدمت د. عزة منير



إسماعيل بخيت قصة قصيرة بعنوان (كان مساء) وبينت أن الفعل (كان) في هذا الموضع ليس فعلا ناقصا

كما هو المشهور عن (كان

وأخواتها)، وأوضحت أن (كان) يأتى فعلا تاما، ثم دارت مناقشات حول الشكل والموضوع.

وقدم الشباعر عبد الحميد الفرماوي عددا من قصائد مدح المصطفى عَايِّتُهُ بمناسبة شهر ربيع الأول ذكرى مولد الرسول، كما قدم الشاعر أسامة عيد قصيدة في الموضوع ذاته.



#### من أنشطة ندوة الوفاء بالرياض

# تكريم د. عائض الردادي بمناسبة اختياره عضوا بمجمع اللغة العربية بالقاهرة



أقامت ندوة (الوفاء) الثقافية حفلا تكريميا للدكتور عائض الردادى بمناسبة اختياره عضوا بمجمع اللغة العربية بالقاهرة، وذلك مساء الأربعاء ١٤٣٥/٥/٤هـ، وقد أدار اللقاء د. عبد الله بن صالح العريني.

وقد حيا د. العريني باسم عميد الندوة الشيخ أحمد محمد باجنيد د. عائض الردادي الذي ارتبط بالندوة منذ عهد مؤسسها الأستاذ عبد العزيز الرفاعي وأصدر كتابا في تاريخ الندوة، واستمر في المرحلة الثانية بعد وفاة الرفاعي فيما عرفت بندوة الوفاء.

وتحدث د. الردادي عن المجامع اللغوية عامة، ومجمع اللغة العربية بالقاهرة خاصة، وذكر أسماء أعضاء المجمع السعوديين.

وعائض الردادي ثالث عضو من أعضاء رابطة الأدب الإسلامي في المملكة ينالون عضوية المجمع، وقد سبقه الأستاذ عبد العزيز الرفاعي، والفريق يحيى المعلمي -رحمهما الله.

وهو أحد الطلبة البارزين للدكتور عبد الرحمن رأفت الباشا، وممن أسهموا في إنجاز سلسلة الرسائل الجامعية في أدب الدعوة الإسلامية في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

وشهد حفل التكريم مداخلات عدة، منها قصيدتان لكل من اللواء المتقاعد محمد حسن العمري، ود. حيدر الغدير.

# أمسية شعرية للأديب حسن محمد باجنيد



أقامت ندوة (الوفاء) الثقافية الأسبوعيّة في الرياض أمسية شعرية للشاعر حسين محمد باجنيد، مساء الأربعاء ١٤٣٥/١/١٧هـ، وقد أدارها د. عبدالله بن صالح العريني.

في بداية اللقاء قرأ الأستاذ حسبن أحمد باجنيد الدراسة التي كتبتها الناقدة خالدة بنت أحمد عبدالله باجنيد لديوان (صهوة خيال) للشاعر الضيف، وأبانت فيها عن عمق التجرية الشعرية في الديوان.

وبعد ذلك ألقى الشاعر عددا من قصائده المختارة مثل قصيدة (أملى)، وقصيدة في الحكمة (احبس لسانك) ، وقصيدة (القدس)، وقصيدة (بالحب نزرع الأمل)، وقصيدة: (بعض الرجال)، وقصيدة (نداء إلى أمتى)، و(رسالة إلى أبي العلاء المعرّى).

# مشاركات لأعضاء الرابطة في الجنادرية ٢٩

- شارك د. وليد قصاب في الأمسية الشعرية الرئيسية في المهرجان الوطنى للثقافة والتراث بقاعة الملك فيصل للمحاضرات بالرياض، الخميس ١٤٣٥/٤/١٣هـ.،

# الحكمة في شعر المتنبي



أقامت ندوة (الوفاء) الثقافية الأسبوعية في الرياض محاضرة بعنوان: (الحكمة في شعر المتنبي) للدكتور عبد الله بن صالح العريني الأستاذ بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، وذلك مساء الأربعاء ١٤٣٥/٢/٨ هـ، وقد أدار اللقاء د. يحيى أبو الخير.

وتحدث المحاضر عن عمله مع د. محمد علي الصامل في إعداد الجزء الخامس من شعراء الدعوة الإسلامية بجامعة الإمام بتكليف من د. عبدالرحمن الباشا-رحمه الله، فكان من نصيبه دراسة شعر المتنبي.

وأجمل د. العريني أسباب خلود حكم المتنبي بما يأتي: توزّع حكمه في معظم قصائده، والصياغة السهلة، والصدق والحرارة، والارتباط بتجربته في الحياة والواقع، وتحوّل الحكمة لديه إلى صورة موحية معبّرة، وصياغتها كثيرا بأسلوب التشبيه الضمني، الذي يلمح فيه المعنى لمحاً، والاعتماد على عنصر المفارقة والإدهاش، والإتيان بها كثيراً في حسن استهلال قصائده.

# أثرالثقافة الإسلامية في أدب المهجر



أقامت ندوة (الوفاء) الثقافية في الرياض محاضرة بعنوان: (أثر الثقافة الإسلامية في أدب المهجر) ألقاها الأديب د. حيدر مصطفى البدراني، وذلك مساء الأربعاء ١٨ / ١٢ / ١٤٣٤ هـ، وقد أدار اللقاء الأديب شمس الدين درمش.

وتحدث المحاضر عن الهجرة: أسبابها وآثارها عامة، وعن هجرة بعض أهل الشام ولبنان إلى القارة الأمريكية خاصة، ومنها: العامل السياسي، والاقتصادي، والتاريخي، وسهولة الهجرة، والإغراءات الماديّة. وقدم ملامح الشعر المهجري من خلال نماذج مختارة، في عدة محاور مثل: الشعور بالغربة، والفخر بالعرب، وبالنبي صلى الله عليه وسلم، وتمجيد الإسلام وتاريخه. وقدم نماذج شعرية من تأثر الشعر المهجري بالقرآن الكريم والحديث النبوي، وذكر إسلام الشاعر اللبناني إلياس طعمة وتسميه بأبي الفضل الوليد.

وانتهى اللقاء بفقرة إنشادية جميلة للشاب إقبال حيدر البدراني.

وضمت الأمسية شعراء من السعودية ومصر وسورية والعراق وسلطنة عمان.

- وشارك د. نبيل المحيش في ندوة تكريم شخصية العام الثقافية الأديب الأستاذ عبدالله أحمد شباط: حياته وأدبه، الثلاثاء ١٤٣٥/٤/١٨هـ.، بالنادى

الأدبي بالأحساء، إلى جانب ثلة من الأدباء والنقاء الذين تحدثوا عن الأديب شباط.

- وشارك الشاعر أيمن عبد الحق في الأمسية الشعرية التي أقيمت في النادي الأدبي بجازان، مع شعراء آخرين من السعودية والإمارات، الاثنين ١٤٢٥/٤/١٧.



### إصدارات حديثة

- أزاهــير وأشــواك وقصيص أخرى، تضمنت اثنتى عشرة قصة قصيرة من واقع الحياة اليومية، تأليف على بن محمد السيد، ط١، دار الميمنة للنشر بالرياض، ١٤٣٥هـ/ ۲۰۱۳م.
- نظرية الأدب القائد، د. أحمد الخاني، ط٢، الرياض، ١٤٣٥ه... ۲۰۱۳م.
- منهج القصياص في الدعوة إلى الله من عصر الخلفاء الراشدين إلى نهاية العصر العباسي. رسالة دكتوراه في الدعوة والإعلام. د. عبد الله بن إبراهيم الطويل. ط١، جمعية دار البر، دبي، ۲۰۱۱، ۱٤۳۲م.
- صفحات من سيرة العلامة



- المربى عبدالرحمن الباني، أيمن أحمد ذوالغني، ط١، دار السيد للنشر والتوزيع، ١٤٣٤هـ، الرياض
- ثلاثة كتب من سلسلة دعوة الحق، رابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة، ط١، ١٤٣٤هـ/ ٢٠١٣م:
- محمود السقار، رقم ٢٥٦. - القنطرة والقصاص في الآخرة، د. عبد الرحمن ابن عبدالله بن عبدالمحسن التركي، رقم ٢٥٧.

- لهذا أسلموا، د. منقذ بن

- صناعة الجيل، د. أحمد سمير العاقور، رقم ٢٥٨.
- التشبيه المستطرف: رؤية نقدية، تأليف د. عيد شبایك، ط۱، دار اكتب للنشر والتوزيع بالقاهرة. ■أهدى الشاعر الدبلوماسي
- خالد الخنين إلى مكتبة

نظرية الأدب القائد

الأكتيرة لج في الطائ

- الرابطة عددا من مؤلفاته ودواوينه وهي طبعة أولى:
- رنات قلم- مقالات في الشعر والأدب والمجتمع، الرياض ١٤٣٣هـ/ ٢٠١٢م.
- قصائد خلف الضباب، جولات نقدية في أشعار خالد الخنين، مجموعة من الكتاب،الرياض ۲۰۱۲/هـ/۲۰۱۲م.
- الشعر الكهربي بين الشيخ راشىد بن خنين، ود. غازى القصيبى وآخرين، الرياض ١٤٣٢هـ/ ۲۰۱۱م.
- حقول النجوم، شعر، مؤسسة الصالحاني للطباعة، دمشق، ۱٤۳۱هـ/ ۲۰۱۰م. - نجد وأصداء مفاتنه في الشعر (٣مجلدات) دار ابن حزم، بیروت، ٢٢٤١هـ/ ٢٠٠٥م.



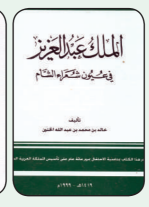






- الرياض العشق الأول، شعر، ط۲، الرياض ١٤٢٢هـ/٢٠٠٢م.
- الملك عبدالعزيز في عيون شعراء الشام، الأمانة العامة للاحتفال بمرور مئة عام على تأسيس المملكة، الرياض ١٤١٩هـ/ ۱۹۹۹م.
- أهدى الشاعر المهندس محمد ماهر مكناس عددا من دواوينه ومؤلفاته إلى مكتبة الرابطة، وجميعها الطبعة الأولى، صدرت بالرياض:
- البيان في قراءة القرآن، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.
- سفينة الأحزان، شعر، ١٤٢٧هـ/ ٢٠٠٦م.
- أوبريت مع الحب، شعر، ١٤٢٧هم ٢٠٠٦م.
- أوبريت الشبك، شعر،





۱٤۲۸هـ/ ۲۰۰۷م.

- في رحاب الإيمان، شعر، ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م.
- أربع قصص للأطفال في سلسلة حكايات جدتى، وهي الأسيد الظالم، والفيل المغرور، ونهاية بطة، ودنيا الكذابة، ١٤٣٤هـ/ ٢٠١٣م.
- صيدر العدد الواحد والسستون من مجلة الأدب الإسلامى التركية (إسلامي أدبيات)، وهي مجلة فصلية يصدر المكتب الإقليمي لرابطة



الأدب الإسلامي العالمية

في إسطنبول بتركيا، وقد

تضمن العدد دراسات

ومقالات وإبداعات

شعرية ونثرية.

■صدرعددٌ جديدٌ من مجلة

(المنهل) المتخصصة

بالشرؤون الثقافية

والأدبية والعلمية، في

عدد خاص بشهری

فبراير ومارس ٢٠١٤م،

الذي يحمل الرقم ٦٣٩

متضمنا حوارات أدبية

وعلمية وثقافية قيمة،















#### رسائل جامعية:

وصلت إلى مكتبة الرابطة عدد من الرسائل الجامعية، وهي:

### التلقى في كتاب (عيار الشعر) لابن طباطبا

بحث تكميلي لاستكمال متطلبات الحصول على درجة (الماجستير) في النقد الأدبى، للباحثة زينب عبدالله محمد السعود، بإشراف أ. د. نجوي محمود صابر. قدمت في قسم اللغة العربية. بجامعة طيبة بالمدينة المنورة، ١٤٣٥هـ/٢٠١٤م.



# الاتجاه الإسلامي في القصة في أدب الشيخ على الطنطاوي: دراسة وصفية تحليلية

رسالة مقدمة لنيل درجة (الدكتوراه) في العلوم الإنسانية (الدراسات الأدبية). للباحث محمد أنور بن أحمد، بإشراف أ. د. نصر الدين إبراهيم أحمد. ود. بدرى نجيب زبير، قدمت في قسم اللغة العربية وآدابها بالجامعة الإسلامية

العالمية بماليزيا. ١٤٣٤هـ/٢٠١٣م.

# وظيفة الأدبي النقد العربي الحديث

بحث مقدم لنيل درجة (الدكتواره) في النقد، للباحث خالد بن عبد الله الغازي، بإشراف أ. د. وليد إبراهيم قصاب، قدمت في قسم البلاغة والنقد ومنهج الأدب الإسلامي، بجامعة الإمام... بالرياض، ١٤٣٣/ ١٤٣٤هـ.



# النقد النظري عند عماد الدين خليل: دراسة تحليلية وصفية

بحث مكمل لمتطلبات الحصول على درجة (الماجستير) في البلاغة والنقد ومنهج الأدب الإسلامي، للباحث راشد بن حمود بن صالح الفراج، بإشراف أ. د. وليد إبراهيم قصاب، قدمت في قسم البلاغة والنقد ومنهج الأدب الإسلامي، بجامعة

الإمام... بالرياض. ١٤٣٢ / ١٤٣٣هـ.

# النقد التطبيقي عند حسين على محمد دراسة وتقويما

بحث مكمل لمتطلبات الحصيول على درجة (الماجستير) في البلاغة والنقد ومنهج الأدب الإسلامي، للباحث مساعد بن مطلق نهار المعيلي الحربي، بإشراف أ. د. وليد إبراهيم قصاب، قدمت في



قسم البلاغة والنقد ومنهج الأدب الإسلامي، بجامعة الإمام... بالرياض، ١٤٣٢/ ١٤٣٣هـ.

# دور أبي الحسن على الندوي في تطوير الأدب العربى بالتركيز على رابطة الأدب الإسلامي

رسالة مقدمة لنيل درجة (الدكتوراه) في الأدب العربي، للباحث حمدون فجي محيى الدين - المحاضر بقسم اللغة العربية بجامعة شرق سريلانكا، بإشراف أ. د. محمد مصطفى شريف، قدمت في قسم اللغة العربية وآدابها بالجامعة الإسلامية بحيدر آباد في الهند، ۱٤٣٢/ ۲۰۱۲م.





شهاب في المحافل قد تجلى توهجت البراعة حيث ألقى وتحسبه لدى الإصباح شمسا أديب مسلم.. عُلَم.. جهير له في الشعر أنسيام ولفح تسامى بالبيان الفذ.. يهمي بيانا من وضاءته استشاعت وتينع في بسياتنه حروف لها ألق الجمال ولمح حسن وليلاسيلام آداب رعاها فللا تُنْمى لغرب أو لشرق فلا تُنْمى لغرب أو لشرق

مكارم مبدعي الإسلام نور

محاريب الرشاد لها إمام

فسبحان الذي أولاه أمراً

تعالى الله قدوسياً علياً

# محاريب الرشاد

تحية الشعر للأديب الشاعر الناقد.. الأستاذ الدكتور عبد القدوس أبو صالح .. رئيس رابطة الأدب الإسلامي العالمية .

وبادر بالسواطع.. واستهلا!! وأشرقت اليراعة حيث أملى وبدراً في المساء إذا أهلا له فضل الريادة إذ تولى تثير القلب.. أو تهتاج عقلا ويقطر كيف شاء فما أحيلي!! لوامعه.. فلم يتركن ظلا!! هى الزهرات تزجى النفح قولا يرام رواؤه فرضاً ونفلا ومَنْهَجَها بيانا.. فاستقلا بلاغته التي زادته فضلا وإبداعاتهم ضوّان سُبلا أرومته العلا.. فرعا وأصلا وأيده بما أهدى وأولى!! تولّی «عبد قدوس» وأعلی! إسماعيل بخيت

مؤسس ورائد جامعة الشعراء - مصر

# مبحان ربي في علاه

لتأوي العامية ليرح القصصية 4% وزال مسلمة على المعادر كورا مسلمة على الموجود المعادر كورا مسلمة على الموجود المعادر الموجود الموجود المسلمة والموجود المسلمة والموجود المسلمة المسلمة

An integral and the control of the c

الإنهان القوميرا ميزون اينان القيمة كالبياء الخاران من الاسمارية التقديم إذا التقديم التقديم وإذا التقديم ال

AT JAMES AT JAMES

نشرت مجلة الأدب الإسلامي في العدد ٨١، صفحة ٤٧، قصيدة بعنوان (سبحان ربي في علاه)، للشاعر فوزي سالم الأسيوطي من مصر، ومطلعها:

## الكون سبح للإله

#### سبحان ربي في علاه

وهو مطلع مقطوعتي المشهورة في قناة (المجد) التي تبث كل مغرب بعد الصلاة، وبعد صلاة الجمعة، من سنوات، وموجودة في تويتر، ومطلعها: (كل يسبح للإله)، إلى أن أقول: (سبحان ربي في علاه).

د.سليمان المنصور رئيس قسم البلاغة والنقد ومنهج الأدب الإسلامي في كلية اللغة العربية بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض



د.رشيد كهوس<sup>(\*)</sup> - المغرب

# الأحب الإسلامي

قليلا أو كثيرا ثقافة المادة السائدة، ليحرك مشاعرها ويمس نبضها العميق، ويعانق الفطرة التي طمست ويطرق أبوابها لينفذ إلى غياهبها، ويرفع همتها لطلب وجه الله تعالى، ويسمو بروحانيتها لطلب المعالى والاستقامة وحب الله تعالى وحب رسوله الكريم صلى لإبطال فعل سموم المادية. الله عليه وسلم بدل حب الدنيا وزخرفها.

> الأديب الكبير مصطفى صادق الرافعي، وفي روايات نجيب الكيلاني وغيرهم رحمهم الله.. أدب يستعمل الجمالية الأدبية ليبلغ رسالة القرآن الخالدة، وسنة سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأخلاق الإسلام، وأن الإنسان خلق لغاية، محاسب غدا أمام الله تعالى.. أدب متطهر من الأرجاس، ومن الوسواس الخناس.. أدب لم تجتحه أعاصير الحداثة الإلحادية، ولا الدوابية المادية الغربية..

> لا خير في أدب يؤجج مشاعر الناس لكنه غافل عن الله تعالى والدار الآخرة، عاجز مثبط لهمم الرجال..

> لا خير في أدب ينعت إسلاميا لكنه يدب خلف الرائد الغربي المادي، ثم يحترق كما يحترق الفراش الهائم..

> كيف ننعت أدبنا بالإسلامية إن لم يستعمل في خدمة الإسلام ورسالته ودعوته..؟

«أينزع عن الأدب الإسلامي حلل الجمالية وزينة لم تُؤت أكلها، وابنة عقَّت والديها وأهلها■

يقدم الأدب الإسلامي العلاج لنفوس صبغتها الإبداع ليرتدى وقار الواعظ، وليقطب جبين الإنكار، ويعبس عبسته؟» لا بسمة على الشفاه، ولا بشاشة تعلو الوجوه.. ليس هذا هو المقصود، لكن أن تستعمل تلك الجمالية وذلك الإبداع موصولة بالشفاء القرآني، مع صدق المضمون وبيان الحقيقة، لغزو أعماق الإنسان،

يجب أن يكون الأدب الإسلامي كلمة هادفة لها نقرأ الأدب الإسلامي عند شوقي، وفي روائع مغزى ومعنى تأخذ من العصر وسائله وتروضها، وتتزين بزينة الله، وتتلطف بأشكال العصر من الألبسة المشروعة..

الأدب الإسلامي كلمة تحمل رسالة الإسلام إلى عالم متعطش بجمالية المبنى ولين القول، دون أن يخضع بالقول للاستكبار العالمي، أو يكون أداة تسلية وبضاعة استهلاك، أو يتبنى نغمة الثقافة الهوليودية.

إسلامية الأدب لا تدعه يتيه في أودية الخيال غافلا عن مهمته ووظيفته في التبليغ، والجهاد: جهاد الكلمة والقلم.

وما أجمل هذا القول وأحسنه! لكن الأدب والشعر والفن إن استألفته رياض الخيال النضرة، وأبهجه التغريد بالحنين مع شحارير الرياض وهـزارات الأفنان وأزهار البستان، فتلفت في يده الأمانة، وذهل لسانه عن الكلمة المبلغة، وزلق حوضه وجف وعف عن الجهر بالحق، فما هو إلا قرية ظلمت نفسها، وشجرة

<sup>(\*)</sup> أستاذ بكلية أصول الدين بتطوان، جامعة القرويين، المغرب.



# أصبوعية \_ إسلامية \_ سياسية تصدر عن مؤسسة دار اللله للصحافة والطباعة والنشر

أسسها عبدالرحمن راشد الولايتي عام ۱۳۸۹هـ/۱۹۲۹م



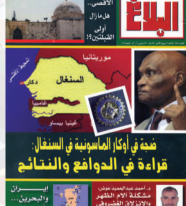












# من أبواب المجلة:

- حديث الواقع
  - محليات
  - خلیجیات
- الرأى الآخر
  - كلمة حق
- حديقة البلاغ
  - لقاءات
- قضایا سیاسیة
- البلاغ الاقتصادي
  - العالم في أسبوع
    - وقفات
    - الأدب
    - حتى نلتقى

# الاشتراك السنوى:

٢٠ دينارا كويتيا للأفراد داخل الكويت ، ٢٥ دينارا كويتيا للأفراد في الدول العربية ٥٠ دينارا كويتيا للجهات الحكومية والشركات، ٧٠ دولارا أمريكيا للدول الأجنبية

# المراسلات:

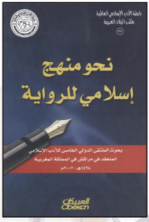
هاتف: ٢٤٨١٨٨٢٠ (٩٦٥)+ - فاكس: ٢٤٨١٢٧٣٥ (٩٦٥) + - ص.ب: ٤٥٥٨ الصفاة: ١٣٠٤٦ الكويت الموقع على الإنترنت: www.al-balagh.com - البريد الإلكتروني: albalagh5@yahoo.com



ومعركة الوجود

من الإصدارات الحديثة لرابطة الأدب الإسلامي العالمية عن:

مكتبة العبيكان في الرياض









مسرحيات إسلامية

قصيرة













