د.مصطفى عطية جمعة

اهتمامات النقد الأدبي الإسلامي في العصر الحديث

د.علي بن محمد الحمود

صورة الهند في كتابات الشيخ علي الطنطاوي

علاء الدين محمد الهدوي

ڰٛٮڛۑڎٙٳڒڰٵؽ۫ڡؽڶۮٳڡۜٛؠٲڷ ڰڒٳڿڎڟۑڶؠڶڎڿ؉ڵؠڸڎ

د.عبدالقادررباعي





### رحيل عميد الأدب الاسلاميّ

يصدر هذا العدد من المجلة وقد رحل رئيس تحريرها الدّكتور عبد القدوس أبو صالح عن هذه الفانية إلى عالم الرّحمة والخلود بإذن الله تعالى.

وإنَّ القلب - وإلله - ليخشع، والعينَ لتدمع إذ يغادرنا يومًا بعد يوم أعلام كبار ـ نافحوا عن هذا الدِّين العظيم، ونذروا حياتهم في الدَّعوة إليه، والذوْد عن حماه، وترسيخ قيمه في حياة الأمّة وفكرها وثقافتها.

وإنّ الأدب الإسلاميّ لثمرة مباركة من ثمرات هذا الجهد، أقام له عبد القدوس - هو وثلَّة من إخوانه الأبرار - صرحًا عظيمًا تشمخ فيه الكلمة الطيّبة كشجرة طيّبة أصلها ثابت وفرعها في السّماء تؤتى أكلها كلّ حين بإذن ربّها.

كان الدّكتور عبد القدّوس - رحمه الله - أحد البُناة لهذا الأدب النّبيل، وإنشاء رابطته العالميَّة، وقِد خلف فيه من القول السَّديد ما لا يُمحَى ذكره، أو يخفت أثره، أو يتلاشى مع الأيام ألقه ونوره.

وإذا كان من الرّجال من هو أمّة في واحد فإنّ عبد القدّوس - كماعهدناه، وشهد على ذلك قاص ودان - هو من هؤلاء؛ بنى فأعلى، وجاد وأعطى.

كان - رحمه الله - صاحب قضية، عاش لها ومن أجلها، دل عليها، وذلل صعوباتها، وأزاح العثرات من طريقها، بحنكة ودراية، وصبر وجلد، ودماثة وإخلاص.

رحمه الله رحمة واسعة، هو وإخوانه الأبرار الذين سبقوه بالإيمان، وخلفوا وراءهم هذا الإرث العظيم المبارك، ونسأل الله أن تظل شجرة الأدب الأدب الإسلامي فارعة شامخة على أيدي حملة رايتها الذين تتلمذوا على يدَيْ عبد القدوس وأمثاله، وسُقوا من بحر علمهم النّمير.

وستصدر مجلة الأدب الإسلامي - إن شاء الله تعالى - عددًا خاصًا عن الرّاحل الكبير الدكتور عبد القدّوس أبو صالح. جزاه الله عن الأمّة كل خير، وأسكنه فسيح جنَّاته مع النَّبيِّين والشُّهداء والصَّالحين، وحسُن أولئك رفيقًا.

مدير التحربر



#### مجلة فصلية تصدرعن رابطة الأدب الإسلامي العالمية المجلد (۲۹) العدد (۱۱۶) رمضان - ذي القعدة ١٤٤٣هـ نیسان (أبربل) – حزبران (یونیو) ۲۰۲۲م

#### رئيس التحرير د. عبد القدوس أبو صالح

نائب رئيس التحرير د. ناصربن عبدالرحمن الخنين

# صورة الهندية كتابات الشيخ علي الطنطاوي Fragalish gizar Frandadi Aragan salah sala هتمامات النقد الأدبى الإسلامي البنيوية رؤية إسلامية وموقف عبد العزيز حمودة منها

#### الإخراج الفني عيسي محمد الهلال

المراسلات باسم رئيس التحرير الملكة العربية السعودية الرياض ١١٥٣٤ ص ب٥٥٤٤٦ هاتف: ۲۸۲۷٤۸۲ هاتف: **Հ**ጊፕ٤ፕ۸۸ فاكس: ٤٦٤٩٧٠٦ جوال: ٩٤٠٧٧٤٣٠٥٠

www.adabislami.org E-mail info@adabislami.org

الاشتراكات للأفراد فالبلاد العربية ما بعادل ١٥ دولارا خارج البلاد العربية 1729270 للمؤسسات والدوائر الحكومية 1,2924.

أسعاربيع المجلة دول الخليج ١٠ ريالات سعودية أو ما يعادلها، الأردن دينار واحد، مصر ٦ جنيهات، لبنان ٢٥٠٠ ليرة، المغرب العربي ٩ دراهم مغربية أو ما يعادلها، اليمن ١٥٠ ربالا، السودان ٢،٥ جنيه، الدول الأوربية ما يعادل ٣ دو لارات.

#### من كُتَّابِ العدد



د. صلاح عدس



سلام أحمد إدربسو



د. عبدالعزيزفتح الله عبدالباري



سعدبن مذكرالقحطاني

#### شروط النشري الجلة

- ترسل نبذة قصيرة عن الكاتب.
- توثق البحوث توثيقا علما كاملا.
- الموضوع الذي لا ينشر لا يعاد إلى
- ترسل صورة غلاف الكتاب، موضوع الـدراسـة أو الـعـرض، أو صورة الشخصية التي تدور حولها الدراسة أو الجرى معها الحوار.
- تستبعد المجلة ما سبق نشره.
- تنشر موضوعات المجلة في حلقة
- تكتب الموضوعات المرسلة على الحاسوب مع ضبط الشعر، ولا يزيد حجم المقال على عشر صفحات.
- پرجیذکرالاسمثلاثیامعالعنوان

# محير التحرير د. وليد إبراهيم قصّاب

سكرتير التحرير أ. شمس الدين درمش

# د. عبد الله بن صالح المسعود

## هيئة التحرير د. محمد عبدالعظيم بن عزوز

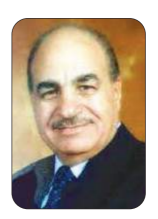
#### مستشارو التحرير د. عبدالعزيز الثنيان د. حسن الهويمل د. رضوان بن شقرون

#### ي هذا العدد

| 07                                    | د. عبدالرحمن العشماوي                  | – رمضان أقبل – شعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |                                            | دراسات ا                    |
|---------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------|-----------------------------|
| ov                                    | د. وليد قصاب                           | - ضيف الرحمن - شعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |                                            | ■ الافتتاحية:               |
| 71                                    | د. وبيد تصاب<br>حسن الحضري             | - طاف بالأمس خيال - شعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١   | مدير التحرير                               | - رحيل عميد الأدب الإسلامي  |
| 7.7                                   | نوال مهني                              | صاف بالأمس حيان اسعر<br>- المكافأة - مسرحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     | مدير التعرير<br>د. عبد القادر الرباعي      | *                           |
| ٧٣                                    | عادل حماد سليم                         | المكافاة المستركية - أستغفر الله - شعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _   | د. عبد العادر الرباعي                      | ا - قدسية المكان عند        |
| ٨٢                                    | عادل حماد سليم<br>جمال ربيع عبد الحفيظ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |                                            | إقبال قراءة تحليلية         |
| 1                                     | محمد الشرقاوي                          | - جنون قلب - شعر<br>قف واز - قو قو رت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١٦  | د. وليد قصاب                               | جمالية                      |
| 9.                                    |                                        | – موقف حازم – قصة قصيرة<br>– الترواد السا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | , , | د. وبيد نصاب                               | البنيوية رؤية إسلامية       |
| ``                                    | شعيب حليفي                             | – عشر سنوات في السماء<br>ت ت ت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |                                            | وموقف عبدالعزيز             |
| ٩٣                                    | 1.11.                                  | – قصة قصيرة<br>شديان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٣٦  | 7.1 - 11                                   | حمودة منها                  |
| 1.1                                   | محمد السلمي                            | - شرود الضوء - شعر<br>- ت ت ت ت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1 ( | د. مصطفی عطیة                              | ا – منهجية نقد النقد ودورها |
| ' ' '                                 | ناصر الحلواني                          | <ul> <li>حسرة – قصة قصيرة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _   | جمعة                                       | في الإثراء الثقافي .        |
|                                       |                                        | الأبواب الثابتة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٤٠  | د. صلاح عدس                                | ا - وداد معروف              |
|                                       |                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٥٢  | ⅓() +÷ • • • • • • • • • • • • • • • • • • | تشيكوف العرب                |
| 7.7                                   | 1 1" > 1                               | ■ نقاء العدد:<br>النات الماليات | 51  | د. عبدالعزيز فتح الله                      | ا - الدكتور سعد أبو         |
| \ \                                   | حاوره: وحيد تاجا                       | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     | عبدالباري                                  | الرضا الأستاذ الجامعي       |
|                                       |                                        | إدريسو<br>- " ا ش الله الله الا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2.4 | t • ti =1 • •                              | الأنموذج والموقف            |
|                                       | .1 . \$11 .1 11                        | ■ تراث الأدب الإسلامي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 01  | د. نبيلة الخطيب                            | ا - الدكتور عودة أبو عودة   |
| 01                                    | العماد الأصفهاني                       | <ul> <li>فتح القدس</li> <li>شد القدس</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٦ ي |                                            | إنسان من نقاء               |
| \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | . 11                                   | ■ ثمرات المطابع:<br>المتراب المترابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٦٢  | علاء الدين محمد                            | - صورة الهند في كتابات      |
| ٧٤                                    | د. علي بن محمد الحمود                  | - اهتمامات النقد الأدبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | الهدوي فوتتزي                              | الشيخ علي الطنطازي          |
|                                       |                                        | الإسلامي في العصر الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     | ,                                          | ■ الورقة الأخيرة:           |
|                                       | . 1 %                                  | ■ رسالة جامعية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 117 | یحیی حاج یحیی                              | الانفلات الفني              |
| ٨٤                                    | الباحث:                                | - البناء الفني للقصة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |                                            | أنصوص أبكاعية               |
|                                       | سعد بن مذكر القحطاني                   | القصيرة عند فهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |                                            |                             |
|                                       |                                        | المصبح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1 £ | سعيد يعقوب                                 | ا - في المديح النبوي - شعر  |
|                                       |                                        | ■ مكتبة الأدب الإسلامي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 77  | د. عبدالرزاق حسين                          | ا - صوبت إقبال - شعر        |
| 9 £                                   | عرض:                                   | - النثيرة قصيدة النثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٣٤  | كمال عبدالرحمن النعيمي                     | ا – المصطفى – شعر           |
|                                       | فرج مجاهد عبدالوهاب                    | 7 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٣٨  | د. عمر خلوف                                | - لا خاب فيه الرجا - شعر    |
|                                       |                                        | تجربتها - تأليف د.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٣٩  | محمود أحمد علي                             | - صائد الجوائز - قصة قصيرة  |
|                                       |                                        | وليد قصاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٤٨  | د. ريمة الخاني                             | - صعود - قصة قصيرة          |
| 1.7                                   | إعداد: شمس الدين درمش                  | ■ أخبار الأدب الإسلامي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0 • | مصطفى عبدالفتاح                            | - أبي - شعر                 |







المكان في فكر إقبال -بشكل عام- ليس محدداً بحيز أرضى معلوم فحسب، ولكنه فضاء مفتوح على كوامن النفس والعقل والروح إنه الخيال الملتزم بالعقيدة الدىنىة، وبالرسائل العلوية غير المقيدة يزمان أو مكان، ولكنها محكومة بالقرآن والإيمان. الإيمان الذي يدخل إلى أعماق التاريخ البشري، ويتوقف عند فسحة فيه؛ هي رسالة الإسلام للتغيير الإبجابي نحو الأثمر، وبناء الإنسان العصري القادر على تجاوز الأزمات بصبر الثبات.

د. عبد القادر أحمد رباعي $^{(*)}$  الأردن

<sup>(\*)</sup> أستاذ بجامعة اليرموك، وجامعة العلوم الإسلامية العالمية - رئيس جامعة جدارا سابقًا.

فأي مكان يمكن أن يكون صالحاً لأداء مهمة خاطبها برفق أن تطيل الطربق في مكان قدسي الرسالة: دينياً، وسياسياً وإجتماعياً مادامت هذه المهمة تنطلق من أصولها الإسلامية، وتذهب شرقا وغرباً لتعليم الإنسان - زمن إقبال وما بعده - رسالة الحق والعدل والنظام والحب الإنساني الكبير. فكل الصحراء تحت قدميها حربر). الأرض ملك للإسلام، ما دامت دعوته للناس أجمعين؟ فالأرض هي عاصمة الإسلام والمسلمين- حسب إقبال، اهتداء بقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ كُتَبْنَا فِي الزُّنُورِ من بَعْد الذُّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالحُونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

#### أهم الأمكنة عند إقبال:

لم تتح فرصة زيارة الحجاز لإقبال، لكنه ظل يحلم بالزيارة في يوم ما, إلا أنها أتت روحياً لا عايناً بعد أن أصبح شيخاً مريضاً وعاجزاً ؛ فزار مدينة المصطفى ورآها بروحه لا بجوارحه؛ وعاش تجربة الرحلة إلى هناك، فنقل مشاعره وهمومه إلى سيد الخلق محمد ﷺ.

سأعتمد في قراءتي الذاتية على أقوال إقبال مثلما أوردها أبو الحسن الندوي في كتابه القيم: روائع إقبال(٢). استخرجت

نصوص إقبال من الكتاب؛ فجمعتها ثم قرأتها وعشت معها وقلت فيها ما هداني الله إليه مبتعداً عن تأثري بقراءة العالم الجليل الندوي لها، فالآتي هو ما أنتجته قراءتي الخاصة لنصوص إقبال. وقد حاولت الاحتفاظ بروح إقبال وجمال شعره ما أمكنني ذلك.

#### ناقة الرحلة:

بدأ الرحلة على ناقة اتخذها صديقاً يبثها ما يشعر به من غبطة في مسيرته المتأنية صوب الحبيب.

رحيب. قال: (قلت للناقة وقت السحر: يا حبيبتي! تهدّى في سيرك، فالراكب مجروح، ومربض، وعجوز. فسارت تخطو كالسكران حتى إنك تظن أن رمال

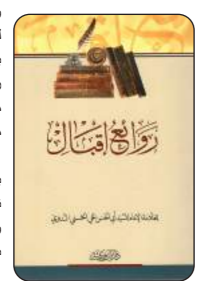
كانت الصحراء لإقبال مركز الجمال، ففيها تسير القوافل، وتقام الصلوات، وتؤدى السجدات على رمالها المحرقة، فتترك على الجبين أثراً. ومما جمل الصحراء أن مساءها منعش، كأنه الصبح المشرق،

وأن ليلها قصير، ونهارها طوبل، لذا طلب إقبال من السائر فيها أن يخفف الوطء، فإن كل وردة من رمالها - حسب رؤبته- محزونة مهمومة، لكثرة ما شاهدت من مآسى العابرين منها واليها. (٣)

ومع أن أمير القافلة أعجمي لا يعرف لحنا عربياً، لكنه كان يعزف نغمات تبعث على الارتياح، وتحث على الاندماج في النغم بانسجام.

لقد توجه إقبال للمدينة على الرغم من شيبه وكبر سنه، إلا أنه

كان جذلان يغنى وينشد الشعر بفرح غامر، ولا عجب من ذلك؛ فهو في رحلته إلى مدينة الرسول - عليه الصلاة السلام- شبيه بالطائر الذي يعود إلى عشه مستبشراً. ولدى وصوله المدينة بكي سروراً لأن الحظ أسعده -مثلما تخيل- بلقاء الحبيب بعد طول فرقة وشدة اشتياق، وهو سعيد أن منحه الله، دون غيره، هذه السعادة. وقد نسب ذلك إلى الحب الذي يملأ قلبه. قال: (لا عجب، فإن المحبين المتيمين أكرم هنا



من الحكماء المتفلسفين، يا سعادة الجد! وبا حسن الصعبة، خاصة إن وعينا رمزية الصحراء القاحلة الطالع! لقد سُمح لصعلوك مملوك أن يدخل على السلاطين والملوك).

#### الأمة الاسلامية:

ويشكو إقبال للرسول ﷺ الحالة المتردية التي أصبح عليها المسلم القابض علىي دينه وإبائه، فقد سقط من عليائه كئيباً حزبناً دون أن يعرف سر ذلك. إنه والأمة الإسلامية كلها بحاجة إلى لطف الله، لما يسود فيها من فوضى وإضطراب. وهو ينسب ذلك إلى غياب إمامها عنها، وكأنه يقول: أين هي

> الآن؟ وأين هي حين كنت أنت إمامها يارسول الله?!. والأنكى أنه ذكر أن القرآن العظيم الذي فُتح العالم به غدا مهملاً مركوناً في زوايا مظلمة، (فتراكمت عليه الأتربة، ونسج عليه العنكبوت).

لقد فقد المسلم المغامرة، التي كانت سلوكه في القديم، بل فقد النور من عينيه، ولم يعد السرور يفد على قلبه،

كما لم يعد يعرف الوصال. وبنتهى به القول إلى أن المسلم تحول إلى الضد مما كان في زمانك يا رسول الله. لقد أصبح كسولاً متواكلاً؛ مثلما هو في الصورة التالية الدالة: (إنه طائر مدلل، كنت تطعمه بيدك، وقد ربيته بالفواكه، فشق عليه البحث عن رزقه وقوته في الصحراء).

فأبعاد الصورة متواربة في ظل الكلمات؛ فالشاعر يعلم الإنسان جدية اعتماده في طلب رزقه على ذاته، فلا أحد يمكن أن ينوب عنه في هذه المهمة الجليلة

القاسية.

#### المراكز العلمية:

لقد ضم في شكواه كل المراكز والاتجاهات الفكرية والأدبية في زمنه؛ فرآها في حال من الضعف والهوان: فالمراكز الروحية غدت فقيرة لا تملك قوت القلب، ولا تحمل رسالة الحب. ومثلها المراكز العلمية فقد أمست جامدة الفكر، لأنها اكتفت بالتقليد من جهة، وترديد ما كان في الماضي من جهة ثانية؛ فليس هناك ابتكار ولا إبداع؛ لأجل هذا أتت شكواه مما يجري في

المحيط الإسلامي، وخاصة لدى رجال الدين منهم. قال: (لقد شق على ما أراه من سوء حال المسلمين يوماً، وشكوت إلى ربى فقيل: ألا تعرف أن هؤلاء يحملون القلوب ولا يعرفون المحبوب؟!).



تمثلت حكايته أمام الرسول ﷺ في عدة جوانب ألخصها في نقاط:

أ- أنه في عمر الشيخوخة ضعيف، وبستحق العناية والعطف، ومما زاد في ذلك أنه قضى حياته في صراع دام لم يهدأ.

ب- اتخذ جلال الدين الرومي أنموذج حياة له، فعلى الرغم من أنه انتقد بعض المتصوفة لأنهم لم يتبعوا تعبدهم عملاً ناصحاً وفعلاً مصلحاً، فإنه رأى جلال الدين الرومي مختلفاً حين رآه ثائراً مع كونه صوفياً. ومن هنا تعلم منه واتخذه مثلاً يردده في أكثر أعماله، قال عنه: (لقد أذنتُ



جلال الدين الرومي

بالحرم كما أذن بالأمس جلالُ الدين الرومي، فقد تعلمتُ منه أسرار الروح والحب. لقد كان ثائراً على فتن عصره، وكنت ثائراً على فتن عصري).

ج- طريقة إفادته من علوم الغرب مميزة؛ فهو على شدة كرهه لمنطلقات هذه العلوم الأرضية الإلحادية الجافة وخاصة علم الفلسفة، والعلم العام، فإنه عاش معها جزءاً من حياته، واقتطف منها علماً ومعرفة، حتى مع كونه يتلقاها كارها إلى درجة وصفه دروس الحكماء بالمصدعة لرأسه، والمكدرة عليه باله. والسبب كما يقول: لأنه (نشأ في حضانة الحب والإيمان، فلا يناسبني، ولا يملأ فراغي إلا العاطفة والحنان).

د- نظرته للعالم الديني في زمنه سلبية تماماً، لأنه عالم كثير العلم قليل القيمة، ذلك أن القيمة تتحقق حينما يجتمع العلم والقلب معاً، وهذا غير متحقق. من هنا شبه هذا العالم بالحجاز في زمنه لأنه يحمل علما كثيرا وعقلا كبيرا، ولا يحمل معه شيئا من حرقة القلب، ونداوة الروح. وقد جمع الأصل والصورة في قولة واحدة، يقول عن العالم الديني: من خلال هذا النص. (أخذ من الأرض المقدسة خشونتها، وصلابتها، ولم يأخذ منها رطوبتها ونداها، فأصبحت أرضاً بلا زمزم...).

> ه- وهو يشكو من مادية عصره الذي لم يجرب أيا من القيم، فهو بعيد عن الإخلاص، ولوعة القلب، لكنه متعلق بالمادة، مبتعد عن الدين والإيمان. من هنا شعر إقبال بوحدة مؤلمة، لأنه -مثلما قال-يغني وحده ويعيش وحده، قال: (وقد أتحدث إلى نفسى، وأخفف من أشجاني وآلامي).

و- وينتهى في شكواه إلى شعوره بالإهمال؛ على الرغم من أنه سعى إلى تنفيذ أوامر الرسول؛ في تبليغه الناس رسالة الحياة والخلود، وبث الحياة والنشاط في الروح. لكن قساة القلوب من شعبه المسلم وقفوا في طريقه، وأرادوه أن يبقى عند القشور كالنوح على الأموات، فأين هذا من غاية الرسالة المحمدية العالية الهادية إلى الحق والعمل والخلود؟! وفي هذا السبيل أراد تأكيد فخره بنفسه في إنجاز ما تحقق له وللأمة بجهده وجهاده، إذ قال باعتزاز: (إنني لم أبع نفسى وضميري لأحد، ولم أستعن بأحد في حل مشكلاتي، ذلك لأنى اتكلت على غيري مرة واحدة، فسقطت من مقامى، وعوقبت بالهوان، مئتى مرة).

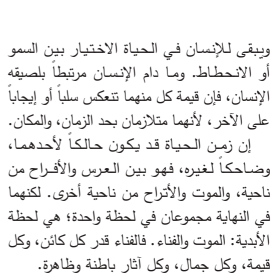
#### مسجد قرطية:

تيسر لي نص إقبال في مسجد قرطبة ضمن قصائده في ديوان (جناح جبريل)(١٠)، ومع أن أبا الحسن على الحسنى الندوي استعرض النص في كتابه (روائع إقبال)، فإنى فضلت أن أعتمد تحليلي الخاص من الديوان المذكور. وسأحاول تقصى أفكاره

#### الزمن

بدأ إقبال في خطابه المسجد بفكرة الزمن ممثلا بالليل والنهار، وعلى مبدأ أن الإنسان بينهما هو من يقوم بالحدث؛ يعيش الحياة وبتهيأ للموت محكوماً بتقلب الزمن في ليله ونهاره. وشبكة الليل والنهار منسوجة بخيط من حرير ملون بالبياض والسواد، لكن الإنسان ليس بعيدا عن صنع أعماله. فالنهار أصبح غربباً في عصره شرقاً وغرباً، حتى راح حسب رأيه- عباءة تتسجها الذات بمقياس لونها، ولكن صرخة الأزل تلازمها ليلاً نهاراً، أي أن الدنيا ليست بدايتها ونهايتها بعيدتين، فهما متلاصقتان،





#### العشق:

لكل مقطع من مقاطع القصيدة خيط يشده إلى واقع الحال بالنسبة للمسجد. فإذا كان المقطع الأول ينبئ بأن لكل شيء بداية ونهاية وهكذا هي حال المسجد-؛ فإن المقطع الثاني -مقطع العشق- متعلق بالمسجد وعشقه من المؤمنين بالله. إنه كان معمورا بالعشق. والعشق يتجاوز العلاقات المعلومة. إنه أبعد وأعمق؛ فالعشق تجاوز الحياة والموت. إنه الثبات أي الخلود في الجنة. وهو مقترن بالزهد زبادة في رونقه. ثم إن العشق برأى إقبال متعلق بكلام الله، وكل ما هو صادق وجميل. إنه أصل الحياة والموت، وهو سبيل فيضان الزمن، وعصر الصفاء هو عصره.

ولعلى أفهم من هذا التعدد الأكمل والأبهى للعشق أن العشق هو محبة الله؛ خالق الخلق، وخالق الزمان والمكان والإنسان، وكل ما هو جميل وبهي. فالحياة نورها ونارها من العشق، وروح العشق أكبر وأعمق من الحب الذي نعرفه، فهو حب الله والجنة والملائكة، وكل ما هو كريم في الآخرة.

#### الفن ومعجزة البناء:



الذي بذل فيه دماء قلبه. لقد بدت المعجزة في صياغة الفن على البناء: اللون، وحجارة اللبنات، لكن هذا قاد إلى ما ليس على ظاهر البناء، وإنما على ما في داخله. فالخيال تسرب إلى الروح فأنعش في متلقى الفن أدواته من القيثارة، والأصوات في الكلمات. وما الكلمات إلا كلمات الله وآياته من القرآن الحكيم، لذا استغرقت كيان الشاعر، وتناغمت مع إيمانه في استحضار كينونة الوجود على أرض خالق الوجود في عالم الخلود. فالكينونة التي أوجدت من داخلها بناء، لم تكن كافية لإيجاد البناء الفريد؛ أما حين امتزج الفن بالعشق المعبر عنه بصور ألواح القلب، ودم الكبد، فقد أرتك الفن في إبراز معجزة البناء من الداخل، وما يرمز إليه. هكذا استقبلها إقبال الشاعر الذي تردد في ألياف سمعه، ونبضات قلبه، نغمات النشوة والطرب واستثارات غليان القلب تشوقاً وارتياحاً، قال: (لقد بنيت ألواح القلب بقطرات دم الكبد، وصوت الحرقة والنشوة والغناء تبعث من دماء القلب)، (ص١٢٣). إن إقبالاً -على الرغم من آهاته تلك- يبعث فيمن حوله البهجة بما رأى وخبر ، وقد أوصله علمه الفن إبداع ظهرت معجزته في إخلاص بانيه المستبطن إلى أن صير صدْرَ الإنسان - وهو



لأنه - مثلما قال: الصوت الكاشف عن سر موسى وإبراهيم عليهما السلام. إنه ينطلق من المكان إلى اللامكان لأن الأخير غير محدود أفقاً وكياناً.

#### العبد المؤمن:

ويذكر إقبال في لحظة وقوفه في المسجد صفات العبد المؤمن، فالمسلم هو العاشق الحقيقي لله، وقد أعطاه خصالاً لم يعطها غيره، ومن أجل ذلك فإن المسلم في عمق عشقه الإلهي لا يزول روحا وإن زال جسدا. إنه يد الله وصانع الخير مثلما وصفه إقبال: "يد العبد المؤمن هي يد الله. فهو القوي، والخالق، والمبدع، والصانع. هو عبد ملكى الصفات وجبلته ترابية ونورانية"، (ص١٢٦). فهو صانع الخير، وكل ما في يده من جمال يذكر بمال الله وجلاله. وإذا نظرنا إليه محارباً وجدنا سيف المسلم هو سيف في الحق، لذا هو أصيل، ودرعه محبوك بـ "لا إله إلا الله"، ثم إن طريقه يصنعها بظل سيفه، وخلاصة منهجه: (لا إله إلا الله)؛ فكل مكان له فيه موقع: البحر وموجه، والأنهار ومجراها في النيل، ودجلة، والدانوب.

#### المسجد كعية:

كان إقبال مأخوذاً بالفن الذي صنع معجزة المسجد؛ لذلك شبه المسجد بكعبة أرباب الفنون، إلا أنه يشكل للدين سطوة. إن المسجد في أرض الأندلس حرم. ولدى ذكر الأندلس مر في خاطر إقبال ذكري أولئك الأبطال المسلمين الفرسان العرب، الذين مثلوا الصدق واليقين. وهم أبرزوا الإسلام رمزاً غريباً عن الأرض هناك، لكنه راسخ في الحكم. إنهم بهذا علموا الشرق والغرب أن غنى القلب أكبر من كل غنى. لقد رأى في عقولهم نبراساً للطريق؛ ففي الوقت

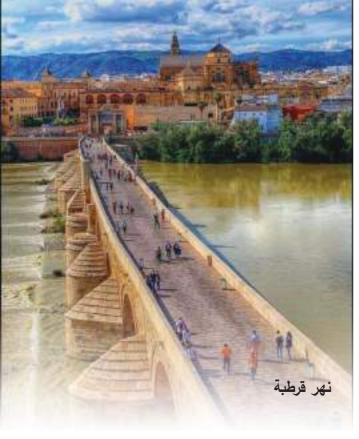
مصدر الإيمان الحق- وإسعا سعة العرش المعلى. وهو يقف هنا ليصل حدود الخيال خارج الإيمان، فقد يصل بصاحبه حد السماء الزرقاء؛ إلا أن هذه الرؤية، وإن كانت خيالية، تتضاءل أمام الحرقة والخشوع في السجود، (ص١٢٤). إنه لا يتكلم متخيّلاً هنا، وإنما يتحدث عن خبرة ذاتية من داخل

#### صفة المسجد:

الصفة التي قدمها إقبال للمسجد، هي صفة الجلال والجمال؛ فهو - بتقديم صوفى المنحى جليل وجميل، الجلال قبل الجمال. والصفتان هاتان تتنزهان عن المادة، وتسلكان إلى الروح سبيلاً. والمسجد يوحى بأبعد من شكله الخارجي؛ فإن كان جلاله وجماله جذبا الصوفي إليه ليتجلى عنده مبتغاه، فإن فناءه الواسع وأعمدته الكثيرة؛ لتذكره بزحام النخيل في صحراء الشام، ونوره بنور الوادي الأيمن على سقفه وبابه، بل إن منارتِه الشامخة هي كما يتخيلها (موضع تجلى جبريل).

ويؤكد إقبال أن المسلم لا يندثر، وأن المسجد هو دليل بقائه، وكأنه يوحي للمسلم بأن الورع باق في النفوس لا ينزاح عنها. ويحتفي إقبال بالأذان





الذي كانت أوروبا تغرق في الظلمات؛ صارت الأندلس وظلت بتضحياتهم. إن آثارهم العظيمة باقية تحكى أعمالهم الراسخة، يملؤها أربح اليَمَن، وطوابع الحجاز في عوبلها حتى اليوم. ومع كل هذا الفخار بالمجد المسطر بجهود الفرسان العظام؛ فقد ختم القول هنا بألم دفين على أن فضاء المسجد لم يرتفع فيه الأذان، قال: (في أرضك وسمائك عينُ النجوم، وا أسفاه! إن فضاءك لم يرفع فيه الأذان منذ قرون)، (ص۱۲۷).

#### الدعوة للتجديد:

مرت بنا أفكار إقبال حول المسجد فكانت درساً في انتفاضتها المرجوة. وهو متفائل فيما يضطرب به قلب المسلم، بل رآه سراً إلهياً. ومن هنا أتت أفكار محمد إقبال التي تدعو للتجديد وعدم الجمود. وهو يرسم للأمل القادم هذا صوراً مثيرة: تجمع السحابة والجبل والشفق، والياقوت وابنة الفلاح البسيطة في ربقة وإحدة، كما سيأتي.

كل هذا الجمال القابع في الصورة والقلب لدى إقبال، تخيله كنزا من فعل الماضى، ولا بد له أن يظهر في يوم آت مع عزم المسلم الذي يمور في داخله ولا يتوقف. إنه مجموع في قوله الأتي: (إن سحابة وادى الجبال غارقة في الشفق، وقد تركت الشمس أكداساً من الياقوت البدخشي، وأغنية ابنة الفلاح بسيطة مؤثرة، وكلها فيض عهد الشباب لسفينة القلب)، (ص١٢٩).

#### نهرقرطبة؛وصرخة ثائر؛

خاطب إقبال نهر قرطبة الكبير، وسأله إن كان قد شهد ساحله حكماً لأي عصر آخر؟ ولأن نهر قرطبة كجبل ابن خفاجة الأندلسي باق يسجل الأحداث التي مرت وتمر به(°)، فقد سأله عن عصر آخر قاصداً

عصر المسلمين السالف. لقد جره السؤال للكشف عما يحلم به من عصر جديد قادم مأمول، وهو ما أسماه بالعالم الجديد الذي مازال حكماً بيد القدر، لكنه معروف لديه، لا يحجبه عن رؤية القلب حجاب، وما زال علمه سرا من أسرار قلبه؛ ولو أفصح عنه لانفجر صارخا صرخة لا يحتملها الغرب؟! إن صرخته هي الثورة الحلم، فحلمه الأبدى هو الأمل الذي لن يتحقق إلا بثورة لا تهدأ. قال: (الحياة التي ليس فيها ثورة هي موت، وصراع الثورة هي الحياة لروح الأمم. والشعب الذي على هيئة سيف في يد القدر تحسب أعمالهم في كل عصر . إن جميع النقوش لا تكتمل بدون دماء القلب، وبدون دماء القلب يكون التفكير في النغمة ناقص)، (ص۱۲۹–۱۳۰).

#### أرض فلسطين:

نجد الإشارة إلى فلسطين في مصدرين عندي: أولهما جناح جبريل، وثانيهما روائع إقبال، وسأتوجه إلى ديوان جناح جبربل(١). وقد أستفيد من وجهة

نظر أبي الحسن الندوي في بعض المسائل: بدأ الكلام بعبارة عميقة الدلالة تقول: (خسارة واحدة للنظر هي ألف مكسب للقلب)، (ص١٤٣). وحين تجعدات الجدائل البراقة)، (ص١٤٦). أصف الدلالة بالعميقة فإنى أعنى أنها في غياب النظر تنطلق كل القوى في الداخل لتصوغ الرؤية على شاكلتها، فيغدو الإنسان أسير القلب والعقل أكثر من البصر.

وكان يقرن البلاد التي يزورها لأول مرة بغيرها

من فلسطين بجبلي: "إضم"، و "كاظمة" في الجزيرة العربية. وخياله لم يقف هنا، وإنما امتد إلى آثار من سكنوا فلسطين قديماً؟ فالنار -برمزبتها - غدت خامدة، والخيام أصبحت أطلالاً. وحين مرت في وجدانه فلسطين التي كانت بلد القوافل والتجارة القديمة، سرعان ما انبعث فيه صوت جبريل ليقول: (هذا مقامك).

#### العشق:

القدس آية الكائنات، ومعبر القوافل الغنية بحمولتها والباحثة

عنها. وإقبال في غزلياته إنما يبحث عن الأصالة من عبر مثل نسيم الصبا الذي يضم في جنباته القش والشوك، لكنه رغم العناء يتعلق بالأماني التي تملأ نفسه، ولا يسأل عن عذاب منتظر، فأنينه (ص١٤٨). هنا كما كان هناك في مسجد قرطبة: من دماء القلب والكبد، قال: (لقد ترعرع أنيني بدماء القلب

والكبد، ودماء العازف تسيل على وتر اللحن. فلا تدع الفرصة لهذا القلب المضطرب، وضاعف من

وعاد لمخاطبة القدس والأقصى ذاكرا ارتباطهما بالقرآن الكريم، وجوانب التاريخ المشرق، ويعض رجالات العشق الصوفى؛ ثم أنهى القصيدة بفكرتين لهما من التراكيب المدهشة ما لهما:

الأولى: تعلقه بالمسجد الأقصى: وقد بدأها من الأرض الإسلامية، مثلما فعل حين قرن أماكن بالشوق إليه والصلاة فيه. وقد أسعده النظر إليه،

فخاطبه خطاب الحبيب؛ إذ جعل مراده متحققاً من دلال عينيه. وهو يوازن بين العقل والعشق؛ فالأول: غياب وبحث. والثاني: حضور واضطراب، (ص١٤٧). فالمرفوض من العقل -كما أفهمه من كلام إقبال- هو الانصراف إلى المادة وتحييد الروح. أما العشق فهو حديث الروح الباعث على الرضى والقلق في آن.

الثانية: هي الفراق: ففي الفراق تآلف للمتضادات، لأن الفراق في وجدانه أسمى من الوصال، وهو

يحتاج تأويلاً يتكامل مع باقى المتضادات المتآلفة في القديم، فهو معنى بالبحث عن المفقود، حتى مثل قوله الآتي: (الفراق في عالم الحرقة والنغم لو كان البحث مرهقاً. إنه يتأسى بما في الدنيا أسمى من الوصال. في الهجر متعة الطلب، وفي الوصل موت الأماني... فالفراق هو الأمنية الحارة، هو الفتنة والضجيج، هو البحث عن الموج)،

#### غزنن:

بال چریل

min-de

سأعتمد في إطلالتي على غزنين ما جاء في



كتاب (روائع إقبال)(<sup>٧)</sup>، وسأفيد ما ورد في الروائع من نصوص لإقبال أحللها على طربقتي الخاصة مثلما فعلت ذلك في نصوصه الخاصة بمدينة الرسول ﷺ، لكنني سأفيد أيضاً ممّا ورد له من نصوص في ديوان: من مثنويات محمد إقبال.

سافر محمد إقبال إلى أفغانستان عام ١٩٣٣م، بناء على دعوة سلطانها نادر شاه، ومر في طريقه على غزنين عاصمة السلطان محمود الغزنوي، وزار قبر الشاعر السنائي الغزنوي، ففاضت قريحته

بشعر إسلامي حكيم.

يشكو إقبال إغراق العالم بالماديات، وبدعو للتمرد عليه، مبيناً سر التوحيد المغفل، مؤكداً أن من وهب بصيرة متقدة تجلى له الجمال الإلهي في الكون بديلاً روحياً أجدى وأنفع.

وهو يقدم للملك نصيحة أن يتعلق بالأعلى ويترك

الأدنى، لهذا دعاه إلى عدم تقليده في لوعته، فهذه نعمة خُصت للبشر من بني آدم، وأن يكتفي بالذكر والتسبيح والطواف لأن هذه خصال خُصت بها الملائكة.

وبنتقد الحضارة العصربة ومصدرها أوربا الثائرة الحائرة، وبرى أن أمرها لا يستقيم إلا بالنفى والإثبات: أما النفي فإنكار لجميع الآلهة الباطلة من

أصنام، ومادة، وسلطان. وأما الإثبات فإقرار الحق الذي لا حق غيره. يسجل لأوربا نجاحها في النفي حين تخلصت من نفوذ الكنيسة، لكنها فشلت في جزئية الإثبات، فلم تملك الإيمان ولا العاطفة، لذا هي مهددة بالانهيار والانتحار.

وبلتفت أخيراً إلى نفسه فيستعين بالتصوير الفني؟ حين يصور جهاده لفراعنة العصر باليد البيضاء التي يخفيها في أكمامه، والشرارة التي يمكنها حرق غابة دون أن يتغلب عليها الحشيش. هي صورة

فنية غنية ورامزة في مجالي القوة لديه، والضعف لدى خصومه.

وبـجـدر بنا -ونحن في غزنين-أن نتوقف برهة لدى وقفته السريعة على ضريح الحكيم سنائي الغزنوي (^)، والقائه هناك قصيدة طوبلة غنية وثورية ينتقد فيها وإقع المسلمين إلى درجة احتفائه



بالجنون. فالجنون عنده هو السر الذي عُلْمَه. إن الحياة عنده ليست سوى الجنون في الخيال والواقع. أماكن إسلامية أخرى:

ونحن نبحث في المكان نجد أن هناك أماكن أخرى ليست أقل شأناً، ولكنها أقل ذكراً. ولما كان من الصعب الإحاطة بها كلها في بحث محدود، فسأكتفى بالإشارة إلى أبرزها:

#### أ – الهند(٩):

يتحدث في ديوان ضرب الكليم عن الهند، فيقول ما معناه: إن الأمة تحيا بوحدة الأفكار، ولا يحفظ الوحدة إلا السواعد القوبة، فمن لم يحصل على هذه القوة فلينزو إلى كهف...، ويكتف بذكر الله، أو ليجد إسلاماً يكون في تصوفه هذا الفقر، والذل، واليأس الأبدى. وبختم القول بالآتى: (لقد أجيزت السجدة للشيخ الذي في الهند، والعاقل يدرك أن الإسلام نظام حر)، (ص٤٣).

#### ب - الأندلس<sup>(۱۰)</sup>:

وتمثلت في النخلة التي زرعها عبد الرحمن الأول في الأندلس، إذ كانت الغربة هي إرادة التغيير التي تجمع بينه والنخلة، لذا خاطبها فقال إقبال ناطقاً باسمه: (أنت نور عيني، أنت سرور قلبي، أنا بعيد عن وطنى، وأنت عندى كنخلة الطور ...، نفد صبرى في الغربة وأنت نفد صبرك في الغربة)، (ص١٣٢).

ج- الصحراء العربية:(١١):

احتفى إقبال كثيرا بالصحراء العربية، فرآها صانعة المجد للعالم بفضل الإنسان العربي الذي

خرج منها حاملاً رسالة الإسلام للإنسان في الحق والعدل والسلام.

يقول إقبال على لسان الخضر: (هيامي في الصحراء يعنى أن الحركة المستمرة هي دليل الحياة، فيا رهين البيت! إنك لم تر تلك المناظر عند صلصلة الجرس في فضاء الصحراء وقت الرحيل. فالغزال يمشى متبختراً غير مكترث على تلال الرمل. وبزوغ النجم الفضى في ضجيج الصباح، وجبين جبريل يظهر في سقف الفلك. وغروب الشمس في سكون ليل الصحراء جعل عين الخليل المبصرة تزداد رؤبة. ومقام القافلة على عين الماء مثل تحلق المؤمنين في الجنة حول السلسبيل. إن جنون الحب يبحث عن الأماكن المهجورة الجديدة، وأنت في العمران أسيرُ سلاسل الزرع والنخيل. إن كأس الحياة تكون أكثر صقلاً بالتجوال المتواصل، فيا أيها الجاهل!.. هذا سر دوام الحياة).

رحم الله إقبالا شاعر الإسلام الفذ، الذي رحل جسدا، ويقى روحا نقية حية نضرة في شعره العظيم، المميز في فكره المضيء، وفنه الباذخ الرفيع■

#### الهوامش:

- (١) سورة الأنبياء، آية ١٠٥.
- (٢) إقبال، محمد: ديوان أرمغان حجاز، ترجمة ودراسة سمير عبد الحميد إبراهيم، المكتبة العلمية ومطبعتها، لاهور، باكستان، ١٩٧٦م.
- (٣) الندوي، على الحسنى، روائع إقبال، دار القلم، دمشق، ۹۹۹ م، ص۱٦۲–۱٦۸.
- (٤) إقبال، محمد: ديوان جناح جبربل، نقله إلى العربية وعلق عليه: جلال السعيد الحفناوي،

- مراجعة محمد علاء الدين منصور، المجلس الأعلى للثقافة،٢٠٠٣م. ص ۱۲۱–۱۳۰.
- (٥) ابن خفاجة، ديوان ابن خفاجة الأندلسي، تحقيق عبد الله سنده (قصيدة وصف الجبل)، نشر دار المعرفة، بيروت، لبنان، ٢٠٠٦م، ص ٤٨.
- (٦) ديوان جناح جبريل (مرجع سابق)، . ۱ ٤٨ – ١ ٤٣ ص
- (V) الندوي: روائع إقبال، ص١٢٥-
  - (۸) دیوان جناح جبریل، س۳۷.

- (٩) إقبال، محمد: ديوان ضرب الكليم، ترجمة: جلال السعيد الحفناوي، مراجعة وتقديم: سمير عبدالحميد إبراهيم. المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ۲۰۰٤م، ص٤٣.
- (۱۰) دیـوان جناح جبریل (مرجع سابق) ص۱۳۲.
- (١١) إقبال، محمد: ديوان صلصلة الجرس، ترجمة جلال السعيد الحفناوي، مراجعة وتقديم: سمير عبد الحميد إبراهيم، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ٢٠٠٣م، ص ۳۰۱.

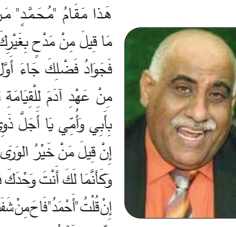
المديح

النبوي

بمَدِيح "أَحْمَدَ" تَفْخَرُ الأَشْعَارُ مَا زيدَ بِالأَشْعَارِ قَدْرًا إِنَّمَا وَمَديحُهُ تَاجُ يَتيهُ بدُرة إِنِّي لأَخْجُلُ أَنْ تَسيرَ قَصَائدي تَرْبَادُ أَرْضًا بَعْدَ أَرْض شُهْرةً وكَأَنَّمَا أَشْعَارُ غَيْرِي أَنْجُمٌ وَلَدَى مَدِيحِكَ يَا رَسُولُ يُصيبُني فَكَأُنَّنِي مِا كُنْتُ نَهْراً دَافِقًا وكَأنَّ ما كُنتُ طَيرًا شَادِيًا الله مَا كُنْتُ زَهْرًا عَابِقًا كُنْتُ وَهُرًا عَابِقًا فَاعْذِرْ رَسُولَ الله جئتُ مُقَصّراً

هَذا مَقَامُ "مُحَمَّدِ" مَنْ دُونَهُ مَا قيلَ منْ مَدْح بغَيْرِكَ ضَائعٌ فَجَوَادُ فَضْلِكَ جَاءَ أُوَّلَ سَابِق منْ عَهْد آدَمَ للْقيَامَة لَنْ يُرَى بأبي وَأُمِّي يَا أَجَلَّ ذَوي العُلا إِنْ قيلَ مَنْ خَيْرُ الوَرَى وَأَجَلُّهُمْ وَكَأَنَّمَا لَكَ أَنْتَ وَحْدَكَ في الدُّنَا إِنْ قُلْتُ "أَحْمَدُ" فَا حَمِنْ شَفَتِي شَذَى إِنِّي عَقَدْتُ بِهِ رَجَائِي مُوقِنًا فَهُوَ المُرجَّى للشَّفَاعَة يَوْمَ لا

كُنَّا رَسُولَ الله قَبْلَكَ أُمَّةً الفُرْسُ مثلُ الرُّومِ تَمْلكُ أَمْرَنَا وَكَأَنَّمَا أُوْطَانُنَا سلَّعٌ تُبَا وَحَيَاتُنَا فَوْضَى فَجَهْلٌ مُطْبِقٌ



سعيد يعقوب - الأردن

كِسْرَى وَقَيْصَرُ فَالكِبَارُ صِغَارُ وَأَجَلُّ مَعْنَى فِيهِ مِنْكَ مُعَارُ وَعَلا سِوَاهُ لَدَى السِّبَاقِ غُبَارُ في الكَوْن مِثْلُكَ أَيُّهَا المُخْتَارُ وَأَعَزَّ مَنْ تَسْمُو لَهُ الأَنْظَارُ قَدْرًا فَلَيْسَ إلى سِوَاكَ يُشَارُ خُلِقَ الجَلالُ وَأَفْرِدَ الإِكْبَارُ وَسَرَتْ صَبًا وَتَأَلَّقَتْ أَقْمَارُ أَنْ سَوْفَ تُقْطَفُ للرَّجَاء ثمَارُ مَالٌ ولا جَاهٌ ولا أَنْصَارُ

إِنْ مَسَّ قَوْمَاً بِالْمَدِيحِ فَخَارُ

أَعْلَتْ بِهِ مِنْ قَدْرِهَا الأَشْعَارُ شِعْرِي وَتَغْمُرُ وَجْهَهُ الْأَنْوَارُ

شَمْسًا لَهَا في المَشْرِقَيْن مَسَارُ

وَلَهَا دِيَارُ العَالِمِينَ دِيَارُ

وَكَأَنَّ شِعْرِي لِلنُّجُومِ مَدَارُ

عِيًّ وَيَمْلِكُ خُطْوَتِي إَقْصَارُ

بِالشِّعْرِ تَحْسُدُ دَفْقَهُ الأَنْهَارُ

منْ شَدْوه تَتَعَلَّمُ الأَطْيَارُ في الرَّوْض تَغْبطُ نَشْرةَ الأَزْهَارُ

أُوَ لَيْسَ عندكَ تُقْبَلُ الأَعْذَارُ!؟

تَنْتَاشُهَا الأَنْيَابُ وَالأَظْفَارُ وكَأنَّنا شَاةٌ وَهُمْ جَزَّارُ عُ وَتُشْتَرَى وَكَأَنَّهُمْ تُجَّارُ وَالظُّلْمُ يَنْخَرُ عَظْمَنَا وَالثَّارُ

حَتَّى أَتَيْتَ لَنَا بِنُورٍ سَاطِعِ الْحَيِيْتَ بِالقُرآنِ أَنْفُسَنَا كَمَا هَذَبْتَ بِالعُرآنِ أَنْفُسَنَا كَمَا هَذَبْتَ بِالحَقِّ النَّفُوسَ فَأَصْحَوْا قُوتًا هَذَا "أَبُو بَكْرِ" وَهَذَا "خَالِدٌ" هَذِي "صَفِيَّةُ "تِلَّكَ "خَوْلَةُ" هَذِه الله النَّصْرُ يَمْشِي حَيْثُ يَمْشِي خَطُوهُمْ حَطَمُوا جِدَارَ الظُّلْمِ بِالنُّورِ الذِي بِالْعَدْلِ صَانُوا مَا بَنَوْهُ وَإِنَّهُ وَبَنَوْدُ وَإِنَّهُ وَبَنَوْدُ مَا التَّقَى وَبَنَوْدُ وَإِنَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الْحَلَيْ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ ال

حَتَّى هَجَرْنَا مَاسَنَنْتَ مِنَ الهُدَى وَتَفَرَّقَتْ أَهْ واؤُنَا هَذَا يَمِي وَتَفَرَى مَلايينًا وَلِكِنْ لا تَرَى فَتَرَى مَلايينًا وَلِكِنْ لا تَرَى لَكَ يَا رَسُولَ الله أَشْكُو أُمَّةً مَا أَكْثَرَ الأَصْفَارَ إِلا أَنَّهَا هِيَ كَالغُثَاءِ فَمَا لَهَا مِنْ قيمَةٍ هِيَ كَالغُثَاءِ فَمَا لَهَا مِنْ قيمَةٍ وَفَشَا بِنَا الوَهْنُ الذِي حَذَّرْتَنَا وَلَجَاهِلِيَّةُ مِنْ جَديدٍ أَطْبَقَتْ وَالْجَاهِلِيَّةُ مِنْ جَديدٍ أَطْبَقَتْ وَالْمَسْجِدُ الأَقْصَى يَبِنُ وَيَشْتَكِي وَالْمَسْجِدُ الأَقْصَى يَبِنُ وَيَشْتَكِي وَاتَصَمَّ مِنْ دُونِ النَّذَاءِ مَسَامِعٌ وَإِذَا تَفَشَّتُ فُرْقَةٌ فِي أُمَّةٍ وَإِذَا تَفَشَّتُ المُرْنَ يُلْهِبُ أَضْلُعِي يَا رَبُ إِنَّ الحُزْنَ يُلْهِبُ أَضْلُعِي يَا رَبُ إِنَّ الحُرْنَ يُلْهِبُ أَضْلُعُي

أَدْعُوكَ دَعْوَةَ مُسْتَغِيثٍ مُوجَع

أَدْرِكْ وَوَحِّدْ أُمَّتِي مِنْ قَبْلِ أَنَّ

فَجَلَا الظَّلامَ وَشَعَّ مِنْهُ نَهَارُ الْخَيَتْ مَوَاتاً في الفَلا أَمْطَارُ عَنْهَا تَسِيرُ وَتُنْقَلُ الأَخْبَارُ عَنْهَا تَسِيرُ وَتُنْقَلُ الأَخْبَارُ يَخْشَى وَيَرْهَبُ سَطْوَهَا الإعْصَارُ هَذا "أَبُو حَفْسٍ" وَذَا "عَمَّارُ" تَخَنْسَاءُ "تلْكَ الصَّفْوَةُ الأَطْهَارُ وَيَسِيرُ رِكْبُ المَجْدِ أَنَّى سَارُوا حَمَلُوا فَمَا لِلظَّلْمِ قَامَ جِدَارُ سُورٌ يَقِي مَا لا تَقِي الأَسْوَارُ سُورٌ يَقِي مَا لا تَقِي الأَسْوَارُ فَالعَيْشُ نُعْمَى وَالحَيَاةُ يَسَارُ فالمَعْيشُ نُعْمَى وَالحَيَاةُ يَسَارُ فالمَا فَالمَارُ فَالمَعْيشُ نُعْمَى وَالحَيَاةُ يَسَارُ فالمَارُ فَالمَعْيشُ نُعْمَى وَالحَيَاةُ يَسَارُ فالمَارُ فَالمَعْيشُ نُعْمَى وَالحَيَاةُ يَسَارُ فالمَارُ فَالمَعْيْشُ فَعْمَى وَالحَيَاةُ يَسَارُ فالمَارُ فَالمَارُ فَالمَارِ فَالمَارُ فَالمَارُ فَالْمَارُ فَالمَارُ فَالمَارُ فَالمَارُ فَالمَارُ فَالمَارُ فَالمَارُ فَالمَامُ فَالمَارُ فَالْمَالُوا فَمَا لِلْمُالِقُولُ فَالمَارُ فَالمَارُ فَالمَارُ فَالمَالُوا فَالمَالُ فَالمَالُوا فَالمَالِمُ فَالمَالِولُولِ فَالمَارُ فَالمَالِولُوا فَالمَالِولُوا فَالمَالِمُ فَالمَالِولُولِ فَالمَالِمُ فَالمَالِمُ فَالْمُولِ فَالمَالِمُ فَالمَالِمُ فَالمُولُ فَالمَالِمُ فَالمَالِمُ فَالمَالِمُ فَالمُ فَالمُولِ فَالمَالِمُ فَالمُ فَالمَالِمُ فَالمَالِمُ فَالمَالِمُ فَالمَالِمُ فَالمَالِمُ فَالمَالِمُ فَالمُ فَالمُ فَالمَالِمُ فَالمَالِمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُ فَالمَالِمُ فَالمُ فَالمَالِمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُولِولِهُ فَالمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُولِولُولِهُ فَالمُعَلِمُ فَالمُولِمُ فَالمُعَلِمُ فَالمُ فَالمُ فَالمُعِلَالِمُ فَالمُلْمُ فَالمُعْلِمُ فَالمُ فَالمُولِمُ فَالمُعَلِمُ

لم هَامه فيها الحليمُ يَحَارُ لنَ بَاتَ يُغُويه وَذَاكَ يَسَارُ لَحَدًا بِهَا هُمْ غُيَّبٌ حُضَّارُ أَحَدًا بِهَا هُمْ غُيَّبٌ حُضَّارُ قَدْ ضَاقَ عَنْ إِحْصَائِهَا المِلْيَارُ وَضعَتْ شمَالَ الوَاحِدَ الأَصْفَارُ كَلَا وَلَيْسَ لأَهْلَها مِقْدَارُ كَلَا وَلَيْسَ لأَهْلَها مِقْدَارُ لَوْ كَانَ يَنْفَعُ ذَا الْجُمُوحِ حِذَارُ فَالْجَارُ يَشْكُو مِنْ أَذَاهُ الجَارُ لَقَشْعَى وَتُحْدَقُ حَوْلَهَا الأَخْطَارُ وَلَيْهَا اللَّهُ الأَبْصَارُ وَلَيْهَا وَالعَارُ وَهُمُومُ صَدْرِي كَالعُدَاة كِثَارُ وَهُمُومُ صَدْرِي كَالعُدَاة كِثَارُ ضَاارُ وَهُمُومُ صَدْرِي كَالعُدَاة كِثَارُ وَهُمُومُ صَدْرِي كَالعُدَاة كِثَارُ ضَاارُ وَهُمُومُ صَدْرِي كَالعُدَاة كِثَارُ وَهُمُومُ صَدْرِي كَالعُدَاة كِثَارُ وَهُمُومُ عَلَى سَعَة بِهِ الأَقْطَارُ وَهُمُومُ عَلَى سَعَة بِهِ الأَقْطَارُ وَالْيَعَارُ وَهُمُومُ عَلَى سَعَة بِهِ الأَقْطَارُ وَهُمُهَا وَالعَارُ وَهُمُومُ عَلَى عَلَى سَعَة بِهِ الأَقْطَارُ وَالْيَ عَلَى عَلَى هَذَا الْهَشِيمِ النَّارُ عَلَى هَذَا الْهَشِيمِ النَّارُ عَلَى عَلَى عَلَى الْهُلُومُ عَلَى الْكَارُ وَلَيْسَارُ وَلَيْهَا الْهَشِيمِ النَّارُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْمُ الْمَارُ وَلَيْكُومُ الْمُؤْلِومُ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْهُ الْمُؤْمِرُ وَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِ الْمُؤْمِرُ وَالْمُؤْمِرُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِرُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِرُ وَالْمُؤْمِرُ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِرُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِرُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ ا







د. وليد إبراهيم قصاب

#### أولا: مآخذ د. حمودة على المشروع البنيوي:

لقد أعلن عبد العزبز حمودة بشجاعة نادرة، -لا يؤتاها كثيرون لأسباب مختلفة، أولها: الخوف من عصا الحداثيين المسلطة على رؤوس المعترضين أو المخالفين- فشل مشروع النقد البنيوي في نسخته الأصلية الغربية، وفي النسخة العربية المقلدة. وعزا هذا الفشل إلى مجموعة من العوامل بعضها يعود إلى طبيعة هذا المشروع في نسخته الغربية، ويعضها يعود إلى تطبيقه في النسخة العربية.

كان ما كتبه عبد العزيز حمودة -رحمه الله- ولا سيما في كتابه "المرابا الحدية" قنبلة شديدة الفتك ألقيت على معسكر النقاد الحداثيين العرب، إذ هي كتابة رجل متخصص في هذا النقد العربي الذي بغترف منه أولئك القوم، ومطلع على مناهجه ونظرياته بلغة أهلها أنفسهم، وبالتالي فهو بعيد عن تهمة الجهل التي بلصقها الحداثيون العرب بكل من خالفهم الرأي، حتى صارت "شنشنة نعرفها من أخزم" كما تقول العرب قالمثل.

#### • قصور البنيوية في نسختها الغربية

إن أبرز جوانب القصور في البنيوبة في نسختها الغربية -كما ذكرها حمودة- هي:

١ - عدم قدرة الناقد البنيوي على إضاءة النص: وكان ذلك دائماً وظيفة النقد الأولى. لقد كان من "المتفق عليه -منذ أفلاطون حتى الآن، أو على وجه التحديد حتى ظهور المدارس الحديثة- أن الناقد وسيط بين النص والمتلقى، ولقد كانت الاختلافات الأساسية بین مذهب نقدی ومذهب آخر تدور فی محورها

حول ما يمكن أن يجيء به الناقد من داخله، أو من واقعه الاجتماعي والسياسي والاقتصادي..، وظيفة الناقد هي إنارة النص، سواء جاءت الإنارة تلك من الداخل أو الخارج".(١)

ولكن النقد البنيوي لم يضئ نصا، ولا أنار قصيدة، بل كان على العكس يحجب القصيدة عن المتلقى، أو يدخله في متاهات وطلاسم النقد الذي يلفت النظر إلى نفسه أولاً".(٢)

وقد أورد الدكتور حمودة نماذج من هذا الدرس البنيوي لكل من كمال أبو ديب، وحكمت الخطيب، وهدى وصفى، وهي دراسات لم تكشف شيئاً من النص، بل حجبته وراء رسوم بيانية، وجداول إحصائية لا توضح شيئاً.

٢-لغة الغموض والمراوغة: ولم يكتف النقد البنيوي بالهروب من مواجهة النص أو محاولة إضاعته، بل زاد هذا النقد عتمة باستخدام لغة غامضة مراوغة، لا تكاد تشف عن دلالة، مما جعل الحداثة في نهاية الأمر نادياً لنخبة النخبة. وبعبر حمودة عن شعوره بالعجز التام -وهو الناقد المتخصص- "عن التعامل مع هذه الدراسات البنيوبة، وفهم أهدافها، بل فهم وظيفة النقد ذاته، في ظل المصطلحات النقدية المترجمة والمنحوتة والمحرفة التي أغرقونا فيها لسنوات".(٦)

وببدو أن الحداثيين -ومنهم البنيوبون- يتعمدون هذا الغموض تعمداً، وهو من صميم منهجهم، وأن هذا الغموض وعدم الالتزام لازمتان من لوازم لغة الحداثيين العرب وغير العرب". (٤) وبؤبد هذا الذي يقوله حمودة كلام إيغلتون: "بدا البنيوبون بمثابة نخبة علمية، مزودة بمعرفة باطنية بعيدة كل البعد عن القارئ العادي".(°)

٣- فشل البنيوبة في تحقيق معنى النص: وهذا ناتج عن عدم قدرة النقد البنيوي على إضاءة النص، وذلك أن من إضاءة النص تحقيق معناه. لقد عنيت البنيوية باكتشاف بنية النص، أو نظام النص، من غير اهتمام بدلالته، أو شرحه، أو تفسيره، فالنقد البنيوي لا يطرح أبداً سؤالاً عن وظيفة الأدب أو دوره، وهو لذلك لا يهتم بالبحث عن معناه أو تحقيق هذا المعنى.

يقول حمودة: "تمثّل فشل البنيوية الجوهري في نهاية المطاف في قدرتها المكتسبة الجديدة على تحقيق تحليل لغوي بنائي للنص مع فشل كامل في تحقيق معنى النص".(٦) لقد ركزت البنيوبة على أدبية "الأدب، وأهملت معناه ووظيفته، أو أي دور ثقافي أو اجتماعي يمكن أن يقوم به". (٧) ٤- الادعاء والمبالغة وزعم الجديد: يقول عبد العزيز حمودة: "البنيوبون يقدمون خمراً قديمة في قوارير جديدة "(^)، وهو لذلك أراد أن يكشف زيف هذا الادعاء، وأن يذبح واحدة من الأبقار المقدسة عندهم، وهو هذا الادعاء. يقول: "أولى الأبقار المقدسة التي نذبحها في بداية رحلتنا هي ادعاء أصحاب الفكر الحداثي، ومن يتبعهم من بنيوبين وتفكيكيين أنهم يبتدعون مدرسة نقدية جديدة، وأنهم يحرثون أرضاً جديدة، وببذرون فيها بذوراً لم يعرفها السابقون، إذ إن حقيقة الأمر أنه لا يوجد في تاريخ النقد الأدبي مدرسة جديدة بالكامل".<sup>(٩)</sup> وعلى الرغم من قلة الجديد الذي أتى به البنيوبون فقد أحاطوه بهالة من التضخيم والمبالغة والادعاء، عرضوه في "المرايا المحدبة"، وهي التي تقوم بتكبير كل ما يوجد أمامها، وتزيفه حسب زاوية انعكاسه فوق سطح المرآة.. تبالغ في

حقيقة هذا الشيء، وتزييف حجمه الطبيعي. وقد وقف أمامها الحداثيون جميعاً -ودون استثناء-الأصليون منهم والناقلون، لفترة كانت كافية لإقناعهم بأن صورهم في المرايا المحدبة هي حقائقهم". (۱۰)

ولترسيخ هذا التزييف عرض الحداثيون بضاعتهم الهزيلة -كما عرفت- بلغة غامضة مراوغة: إما رغبة في إبهار المتلقى، وإما عن

> عجز حقيقي في فهم النص الأجنبي المنقول إلى العربية إلى جانب الرغبة في التباهي بعمق المعرفة".(١١) ولذلك نفر الحداثيون من أي تقديم لمحصولهم بأسلوب يسير واضح، وعدوا ذلك جريمة بحق البحث العلمي، لأنه سيحول بينهم وبين تحويل الحداثة إلى كهنوب غامض، لا يلج إليه ليكتشف حقيقته أحد غيرهم"<sup>(١٢)</sup>.

٥- محاولة التقنين للإبداع: تعسف البنيويون في تطبيق مفهوم البنية

على النصوص، فافترضوا وجودها وإنضباطها بالضرورة، ولذلك راحوا يتلاعبون بالنصوص أحياناً، "فالحديث عن البني الصغري، والبني الكبري، والأنساق العامة، ومحاولة ترتيب الوحدات محاولة تقنين الإبداع". (١٣)

إنها المبالغة في تسليط قواعد العلم على الأدب في محاولة لعلمنة النقد، أو جعله خالصاً. وراح الناقد البنيوي يمارس على النصوص ما يمارس العالم على ظواهر العلوم التجرببية، فالناقد البنيوي يري أنه ليس أدنى من العالم التجريبي.

وهنا -كما يقول حمودة- تكمن خطورة المشروع البنيوي من أساسه، فلو افترضنا أن الناقد البنيوي نجح إلى درجة ما في الوصول إلى قوانين عامة

تحكم النشاط الإبداعي في الشعر، أو المسرحية، أو الرواية مثلاً؛ فماذا یکون مصیر نص جدید لا یلتزم بهذه القواعد، ويخرج عليها؟<sup>(١٤)</sup> لقد ظل الإبداع -الإبداع فقط- هو

الذي يقنن لنفسه، ومهما حاول النقاد التقنين للإبداع؛ فإن عملهم سيظل معرضاً للانهيار بالكامل حين يجيء نص إبداعي جديد يخرج على تلك القوانين، ويفرض قوانينه هو، وعندها سيضطر النقد من جديد لمحاولة التقنين، وهكذا إلى ما لا نهاية، وهذا يؤكد عبث الجهد الذي بذله البنيوبون".(١٥)

#### ١ - خلل البنيوبة في نسختها العربية:

إن البنيوية في أصل نسختها الغربية -التي هي إفراز حضارة معينة، وظروف اجتماعية وفكرية معينة-مشروع حداثي يعتريه الكثير من الخلل والقصور كما المكونة للقصيدة -كما يفعل أبو ديب-، وإسقاط أوضح الدكتور حمودة، ومع ذلك فإن الحداثيين العرب حكم صريح على أن ترتيبه -هو الناقد وليس مبدع استوردوه بعُجَره ويُجَره، فكانت نقطة الخلل الكبري هي القصيدة -؛ كان أفضل للقصيدة، كل هذا يعنى في نقل مشروع من بيئة حضارية معينة، وزرعه في بيئة حضارية أخرى مختلفة عنها كل الاختلاف.



د. عبدالعزيز حمودة

يقول د.حمودة: "إن ذلك المشروع حين ينتزع من خلفيته الثقافية، ويغرس في تربة ثقافية مختلفة غريبة عليه، يثير الكثير من البلبلة والفوضى، هذا إذا قدر له أن يعيش في المقام الأول". (١٦)

ومن أبرز مظاهر الخلل في نسخة الحداثة العربية:

١- أنها فهمت على الطربقة الغربية -قطيعة معرفية تامة مع ما سبق، تتطلب التصفية

> الكاملة. (۱۷) قدمت الحداثة العربية المقلدة على شاكلة حداثة الأصل المقلد: "ثورة تتجه إلى تدمير عمد النظام القديم. ومن الطبيعي أن يجيء التعبير الفني الذي تنتجه الحداثة رفضا قاطعا للتقاليد الفنية السابقة(١٨). وقدمت -كالغربية- على أنها الشك، وانعدام المركز، وعدم الإيمان بثوابت أو يقينيات، (١٩) لأنها جاءت من مجتمع حلت فیه القيم المادية والتجرببية الجديدة

محل القيم الروحية التقليدية، فلا منقذ أو مخلص، ولا حب ولا تواصل، ولا حقيقة ولا مثل...(٢٠).

٢- تماهى الحداثيون العرب إذن مع الحداثة الغربية، ولم ينجحوا - كما زعموا- في بلورة حداثة عربية، وبدا المثقف العربي الحداثي الذي رفض حمودة أن يكون "علامة ثقافية هائمة تسبح حسبما يقذفها التيار، وبطلب منها أن تستقر في نهاية المطاف فوق شاطئ دوسوسير وشتراوس وباكبسون وبارت ودریدا، بل حتی هوسیرل وهایدجر، بینما شطآن

العقل العربي، شطآن الجاحظ، وقدامة بن جعفر، وابن طباطبا العلوي، وعبدالقاهر الجرجاني، وحازم القرطاجني؛ قريبة، أقرب مما يتصور الكثيرون من العقل والقلب". (٢١)

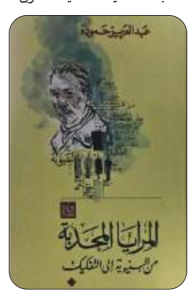
٣- ويسبب الاجترار الأعمى لما أنتجته الحداثة الغربية، وتطبيق نتائجها على النصوص العربية، توصل الحداثيون العرب إلى النتائج نفسها، وراحوا يستخدمون المصطلح النقدى والأدبى الغربي بكل

دلالاته، وبصلون إلى نفس النتائج التي توصلت إليها الحداثة الغربية في تعاملها مع النصوص، فلا نص، ولا دلالة ثابتة، لا تفسير أبداً للنص، لا تفسير مفضلاً أو موثوقاً به، اللعب الحر للغة، كل القراءات إساءة قراءات... إلى آخر تلك المتاهات التي أدخلتنا فيها الحداثة الغربية ومدارسها النقدية.

وإذا كان النقاد الحداثيون الغربيون يقفون فوق أرض واقع حضاري وثقافي يسمح لهم بكل هذا الترف

الفكري؛ فإن أرض الواقع الثقافي والحضاري العربي ليست مستعدة لتقبل ذلك، ونعنى به الترف الذي أوصل الثقافة الغربية إلى ما سماه شكري عياد "أنسنة الدين"، أي إرجاع الدين إلى الإنسان، وإحلال الأساطير محل الدين. (٢٢)

٤. لقد كان الحداثيون العرب دائماً تابعين للحداثة الغربية، ولم يستطيعوا في أغلب الأحيان فهم منطلقاتها، فكانوا يخلطون أحياناً عند الدراسة التطبيقية للنصوص بين عدة مناهج، أو يستعيرون



المصطلح النقدي الغربي، ويخرجونه من دائرة دلالته داخل القيم المعرفية، فيجيء غرببا، وببقي غريباً، ويذهب غريباً. والنتيجة الطبيعية هي فوضى النقد التي أثارها الحداثيون العرب.<sup>(٢٣)</sup> وهكذا وقع الحداثيون العرب في تناقضات كثيرة، -وهي بسبب النقل غير الواعي- تفوق تناقضات الحداثة الغربية نفسها (٢٤). ولم يفلحوا -على الرغم من ادعاءاتهم في إنشاء حداثة عربية حقيقية، ولعل الاستثناء الوحيد من ذلك هو احتفاظ

البنيويين العرب بالطابع الماركسي للبنيوية، وهو مخالف لاتجاه البنيوبة الغربية في تيارها الرئيس، أي حاول البنيويون العرب -الذين يرى عبد العزيز حمودة أن أغلبهم كان يقف إلى يسار الوسط-أن يقيموا نوعاً من العلاقة بين "الداخل" و"الخارج"، وكانت هذه المحاولات لإمساك العصا من منتصفها من جانب النقاد الحداثيين العرب تجعل النسخة العربية من البنيوبة في ظل هذا الربط الذي يؤكدونه جميعا وبلا استثناء بين الداخل

والخارج لا تختلف كثيراً عن الواقعية الاشتراكية.

وبرد عبد العزبز حمودة هذا الذي يراه تتاقضا إلى أن الحداثي العربي يفتقر إلى فلسفة خاصة به عن الحياة والوجود والذات والمعرفة، فهو يستعير المفاهيم النهائية لدى الآخرين، وبقتبس

#### ثانياً: رؤية اسلامية في البنيوية

والتناقضات (٢٦).

لعل أي اتجاه نقدى لم يثر ما أثارته البنيوبة من جدل ونقاش، تعصب لها فريق من النقاد فظنها "نهاية

من المدارس الفكرية الغربية، أو يحاول -في

جهد توفيقي بالدرجة الأولى- تقديم نسخة عربية

خاصة به. إنها كلها عمليات اقتباس ونقل

وترقيع وتوفيق، لا ترتبط بواقع ثقافي أصيل،

ومن هنا تجيء الصورة النهائية مليئة بالثقوب

الحضارة"، (٢٧) وعدها بعضهم ثورة جاءت تحل محل أعراف نقدية أكاديمية صلبة، وهي التي نشأت خارج الجامعات في مؤسسات هشة. (۲۸)

وسفهها قوم آخرون فرأوا أنها -بسبب عصبيتها، ونظرتها الأحادية، وغموضها - لم تقدم شيئاً ذا بال، وكان ضجيجها أكبر من حقيقتها، لقد عرضت ما قدمته في "المرايا المحدبة"، وذلك بغية تضخيمه وتكبيره (٢٩) كما رأينا عند عبد العزيز حمودة. ولكن البنيوية منهج نقدى حداثى فيه جوانب إيجابية قليلة، وجوانب سلبية كثيرة، وهي

-ككل منهج غربي- لا يصلح لتعاملنا معه إلا بعد أن نغربله في مصفاة فكرنا وعقيدتنا وذوقنا، أي يؤخذ منه وبترك.

#### ١ – إيجابيات البنيوبة:

يسجل للبنيوبة إيجابيات كما يسجل للشكلانية بشكل عام، وهو اهتمامها بلغة الأدب، والتركيز على



شكري عياد

فنيته أو أدبيته، وتخليصه من كثير من الملابسات الخارجية التي أسرف نقاد آخرون في الاهتمام بها وابرازها، حتى كادت "أدبية" الأدب -وهي رمزه وعنوانه- تضيع في غمرة ذلك.

إن توقير سلطان النص مما يحمد للبنيوية، ويسجل لها، إذ هو إحالة إلى الجوهر، ثم لا شك أن المناهج الشكلانية في دراسة الأدب -ومنها البنيوبة- عندما تنضبط، فلا تشتط ولا تجمح في إهمال العناصر الأخرى في الأدب، هي أقرب المناهج إلى حقيقة

الأدب وجوهره، وهي أقدر على بيان خصائصه وسماته.

ويحمد للبنيوية محاولتها ضبط نظام النقد الأدبي، أو النظرية النقدية، وجعل ذلك أقرب إلى العلمية والمنهجية، وأبعد عن الانطباعات الذاتية، والكلام الذوقي غير المنضبط، ولكنها أسرفت في ذلك وبالغت كما سنري.

وبسجل للبنيوبة كذلك ما حققته من نجاح في التحليل اللغوي البنائي للنص الأدبي، وفي بيان آلية العمل في النص، ولكنها فشلت في تفسير النص وتحقيق معناه.

"إن الأعمال الأدبية لا تمتلك معنى أحادياً في نظر البنيوبة"، وقد نتج هذا أحياناً من المبالغة في استبعاد المؤلف، إذ كان البنيوبون "أشد راديكالية" في هذه المسألة مما هو لدى النقاد الجدد. (۳۰)

#### ٢ – سلبيات البنيوبة:

في البنيوبة انحرافات فكربة وفنية كثيرة، وقد أشار الدكتور حمودة في كتاباته إلى جوانب كثيرة من هذه الانحرافات على نحو ما أشرنا، وهي انحرافات جعلته

يحكم عليها -سواء في نسختها الغربية الأصلية، أو النسخة العربية المقلدة- بالإخفاق الذربع، مما جعل أصحابها يتخلون عنها، ويتجهون إلى مناهج أخرى لم تكن أقل منها سوءاً وانحرافاً كالتفكيكية بشكل خاص. وسنحاول في هذا البحث أن نقدم موقفاً من البنيوية من خلال رؤية إسلامية معتدلة:

#### أ- الانحرافات الفكرية في البنيوية:

إن البنيوية هي ابنة حضارة معينة هي الحضارة الغربية، وقد ولدت في عالم فقد اليقين والإيمان



بأي شيء محدد أو ثابت، فكانت -كما يقول تيري إيغلتون - محاولة "اكتشاف موطئ قدم لليقين في عالم محدد بدا فيه اليقين صعب المنال". فالمحاضرات التي شكلت كتاب سوسير "محاضرات في الألسنية العامة" ألقيت في قلب أوروبا بين (١٩٠٧-١٩١١م) على شفير الانهيار التاريخي الذي لم يعش سوسير نفسه حتى يراه. (۳۱)

والبنيوية ذات نزعة مادية حادة، وهي لذلك ضد

الدين، أو هي -في زعمها اكتشاف موطئ قدم في عالم شكوك لا يؤمن بشيء - سعت أن تحل محل الدين. يقول تيري إيغلتون معبراً عن ذلك: "البنيوية هي -من بين أشياء أخرى – محاولة أخرى من سلسلة محاولات مشؤومة قامت بها النظرية الأدبية لإحلال شيء آخر الإنسان سيختفي". (٣٣) أكثر فاعلية محل الدين.. وهي -في هذه الحالة-دين العلم الحديث. (٣٢) البنيوبة إذن فكر مادى، وقد انعكس ذلك حتى في مقاربتها النقدية للعمل الأدبي، فهي لا تهتم -شأن الشكلانيات جميعها- إلا بجانبه المادي المتمثل في اللغة.

لم تقم البنيوية -من خلال متطلبها المادي- أية قيمة لمضمون العمل الأدبي، أو قيمه، أو أخلاقه، أو الفكر الذي

يتضمنه، عاكسة مفاهيم مادية كان للماركسية والفرويدية تأثير كبير فيها. وفي سبيل حرص البنيوية على اكتشاف بنية مستقلة لكل شيء، نظرت إلى الأشياء جميعها على أنها ذات نظام متكامل، أو بنية مستقلة، قائمة بذاتها، لا تحتاج إلى أي شيء خارجها.

وهذا تفكير خطير حمل في ثناياه

إلغاء لفكرة السبب والمسبب، وفكرة الخالق المدبر، وأن كل حدث لابد له من محدث.

ومن منطلق هجوم البنيوبة على الذات، وتنكرها لها، وصفها روجيه غارودي بأنها فلسفة "موت الإنسان"، وقال في نقدها: لن يتردد بُنْيوبو الجيل التالى لـ اليفي شتراوس في الانتقال إلى الحد الذي سيقودهم إلى تخيل تاريخ هو محض اشتغال للبنية،

تاريخ بلا مبادرة تاريخية إنسانية، تاريخ بلا بشر، فتراهم يعلنون بلسان "فوكو" أنه بعد إعلان "نيتشه" عن موت الله، فإن ما يتأكد في أيامنا هذه ليس غياب الله أو موته بقدر ما أنه نهاية الإنسان.. إن

وإن من سلبيات البنيوية الفكرية الخطيرة خلعها النصوص مهما كان مصدرها -سماوياً أو بشرباً-عن مرجعيتها الفكرية وسياقها الحضاري، لتبدو عندئذ منقطعة الجذور، مبتوبة الأواصر عن كل ما

يربطها بالماضي والحاضر. إن النصوص -في العادة- مرتبطة بجذورها الحضارية والعقدية، وبالسياق الفكري والتاريخي الذي كونها، ولا يمكن -بأية حال-تجاهل هذا، أو القفز فوقه.

ومن سلبيات البنيوية التي لا تتفق مع التصور الإسلامي للأدب، ولا مع أي تصور يؤمن برسالة الأدب ودوره الحضاري؛ أنها أسقطت أهمية الفكر، وتجاهلت الوظيفة الاجتماعية والتربوية للأدب، أو -كما يقول تيري إيغلتون-: "إن المنهج البنيوي لا يبالى أبدا بالقيمة

الثقافية للموضوع". (٣٤) ونظر إلى النصوص جميعاً -مهما كان موضوعها- على أنها سواء من حيث القيمة المعرفية، وذلك بسبب استبعاد البنيوبين لأحكام القيمة، وعلينا في رأى فراي -أحد أقطاب المدرسة الشكلانية- "أن نضع أحكام القيمة جانباً، لأنها مجرد مؤثرات ذاتية، فنحن حين نحلل الأدب



روجيه غارودي

نتكلم عن الأدب، أما حين نقومه فإننا نتكلم عن أنفسنا" (٣٥)

وهذا كلام غير دقيق، فهو يفصل بين ذات المتلقى وبين الموضوع الذي يتلقاه، وهو يساوي بين القيم الخيرة والقيم الرديئة، أو بين الكلمة الطيبة والكلمة الخبيثة، بين واحدة هي كالشجرة الطيبة تنبغي رعايتها وكلاءتها، وأخرى كشجرة خبيثة ينبغى استئصالها، كما حكم بذلك رب العالمين.

والبنيوية بتعبير إيغلتون: "لا إنسانوية"، بمعنى أنها ترفض فكرة أن التجربة الإنسانية الفردية، هي مصدر الأدب، وهي مبتدأ المعنى وخبره. (٣٦) وهي قد أسقطت المؤلف نفسه حتى انحط عندها إلى درجة الصفر، واكتسب النص كل الأهمية على حساب المبدع الإنسان حتى زعم "بارت" أنه عندما تبدأ الكتابة يأخذ المؤلف بالموت. (٣٧)

وقد عبر عن هذه اللإنسانية الناقد الفرنسي "ألبير ليونار " بقوله: "إن مسلمة الانطلاق من الفكر البنيوي هو موقف ضار ضد الإنسانية، وهي مذهب إرهابي، يجهد بقوة جليدية لتدمير أسس الفكر الفلسفي الغربي نهائياً، وهي الحربة البشربة، وأولية الوعي، ومفهوم الذات. ولم يعد الأدب يتعدى أن يكون نتاجاً لا يرجع إلى الفكر المبدع، ولم يعد الإنسان أكثر من حادث يجرى الإعلان عن زواله المقبل". (٣٨)

#### ب- الإنحرافات الفنية:

١- إن البنيوبة تمتد بنسب وثيق إلى حركة النقد الجديد ونزعتها الشكلانية، وإهتمامها العتيد بالأدب بوصفه موضوعاً جمالياً وليس ممارسة اجتماعية، ولكن البنيوبة تحاول أن تخرج كل ذلك بشكل أكثر نظامية، و"علمية" بكثير، وذلك من خلال بيان أن الأدب يعمل من خلال قوانين موضوعية معينة.

وقد أسرفت البنيوية أكثر من النقد الشكلاني الجديد في استقلالية الأدب عن كل شيء، وإذا كان النقد الجديد رأى في الأدب ضرباً من معرفة العالم؛ فإن البنيوبة نظرت إلى الأدب على أنه بنية لغوبة مستقلة ذاتياً، منقطعة تماماً عن أي مرجعية تتعداها، وميداناً مغلقًا كتيماً يحتوي الحياة والواقع في نظام من العلاقات اللغوية(٢٩).

ومن الواضح أن هذا الاعتداد بالنموذج اللغوي وحده في درس الأدب هو الذي قادهم إلى الغلو والتطرف في استبعاد المجتمع والتاريخ والنفس من هذه الدراسة، وقطع النصوص عن كل صلة لها بالخارج، حتى قادهم ذلك إلى ما سماه بعض النقاد: "سجن اللغة"(٤٠).

٢- نزعت البنيوبة أهمية الذات المبدعة، وأسقطت عبقرية الفنان وتميزه، ومن خلال تبنيها لفكرة موت المؤلف والتناص لم يعد المؤلف سوى ناسخ النصوص وكتابات أخرى، والنص -هذا الإبداع الجميل- لا يعدو أن يكون حصيلة مجموعة سابقة من النصوص اختزنها المؤلف في ذاكرته وهو يعيد إنتاجها أو تأليفها من جديد.

وهكذا لايعدو المؤلف -هذا الموهوب العبقري عند مناهج نقدية أخرى - أن يكون -في نظر هؤلاء القوم- غير جامع أو لامّ لكتابات قد مرت به. إن درجته تتحط إلى درجة الصفر، وعلينا عندئذ أن نعود إلى النص، أن نقرأ اللغة وحدها. إن اللغة وحدها عندئد كما يقول بارت- هي التي تتكلم وليس المؤلف، والنص لا يقول شيئا عن مبدعه، ولا هو تعبير عنه، أو انعكاس لشخصيته كما كانت تقول بذلك مناهج أخرى، كالمنهج النفسي والمنهج التاريخي مثلاً.

إن الصيد كله في جوف "النص"، وما المؤلف إلا ناسخ متناص مع كتابات قديمة لا حصر لها، وهو عندئذ حري أن يستبعد من الحكم النقدى، بل أن ينفى، بل أن يحكم عليه بالموت (٤١). وهذا كله كلام فيه الكثير من الغلو والشطط، وذلك أن عودة المؤلف إلى نصوص سابقة -شعورباً أو لا شعورباً- وبتاصه معها، أو استفادته منها بأي صورة من الصور، لا ينفى حضوره، ولا يعنى إلغاءه تماماً من العملية

> الإبداعية. ذلك أن هذا "النسخ" أو "التقليد" الذي يشير إليه بارت -لو صح، وما هو بصحيح في رأينا- لا يلغي شخصية المؤلف، ولا يغيبه تماماً بحيث نعده مجرد ناقل لا أكثر. إن هذا "النسخ" نفسه، وهذا التقليد -لو صحًا، وما هما بصحيحين- إنما هما تعبير عن شخصية المؤلف، وانعكاس لفكره وثقافته وتكوبنه.

ما الذي يجعلني -بوصفي مؤلفاً - أتعالق مع هذا النص أو

ذلك من دون غيرهما من النصوص!؟ ما الذي يجعل ذاكرتي -شعورياً أو بغير شعور - تحتفظ بما تحتفظ، وتطرح الكثير فلا تحتفظ به!؟

إن المؤلف لا يموت أبداً، والنص حقاً هو أصل العملية النقدية، وهو مصدرها، ولكن لابد أن يعتمد أحياناً قليلة أو كثيرة، على معرفة

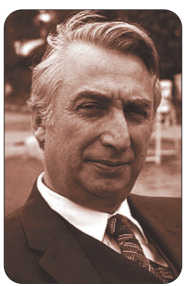
بالمؤلف، وظروفه، أو ظروف إنشاء النص وملابساته، وقد يعين ذلك على تفسير النص وإن لم يعن على تقويمه.

وهكذا مارست البنيوية عملية إقصاء عنيفة لكل شيء مما سمته "الخارج" بما في ذلك المؤلف نفسه، اعتماداً فقط على ما سمته "بنية النص" مما حول هذا النص إلى هيكل مادى خال من روح الأدب، وإنسانيته، وفرديته، ومضمونه، ورسالته...، وأصبح الحديث عنه حديثاً شكلانياً

صرفاً، باعتباره شيئاً مغلقاً على نفسه ونهائيا.

٣- ومن المآخذ على النقد البنيوي غموضه، وكثرة مصطلحاته، مما حجب وصول هذا النقد حتى إلى المتخصصين أنفسهم. يقول الدكتور عبد المحسن بدر مبيناً غموض نقد هذه الأيام على نحو ما بيَّن الدكتور حمودة: إن الحل للمشكلة -مشكلة النقد الحداثي الحالي- "أن يكون موصلاً على الأقل، سواء على المستوى النظري أم المستوى النظري التطبيقي، أو بتعبير آخر أن يفهم بعضنا -نحن النقاد- ما يقوله بعضهم الآخر، أو

أن يفهم الكتاب والمبدعون ماذا نريد أن نقول لهم.. إن الكثير من مقالات مجلة فصول لم تستطع أن تصل إليَّ، وإذا لم تستطع أن تصلني بشكل كامل؛ فمن باب أولى أن يؤدى ذلك إلى افتراض أنها لن تصل إلى عدد كبير جداً من النقاد، ومن باب آخر أتصور أنها لن تصل إلى الكاتب المبدع. (٢١)



بارت



وإذا قال قائل: إنه قد يكون من أسباب غموض هذا النقد الحداثي المكتوب باللغة العربية هو عدم فهم المترجم العربي للأصل الأجنبي، أو عدم الدقة في الترجمة، قيل: ولكن نقاد الغرب أنفسهم يشكون من غموض النقد البنيوي. يقول إيغلتون -كما سبق أن ذكرنا-: "بدا البنيوبون بمثابة نخبة علمية مزودة بمعرفة باطنية بعيدة كل البعد عن القارئ العادي". (٤٣)

إن من وظائف النقد الهامة إضاءة النصوص،

ولكن البنيوية لم تنجح في ذلك لأنها في الأصل لم تُعْنَ بدلالة الأدب، وإنما عنيت بطريقة إنتاجه. (١٤١) ولذلك لم تستطع البنيوية في رأينا أن تقدم شيئاً ذا بال ينفع المبدع، أو المتلقى؛ ولاسيما المتلقى العادي غير المتخصص.

وزاد من عتمة النقد الحداثي وطلسمته وغموضه تلك الجداول الإحصائية، والرسوم البيانية والإحداثيات، والأسهم، والإشارات التي لا تقدم شيئاً ذا بال، مما جعل هذا النقد يبدو -في كثير من الأحيان-

أشبه بألغاز وأحاج وكلمات متقطعة اشتكى من صعوبتها الناقد المُختص وغير المختص، وليس نقداً أدبياً يكشف النصوص، وبضيئها وبزبل العتمة عنها.

٤ - ومن مزالق النقد البنيوي تلاعب نقاده بعلاقات النص ومفرداته حتى راحوا يستبدلون بها

غيرها، كما أشار إلى ذلك حمودة فيما تقدم. إن البنيوبة بتعبير إيغلتون "إهانة محسوبة للحس السليم، فهي تشيح بوجهها عن معنى القصة السطحي، وتسعى عوضا عن ذلك إلى عزل بنى عميقة معينة ضمنها، ليست ظاهرة على السطح. وهي لا تتناول النص انطلاقاً من قيمته الظاهرة، بل تزيحه إلى نوع من الموضوع مختلف تماماً". (٥٤)

وبتجاهل التحليل البنيوي عندئذ -بسبب هذا

العزل والإزاحة- إلى حد بعيد ما تقوله الأدلة فعلياً. (٤٦) ويذلك يقوم بعملية تشبه عملية التزوير للنص، بتجاهل دلالاته الحقيقية من أجل البحث عن بنية أو بنى منظمة مشتركة يفترض قسراً وجودها.

٥- قاد الاهتمام ببنية الأعمال التي يفترض البنيويون أنها نظام مشترك، إلى إهمال الخصوصيات المميزة، وتجاهل الفروق الفردية بين النصوص، والوقوف فقط عند ما هو مشترك فيها.

يقول الناقد جيزبل فالنسى في بحثه النقد النصى: "لا يظهر التمسك ببنية الأعمال الأدبية إلا ما في

هذه الأعمال من أشياء مشتركة، مع تجاهل ما يميزها، وبشكل خاص ما يميز العمل الرائع من العمل الرديء ". (٤٧) وبذلك لم تتميز في التحليل النقدي البنيوي النماذج الجيدة من النماذج الرديئة نتيجة التعميم في الأحكام، والبحث عن المشترك المفترض فقط.



إيغلتون

٦- وقاد ذلك البنيوية إلى مزلق آخر في مقاربة الأدب، فبدا وصفها للعمل الأدبى كما يقول جيزبل فالنسى: "إما غثاً"، أي نقع على ما يستطيع أي امرئ كان استنتاجه عند قراءته للعمل، أو اعتباطياً بسبب كثرة التقديرات الاستقرائية والتعميمات. (٤٨)

٧- وبرى بعض النقاد من المآخذ على البنيوية قصورها عن تحليل بعض الأنواع الأدبية، وأنها قد تناست الأشكال السردية التي يمكن تقسيمها -بحسب التحليل البنيوي- إلى وحدات وأجزاء، ولكنها على سبيل المثال لا تناسب الشعر. (٤٩)■

#### الهوامش:

- (\*) (من بحوث المؤتمر الدولي الخامس، المشروع النقدى للدكتور عبد العزبز حمودة، في المدة: ٢٧-٢٩ جمادي الآخرة ١٤٢٩هـ، الموافق ١-٣ يوليو/ تموز ۲۰۰۸م، بالتعاون بین رابطة الأدب الإسلامي العالمية وجمعية الأدب الإسلامي بالقاهرة).
- (١) المرايا المحدبة: عبد العزيز حمودة، سلسلة عالم المعرفة (العدد ٢٣٢) الكويت، ١٨٤١ه/ ١٩٩٨م: ص٥٧-
  - (٢) المرايا المحدبة: ص٥٥.
  - (٣) المرايا المحدبة: ص١٣-١٤.
    - (٤) المرايا المحدبة: ص٢٢.
    - (٥) المرايا المحدبة: ص٢٢.
- (٦) نظرية الأدب، تيري إيغلتون، ترجمة ثائر ديب، وزارة الثقافة، دمشق، ١٩٤٥: ص١٩٩٥.
  - (V) المرايا المحدبة: ص١٨-١٩.
  - (٨) نظربة الأدب: ص٢١-٢٢.
    - (٩) المرايا المحدبة: ص١٠٠٠.
  - (١٠) المرايا المحدبة: ص١٧-١٨.
    - (١١) المرايا المقعرة: ص٩٨.
      - (١٢) المرجعان السابقان.
    - (١٣) المرايا المحدبة: ص٥١.
    - (١٤) المرايا المحدبة: ص٥١.
    - (١٥) المرايا المحدبة: ص٥١.
    - (١٦) المرايا المحدبة: ص١٤٦.
    - (١٧) المرايا المحدبة: ص٢٤.
    - (١٨) المرايا المحدبة: ص٣٥.

- (١٩) المرايا المحدبة: ص١١.
- (٢٠) المرايا المحدبة: ص٣٨.
- (٢١) المرايا المقعرة: ص١٤.
- (٢٢) المرايا المحدبة: ص٣٥.
- (٢٣) المرايا المحدبة: ص٣٧.
- (٢٤) المرايا المحدبة: ص٢٦.
- (٢٥) المرايا المحدبة، ص٦٢.
- (٢٦) المرايا المحدبة: ص٣٦، . ۲۱۱، ۱۷۹
  - (۲۷) نظرية الأدب: ص۲۱۱.
- (٢٨) النظرية الأدبية الحديثة، "تقديم مقارن" آن جفرسون وديفد رويي، ترجمة سمير مسعود، وزارة الثقافة، دمشق، ۱۹۹۲م: ص۱۵۸.
- (٢٩) المرايا المحدبة: ص ٢٨ وما بعد.
- (٣-) النظرية الأدبية الحديثة: ص١٦٩، وانظر كتابنا: مناهج النقد الأدبي الحديث: رؤبة إسلامية، دار الفكر، دمشق ۲۲۸ ه/۲۰۰۷م: ص۱٤۹.
  - (٣١) نظرية الأدب: ص١٩٠.
  - (٣٢) نظرية الأدب: ص٢١٠.
- (٣٣) البنيوبة وفلسفة موت الإنسان، روجيه غارودي، ترجمة جورج طرابيشي، بیروت، ۱۹۸۰م: ص۲۹.
  - (٣٤) نظرية الأدب: ص١٦٧.
  - (٣٥) نظربة الأدب: ص١٦١.
  - (٣٦) نظرية الأدب: ص ١٩٥.
- (٣٧) انظر: موت المؤلف، لرولان بارت؛ ضمن كتاب "نقد وحقيقة"، ترجمة منذر عياشي، دار الإنماء الحضاري، حلب، سورية: ۱۹۹٤م.

- (٣٨) أزمة مفهوم الأدب في فرنسا في القرن العشرين، ألبير ليونار، ترجمة زياد العودة، دمشق ۲۰۰۲م: ص۲۹۱.
  - (٣٩) نظرية الأدب: ص١٦٢.
- (٤٠) انظر: نظرية الأدب المعاصر وقراءة الشعر، ديفد بشندر، ترجمة عبد المقصود عبد الكريم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة: ١٩٩٦م: ص٥٦.
- (٤١) انظر: درس في السيميولوجيا، لرولان بارت، ترجمة بنعبد العالى: ص٨٦-
- (٤٢) مجلة الفصول المصرية، القاهرة، المجلد الأول، العدد الثالث (أبربل:١٩٨٤م)، وانظر كتابنا "من صيد الخاطر"، دار البشائر، دمشق ۲۰۰۳ه/۲۰۲۴: ص۱۷–۱۸.
- (٤٣) النظرية الأدبية الحديثة: ص١٩٤.
- (٤٤) النظرية الأدبية الحديثة: ص١٦٤.
- (٤٥) النظرية الأبية الحديثة: ص١٦٨.
- (٤٦) النظرية الأبية الحديثة: ص١٧٠.
- (٤٧) مدخل على مناهج النقد الأدبى، مجموعة من المؤلفين، ترجمة رضوان ظاظا، سلسلة عالم المعرفة (العدد:٢٢١) الكوبت: ١٤١٧هـ/١٩٩٧م: ص٢١٣، ونظرية الأدب: ص١٦٥.
- (٤٨) مدخل على مناهج النقد الأدبى (سلسلة عالم المعرفة، الكويت): ص٢١٣، ونظرية الأدب، ص١٦٥.
  - (٤٩) انظر: المرايا المحدبة: ص٢٨٩.

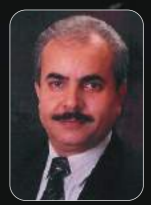


يُرجّعُ لحناً رخيمَ الصّدي ويُهُدي نَداهُ لِكُلِّ الورى لمَجْد جَديد وَثيق العُرى رَفِيعَ المعاني وَنِيْلُ المُني رساطَ المَحَبَّة أَفْقاً غَدا كنور أضاء رحاب الفضا سما عَشْقُهُمْ فوقِّ أرض الوفا ونورُ الأقاحي وَطَلُّ النَّدي ونَبْعُ الجَداول ماءٌ جَرى لِ نَفْحُ الأَرْيِجِ وَعِبْقُ الشَّذَى ولونُ السَّماء ووقتُ الضُّحي وفِجرُ الأخُوَّةِ ماءُ التُّقي ب رباضُ النُّفوس بعطر هَمَى كساءُ المساكين دفء الشّتا تُغيرُ صباحاً بنَقْع دَجا كماء نَمير وطَعْم الدرّدي وطوراً يكون اجتياح المدى وربح الجنوب على مَنْ حنا وللنَّاكبينَ لنَهج السَّما عَ تَرْجَفُ رَوْعاً قلوَبُ العدا فيَشْفَى العليلُ بداء العنا حَمامُ السَّلام وأسد الشّري وَمُزنَ القلوب وصدْقَ الرُّؤي ونَرْقى به عاليات الذّري منَ النَّبع عبَّ ومنهُ ارتوى نبع الحجون ونبع الصّفا وعند المقام صلاة نوى فَيُضْفى سناهًا عليه السَّنا فَيَضْحَكُ في وَجْهِهِ المُصطفى حبيب الإله رسول الهُدى ويَفْرُقُ منْهُ ظلامُ الدُّجي

الإقبال صوت ندي شدا لأمَّة أحمدَ يهُدي شَذاهُ وَيَحْمِلُنا نَحْوَ مَجْد تَليد وبَبْعَثُ فينا جليلَ المباني هُوَ الْفُنُّ صَاغَتْهُ نَفْسٌ تَرَى فيحيا الجميع بأنفاسه هُوَ الحبُّ للعاشقينَ الألي فَشعْرُكَ إقبالُ ضَوْءُ الصَّباح ربيعُ الفُصول وروضُ الحُقولَ وَضَوْعُ البَنَفْسَجِ ريحُ القُرُنْفُ وشعْرُكَ إقبالَ ريحُ الرَّجاء وشعرك عندي انبلاج الضّياء وايقاع شغرك قوت القلو رغيفُ الفَقير شرابُ الصَّديّ ووقْعُ صداهُ كَما العادياتَ هوَ الشُّعْرُ شعْرُكَ لكنَّهُ فطوراً يكونُ النَّسيمَ العَليلَ يهبُّ عليلاً كربح الشَّمال وكَالعَلْقَم المُرّ للتّائهينَ يَصُكُ المسامعَ يُحْيى الوقادُ وَيُعْطَى دواءً لِمَرْضى الخمول هُوَ الْفَنُّ يَنْمو على ساعدَيْه ويبقى حديثُكَ صَوْبَ العُقول بُراقَ المكارم يَعْلو بنا هوَ الصَّوتُ صَنوْتُكَ لكنَّه بنبع الطهارة نبع القداسة وَزِمَـــزمُ كــانَ لــهُ طُــهُـرةً وَيَغْرِفُ مَعْناهُ مِنْ آية ويرْتادُ حَقْلَ حديثِ النَّبِيِّ فُسَلْسالُهُ منْ نَمير الحبيبَ فَيُشْرِقُ منْهُ الصَّباحُ الجميلَ

# <u> صوت</u> إقبال



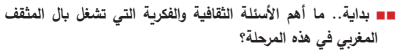


د. عبد الرزاق حسين - الأردن



### الشاعروالروائي المغربي د. سلام أحمد إدريسو: لـ (الاصبالاسلام):

# المتخيل هوالجزءالأكثرخلودأ فيما يظل الواقع مجرد أشباح تتداعى



■ الأطياف والاختيارات كثيرة، وباعتقادي أن من أهم الأسئلة الثقافية التي تأخذ حيزا واسعا من وجدان ومنطق المثقف المغربي: كيف السبيل إلى تحويل الأسئلة السياسية التقليدية، التي قتلها الإشهار الحزبي العام، إلى أسئلة اجتماعية تربوبة مجتمعية!?.. أسئلة سياسية عربقة مثل الديمقراطية والحربة ستظل مجرد أسئلة نظرية برانية، في سياقاتنا، ما لم تتبلور في مشاريع مجتمعية جمالية تتمو في الوجدان العام للمجتمع، ومن هنا يأتي دور تجديد



حوار: وحيد تاجا - سورية

الخطابات الدينية، والخطابات الجمالية على وجه الخصوص.

كيف السبيل إلى رفع الوعي المجتمعي المغربي والعربي معا، تقتعد الصدارة التنموية؟ طبعاً بعد نقاش مجتمعي واسع حول مفهوم الثقافي والجمالي ومن ثم تحديد جدواهما؛ فالذي رفع وسيرفع رأس الشعوب هو المنجز التاريخي الروحي الجمالي والمعرفي الإنساني أولاً، لذلك أرجو منك ألا تندهش إذا سقت لك اعتقادي بأن الأديان ذاتها جاءت لتؤثث هذا المعنى ضمن مهامها الرئيسة، في حين أن منعطفات الأزمة أو ظلال التخلف الحضاري، تعرب دائماً عن نفسها في تاريخ الشعوب عبر محاصرة هذا الوعى الروحي الثقافي بالذات، التخلف ببساطة هو الرهان على الرقم والآلة والإسمنت وإبعاد المعنى ينسجم مع تاريخ وجود المعنى في الروحي للعلاقات والأشياء.

#### ■■ هذا الكلام يحيلنا الى كتابك "مأسسة المعنى الثقافي"؟

■ ينبع الثقافي من معنى ولادته. ما نفعله، لذلك تكمن أطروحتى

أُولاً: تنبع دلالة المعنى الثقافي من سؤال: لماذا أفعل؟، وما الهدف من فعله؟. وبذلك يطرق المفهوم الثقافي الباب بقوة إلى مستوى اعتبار الفنون والعلوم على سؤال الجدوى والوظيفة. الإنسانية بشكل خاص أولوبة وبالتالي يفتح المعابر نحو اللذة الروحية، ومتعة الانسجام العاطفي والعقلى فيما نفعل وما نفكر فيه وفي تحقيقه. ولعل هذا



حياة الإنسان، إذ نجد في بعض التنظيرات السيكولوجية أن حاجة الإنسان إلى المعنى توجد فيه منذ

المركزية ضمن هذا الكتاب والمعنى الثقافي مركزياً إلى هذه والتلقى والتأويل والاختلاف الصغير، في المنطلقات التالية: الدرجة، فهل يمكن موضعته والحجاج والنقد والإنصات

مكاناً عَليًّا في نسيجنا المجتمعي؟ بعبارة أخرى: هل بالإمكان مأسسته، عن طربق استباته، ضمن مشروع مجتمعى تتوبري في عمق البنيات والفضاءات المدنية الحساسة، وذات الأولوبة؟ القصد هو التساؤل عن ممكنات التلقيح التكويني (gènètique) لأنسجة هذه البنيات والفضاءات المجتمعية المدنية، التي تنسج أقدار الشعوب بين الجغرافيات الروحية لتاريخ وراهن الثقافات الكونية، وأساليبها في النمو العاطفي والمنطقي؟.

ثالثاً: يتحرك الثقافي عبر ثالوث جوهري هو: الواقعي، والخيالي، والرمزي، فقط ليجيب عن أسئلة بسيطة تشك حناجر الناس كل يوم، في مقدمة هذه الأسئلة البسيطة نجد: لماذا الثقافة في حياتنا العامة؟ ولماذا نغامر فلا نكتفى بالاتباع بدل الإبداع، وبالاستقالة بدل التفكير، وبالصمت بدل السؤال، وبالخبز بدل المعنى، للعيش في سلام، كما يقولون في الدارجة؟ لماذا أدرُس (وأدريس) الفنون والآداب ثانيا: إذا كان سؤال المعنى ومهارات التعبير والتواصل



في المؤسسات التعليمية بكل مستوباتها؟ هل يعقل أن تكون كافة هذه المهارات (الإستراتيجية) من الأمور التحسينية الزائدة في حياتنا اليومية؟.

- ■■ هل صحيح ان هناك تقدما لصالح السرد والرواية على حساب النقد...؟
- أعتقد أن هذا غير صحيح تماماً، يحتاج الأمر إلى بعض التدقيق، ربما المقصود هو بروز هذا المد الصاعد في المنجز السردي المغربي، على الخصوص، كما تعرف. فالنقد المغربي له حضوره في الأوساط العلمية والأكاديمية العربية، وإن كان لابد من قول ملاحظة؛ فهی ما قد یکون من تنامی النقد الصحفى على حساب النقد المعرفى والفلسفى الأكاديمي المتمرس، ولكن هذا رأي نسبي يحتاج إلى تفاصيل.
- ■■ وكيف نفسر ذهاب بعض النقاد والفلاسفة والشعراء المغاربة إلى حقل الرواية، حميش (الفلسفة)، ومحمد عز وحسن نجمى (الشعر)؟

■ في حالة فلاسفة كبار مثل عبدالله العروي وبنسالم حميش؛ فأحسب أن هذا الذهاب في اتجاه السرد أمر طبيعي بل مطلوب. إذ في اعتقادي أن الهوية العميقة





مثل عبدالله العروي، وبنسالم للرواية هي السؤال الفلسفي، وأن الفلسفة هي الرئة الحقيقية لتنفس الدين التازي وحمد المديني الرواية. يبقى أن ما يؤكد على (النقد)، ومحمد الأشعري سلطان السرد هو هذا الذهاب الجماعي إليه، ثم لا ننسى بأن ضد المسبق، وكل نظر أو فهم

السرد والشعر لهما نبع متوحد. هناك من جهة؛ الهوبة السردية العميقة للكلام العربي، وهناك من جهة ثانية؛ النسبُ الشعريُ العميق للثقافة العربية.

\* إذا انتقلنا إلى كتاباتك ورواياتك، يلاحظ أن هناك طغياناً فيها للفكر والفلسفة بشكل عام؟

- يتعذر فهم الهوية العميقة للسرد الروائي بعيدا عن السؤال الفلسفى. وفي تقديري أن الروايات التي تعانى من فقر الدم الفلسفي هي التي تموت في السطح ولا تتمو عمقياً، تتنفس الرواية من رئة الفلسفى لتقول العالم في إمكاناته اللامحدودة.

■■ التجربب سمة أساسية فى معظم كتاباتك الروائية وخصوصاً أقليما؟

■ ربما الدلالة السطحية للفظ التجريب ستشوّش على ما أعتقده وأعيشه سردياً وشعرباً. أنا لا أجرب بالمعنى المتداول للفظ التجربب، أنا أنطلق من وعي متجذر في كينونتي بأن الكتابة بشكل عام لا تكون كتابة سوي بهوية الاحتمال الكامنة فيها. الكتابة ضد المسكوك، والكتابة

تقديري حتما.

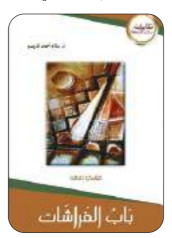
ومن هنا فأنت سألت عن هوية الاحتمال في سياق الرواية تخصيصاً، كيف بمقدور الرواية أن تولد في الخط المستقيم؟ الحياة نفسها ليست خطأ مستقيماً. اللغة ذاتها ليست خطأ مستقيماً. الثقافة ذاتها ليست صوتا واحدا. البوليفوني هو هوبة التاريخ والواقع معا.

فكيف تكون الرواية بلا مفاجآت واحتمالات ومسارات غير متوقعة!؟ هذا كله هو السرد من زاوية فهمي. و"أقليما" ذهبت في هذا الاتجاه. ربما ما قد يحدد لون عينيها هو اللون الأسطوري للحكى. حاولت أن أقذف بالتاريخ في بوليفونية الأصوات الراوبة له. حاولت أن أزج بالتاريخي في اللامتوقع، وأن ألجم غرور المتخيل بسراج المعرفي والتاريخي.

■■ صنفت روايتك "العائدة" رواية إسلامية.. ما رأيك بهذا؟



د. سلام أحمد إدربسو



الرواية حكاية طوبلة لا حاجة غير الثقافي. إلى إثارتها الآن. ولكن في باب ■ حين ينجز الكاتب عملاً تصنيفها رواية إسلامية لابد من سرديا أو شعربا يصبح مستقلاً الإشارة إلى إشكال القراءة الدعوبة فيما يقابله من تسميات، الإشكال عنه، وبتفاعل مع سياقات الإيديولوجية (من كل الأطياف

أو سلوك مشحون بالمسبقات متقاطعة ومتضاربة بعضها المتقابلة) كواقع مشهدى تأويلي والمسكوكات يقتل الكتابة في مع بعض. ولعل هذا ما يمنحه في واقعنا الثقافي العربي، مشهد حياته الخاصة، ولكن لهذه تفسيري استباقى شكلاني ظاهري، ومع ذلك فهو مفتوح على المنغلق لا النامي.

حيازة هذا النص الروائي على جائزة في التسعينات من القرن الماضى فى سياق مؤسسى دينى إسلامي، إضافة إلى ما أشرتُ إليه منذ قليل (أي التباس مفهوم الإسلامية ذاته) هو ما أعتقد أنه ألقى بظلاله على تلك القراءات التفسيرية الاستباقية، التي صنفت روايتي بكونها إسلامية. في المقابل كان دائماً هناك طابور الأقلام التي تمتهن مجرد حرفة المحاصرة الإيديولوجية السالبة والموجبة معاً، وهي لا تعي أبسط الدروس التاريخية الماثلة في أنه يستحيل محاصرة المبدع، ضمن قراءة جاهزة ومسبقة، سواء كانت دينية أو لائكية، طبعاً هذا حين يكون المبدع ممتلكاً لمشروع ثقافي لا مجرد حرفة، هنا تعلو تجربته ومشروعه فوق التصنيف

الإشكال في تقديري، ليس في التصنيف الإسلامي ذاته، أو (إذا استحضرنا السياق الثقافي



العربي) في محتواهما غير المتماسك، فضلا عن الزوايا التي منها يطل الفاعل غير الثقافي عليهما.

وفي رأيي أنه آن الأوان نبحث لنا عن مسمّيات ثقافية غير متعالية، بمحتوبات متجددة جربئة ومفتوحة البصائر. إذ التاريخية والراهنة من جديد.

والأشياء وأن ننخرط في مشاريع إبداعية تسعفنا على تمثل كل ذلك لنعكسهما تدريجيا في إبداعاتنا وتفكيرنا وأنساقنا. هذه بوابة النهضة، وإن كان مصطلح (إن لم يكن قد تأخر قليلاً) كي النهضة ذاته من ضمن تلك المسكوكات التي ينبغي إعادة تأملها وتفسيرها وترتيب أسئلتها



لا شعار الإسلامية ولا شعار الحداثية سوف يسعفاننا على تجاوز ما أسماه المفكر المغربي المُخطأة). الرهان هو أن نتمثل المنظور النسبي للمفاهيم، بما هى قراءات إنسانية نامية غير جامدة، وعلى المحتوى الثقافي النسقى الأنطولوجي للعلاقات

وتأسيسا على كل ما ذكرتُ لك، لا يبقى المكان مناسباً (حالياً على الأقل) للتساؤل حول إمكانية عبد الله العروي (بالنهضة الجدل حول منظور أدبي إسلامي معین نطل به، ومن خلاله علی العالم الثقافي والمعرفي الكوني. لابد من ردم الهوة أولاً بين مفهومنا للذات ومفهومنا لهذا العالم. لابد أن نتجاوز قراءاتنا النمطية حول

في هذا المنحي، ومن تواضع لله رفعه. ■ تميل كثيراً إلى الإطالة في عدد صفحات الرواية.. ف"أقليما" مثلاً تجاوزت صفحاتها (۷۲۵) صفحة، فهل القارئ العربي اليوم، في ظل انحسار عادة القراءة، له القدرة على قراءة هذا الكم الهائل من الصفحات؟ ■ تكسير أفق الانتظارات

السؤال، فأجبته قائلاً: في هذا الزمن الذي ضمر فيه حقل القراءة إلى هذه الدرجة، نحن بحاجة إلى أن نكتب رواية من حجم تسعمئة صفحة لا سبعمائة!.. ذلك أن أعمق دعوة للقراءة في تقديري هي الذهاب ضد التيار، وأن نكتب بهذا الزخم الطوفاني العفوي وغير المقصود لذاته، لا أن نمالئ القارئ أو

تفعله الرواية والشعر بطربقة فطربة. وفيما يخص سؤالكم عن المفارقة بين حجم الرواية وضعف حقل القراءة، أقول لكم: سألنى أحد القراء خلال واحدة من حفلات التوقيع بما يشبه هذا

منابعنا الثقافية الأولى. لابد أن

نفتح نوافذنا كي ننصت إلى

الكون وثقافاته ورؤاه،، وما يقوله

نجامله وهو في حالة احتضاره. وهنا أبشرك بأن العمل الروائي القادم، بإذن الله، عمل يتجاوز ألف صفحة، ولدي قرائي الذين يقرؤوننى بعمق ومتعة وشغف، وبصاحبونني في كل ما أكتبه بهذه الروح التي يصفونها بكونها عنيدة. أما أنا فأجدها تعكسني، وتعكس هويتي وأسلوبي في الحياة والكتابة.

أحب هنا أن أعترف لك بأن الكتابة في حياتي هي منبع متعة خاصة. أنا أسعد ما أكون، وأقوى ما أكون؛ حين أنخرط في أتون الكتابة، ولا أقدر على التوقف. أنا أكتب لأتنفس وأستمتع بوجودى، ثم تأتى الأشياء الأخرى، خارج الكتابة. أنا مجرد إنسان بسيط له انكساراته الكثيرة، ومعشوقاته التي تتوالد باستمرار.

#### ■■ اللافت في رواياتك، هو ذلك التماهي بين الواقع والمتخيل؟

■ سنحتاج دوماً إلى إعادة تشييد لا ينتهي لفهمنا حول الواقع والمتخيل. أنا من هؤلاء الناس الذين يعتقدون بأن المتخيل هو الجزء الأكثر جوهربة من الواقعين وليس هو الجزء المقابل

للواقعي، بل الأبعد من هذا هو أن المتخيل هو الجزء الأكثر خلودا فيما يظل الملموس مجرد أشباح تتداعى. الأبعد من هذا هو أن الذات وما هو ذاتي لا يمثل الجزء المكين من الواقعي والمحيطي فحسب، بل وفي الكتابة السردية على الخصوص تصبح الذات المحكية والحاكية في نسيج الرواية هي الواقع لذلك، ومن ناحية شخصانية، والمحيط، وما دونها مجرد رجع



الصدي.

■■ كيف تنظر إلى إشكالية العلاقة الثقافية بين المشرق والمغرب؟

■ الثقافة العربية واحدة؛ فيما لها شرقها وغربها اللذان يشربان من شرايينها العليا. لذلك دائماً رأيت -وحلمت أيضاً- أن ثقافتنا

العربية، تاريخياً وراهنياً، تتنوع من أجل أن تتوحد، وتتوجد من أجل أن تظفر بتنوعها لا نمطيتها. فكما تعرف أن التنوع الذي لا يفضى إلى الوحدة وهم، وأن الوحدة التي لا تفضى إلى التنوع فراغ في فراغ. لذلك أري أن التساؤل ينبغي أن يتجه نحو أشكال عيش الوحدة التي في الهوية الثقافية العربية المتنوعة، وعيش التنوع الذي في الأصوات الفكربة والفلسفية والجمالية العربية المتوأمة تاربخياً.

- ماذا على صعيد المشهد الشعري في المغرب؟ هل صحيح أن المعركة حسمت جمالياً لصالح قصيدة النثر؟ ■ لا؛.. بل حالياً، تحسم خربطة التواجد الثقافي وببطء شديد لصالح فصل المقال فيما بين الشعر الحقيقي والشعر المزوّر من اتصال وإنفصال.
- ■■ هل يمكن أن تكون ناقداً لنصك الإبداعي رواية أو شعرا؟
- استطعت إلى حدود الآن.. أن أكون، فقط، أول قارئ صارم، غير مسالم، وبنفس الروح، قارئ متمتع عاشق أيضاً لما يكتبه سلام أحمد إدريسو■



## ughnáll

أَبْلَغْ زماني بأنَّ الخيرَ لؤلؤةً وقد حملتُ سؤالي في القُرونِ فَما تجري المحيطاتُ مِنْ دَمْعِي ومِن عَطَشِي الدَّرِي المحيطاتُ مِنْ دَمْعِي ومِن عَطَشِي إذا تلوَّتْ على الأيّامِ مَكْرُمَةٌ السرقتَ للكونِ من كُلِّ الجهاتِ فَهَا فأنتَ بدرُ الدُّجى إنْ أعتمتُ سُجُفٌ فأنتَ بدرُ الدُّجى إنْ أعتمتُ سُجُفٌ فأنتَ كلّ الزمانِ الدهرُ فيك ابتدا ففي تجليكَ وعد زانه سدمٌ ففي تجليكَ وعد زانه سدمٌ ومذْ ولدت حَبانا الدهرُ مأثرةً أنوارُ (بُصْرَى) بأرضِ الشّام معجزةٌ المورُ (السّبتِ) إذْ سَبَتَتْ عامتْ (يهودٌ) بدون (السّبتِ) إذْ سَبَتَتْ هوَ (النبيُّ) الذي تُرجى شفاعتُهُ

في جَبهةِ الكَوْنِ يُزْهي ضوعُها الشَّهُبا الفيتُ مثلَك للخيراتِ مُنتَدبا حتى وجدتُ لحُزني فيكَ محْتَسَبَا عَطْشَى أَفَضْتَ لها بَحْرَ السَّنَا لَجِبَا جمالُ عفوكَ سَادَ الكونَ مُكْتَسَبَا وانتَ شمسُ الضحى شَعّتْ بفيضِ إِبَا إِذْ تملأُ الأرضَ مِن عَدْلِ السَّما شُهبا من المجراتِ بزَّ الشمسَ وانْسَربا من المجراتِ بزَّ الشمسَ وانْسَربا وعرشُ كسرى هَوى وانشقَ مُنتَجبا وعرشُ كسرى هَوى وانشقَ مُنتَجبا إلى المَخاوفِ حيثُ الهمسُ قد صَخَبا إلى المَخاوفِ حيثُ الهمسُ قد صَخَبا هُمْ يعرفون. ولكنْ رأيُهم نعبا

لكنّ صَبْرِكَ أدمي الغلّ والكَريَا بأنّ ربك بالمرصاد إنْ غضبا أخزاهُم الله ما أفتوا به كَذبا فُرُقانُنَا هَديُنا بِالنُّورِ قد كُتبا نصْفَين من أجله فَازُّلزلوا شَغَبا صُمُّ الحصى للذي أحيا بنا اللُّبَبَا خوفاً فَآمَنَها واسْتَأْصَلَ الوَصَبَا تُزلزلُ الشِّرك والإلحادَ والكَذِبا أَمْ صادقٌ أفحمَ التاريخَ والكُتُبَا من شَهوة النّار تَحكي جُوعَها لَهَبا من هَديه بدَعٌ ثمّ غَدتْ حَطَبا لم تحتملْ يدُها سيفاً ولو خَشَبا ومَنْ تَلَمَّسَ درباً للإبا ركبا نحوَ المُروءاتِ في دَرْب الضِّيا رُتَّبَا نوابغُ القول إنْ رأْيَاً وإنْ خُطَبا ومَنْ يَقُمْ للمَعالى يَقْبِل النَّصَبَا وما كَبَتْ خَيْلُهُ يوماً إذا وَتَبا تسعى إلى الضَّرّ . . بَلْ تبنى النُّفوسَ إبا تَعلُّم الجرحُ أَنْ لا يوجعَ العَصَبَا نَمْشِي على الجَمْر إيماناً ومُحْتَسَبا حيثُ المروءاتُ تَزهو في الورى خَببا لا يَصْلِحُ الشِّعرُ إلا فيكَ إنْ كُتِبا

جُنَّتْ (قريشٌ) رماها الشّركُ في عَمَه فأجْمَعوا رأيهُم حقداً وما عَرفوا فشاهَ وجه عدا في الغدر مُؤتفكاً يبغونَ معجزةً شُلَّتْ وساوسُهُمْ يَبْغُونَ.. ها قمر شُقّتْ صلابتُهُ يبغونَ معجزةً في كَفّه سَبَّحَتْ يبغونَ معجزةً غزالةٌ قد شَكَتْ يبغون معجزةً.. تُسعون معجزة مَنْ ذا حوى الناسَ بَدْرٌ أَمْ نجومُ إِبَا هُوَ النبيُّ نَجَتْ في بعثه أممّ الهاشميُّ القريشيُّ الذي انكسفتْ وقفتَ بالصّبر سيفاً فوق أزمنة علَّمْتَنا أنَّ مَنْ يرضَ الهَوانَ يَهُنْ فَصرتَ تحدو بنا في كلّ داجيةٍ يبقى لكَ الفكْرُ جَيّاشًا يهيمُ به مَنْ يَحْفر الشّمسَ يَعْرفْ دربَها لَهَبا يا مَنْ لهُ الناسُ تأوي حينَ عاصفة راياتُك الشمسُ لا تبغي الحُروبَ ولا ومُذْ نَثَرْتَ على جُرْح الدُّهور هُدَى زَرَعْت فينا الرَّجَا في كُلِّ مَخْمَصَة أَقَمْتَ صَرْحًا بِهِ الدُّنيا قد انْبَهَرَتْ هذي قصيدةُ نَبْضى أنتَ مُبْدعُهَا





من المشكلات المرصودة في حياتنا الثقافية والعلمية العربية مشكلة غياب النقاش النقدي المثمر، والتقويم العلمي لجهود الباحثين والنقاد، سواء كانوا أفراداً أو جماعات، وإن وجد بشكل أو بآخر فهو جزئي، وخاضع للنشاط الفردي، ويكون متراوحاً ما بين الاحتفاء أو الشرح أو الهجوم، فلا يوجد تقويم حقيقي نفرزبه المتميز نقدياً من الناقل والشارح والمترجم، ومن فاقدى المقدرة البحثية والنقدية. فكانت المحصلة، أن لقب « ناقد أدبي أكاديمي » صاريطلق على كل من نال شهادة متخصصة في الجال، وألف عدداً من الكتب، بغض النظر عن الماهية، والتميز، والموهبة، والإضافة العلمية، ومدى جدية الطرح وعمق النهج.

> ومن هنا، يكون لزاماً الأخذ بمنهجية نقد النقد، لغايات عدة، أبرزها تمييز الجهود والمواهب والعطاءات، والإشادة بمن أضاف وأبدع وزاد، والتنبيه على من قلد واتبع، وترسيخ روح جادة، تقوم الناقد الأدبى من خلال النقاش والنقد الجاد لأعماله، ورصدها، وتتبع أفكاره ومقولاته، تطبيقا وتنظيرا.

أفكار مبثوثة في ثنايا الكتب والبحوث النقدية، لم تجد الاهتمام ولا الدراسة، فالكل يعمل بشكل فردى، والكل يبث أفكاره في دائرة ضيقة تتصل بالطلاب والأصدقاء، وندر من يمد بصره إلى الآفاق العلمية الواسعة، فيحتفل بما أبدعه الآخرون بمثل

احتفاله بنفسه.

وتلك نقطة مهمة للغاية، فكم من

د.مصطفى عطية جمعة - الكوبت

فالغاية في البدء والمنتهي هي تكوبن مدرسة نقدية عربية رائدة وراسخة، وهذا لن يتأتى إلا بحوار نقدى – نقدى، وما هو فوق النقدى أيضاً، بأن يناقش النقاد طروحاتهم، حول النصوص والإبداعات، وحول المفاهيم والخلاصات التي يتوصلون إليها، في أجواء من الانفتاح المعرفي على العلوم والفنون، مع إعلاء الحربات واحترام الآخر، ونفى النرجسية، والارتقاء بالخطاب، واحتضان ذوي الإبداع والإضافة، والحوار الراقي الذي يبنى ولا يهدم، يرشد ولا يجرح، يرتفع ولا يسفل، ساميا فوق الفردية.

فعندما نطلق مصطلح «المنجز النقدي»، فإننا نعنى به التراكم الذي قام به الناقد الأدبى خلال حياته الأدبية، على مستوى التنظير والتطبيق، الرؤبة والأداة، العطاء والتميز، الجهد والتوجهات، التكوين العلمي والشخصي، وغير ذلك.

وهو يتلاقى مع فكرة المشروع العلمي؛ وإن كانا يختلفان في أوجه، فالمنجز النقدى قد يكون جامعاً للتنظير والتطبيق، أو أحدهما، وقد يكون في نظربات ومناهج عديدة. أما المشروع العلمي فغالبا ما ينحصر في مجرى واحد، يتعمق عبر إصدارات متعددة، تعزز الرؤية بالتنظير، وتبرهن عليها بالتطبيق.

هناك من تسيد الساحة النقدية، أو هكذا يظن، من خلال الحضور الإعلامي والتواجد الثقافي، بدون مؤلفات أو إضافات ذات جدوي.

لذا؛ فمن الأهمية بمكان عند قراءة المنجز النقدى، أن تكون القراءة وفق محاور ونقاط، تمثل مدخلاً لفهم طبيعة العطاء النقدي، وإتساقا مع التخصص الدقيق، والرغبة الحثيثة في التميز العلمي؛ على

قناعة أن أي منجز لا بد أن يمثل رؤبة وطرحا واضافة، ولا يمكن إدراك هذا إلا بالنظر إلى ما قبل، وما هو راهن، ومن ثم ننظر فيما تم على يده، والمقارنة حاضرة في الوعى والتقويم في عطاءات النقاد، ومشاربعهم البحثية، ونماذجهم التطبيقية، من أجل تمييز المجيد، والتنبيه على المقلد، والتحذير من ذوي الأصوات العالية والعلاقات العامة، الذين يملؤون الندوات والفضائيات بإطلالاتهم، ويظنون أنهم نالوا الشهرة والحظوة، ويعطون نماذج رديئة تفتقد العلم والمنهجية، وتعلى من شأن الزخرفة الكلامية والمدح المجاني.

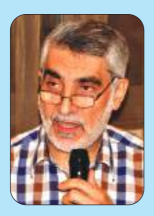
يقال ذلك؛ لأن هناك من تسيد الساحة النقدية، أو هكذا يظن، من خلال الحضور الإعلامي والتواجد الثقافي، بدون مؤلفات أو إضافات ذات جدوى. فلا شك في أن «النقد» في أحد مهامه هو وساطة بين القارئ والنص الإبداعي، ما يجعله ينبض بروحانية الإبداع وجماله.

أما نقد النقد فهو يمركز نفسه وسيطا بين النص النقدي وقارئه، ليسلب النقد مرتبته تلك، وإن كان هذا ما سيجعلنا أمام سلسلة تكاد لا تنتهى من النقد، السيما إذا كان الفاصل بين النص النقدي الأول والجديد، متمركزاً على دراسات عديدة، كل منها يخرج بإضافة معينة على الدراسة السابقة.

ومن هنا، يتوجب على ناقد النقد في تقويمه للدراسات التطبيقية أن يطلع على النص الإبداعي الأساس أولاً، وبتفاعل معه، ومن ثم ينظر في المحاورات والنصوص النقدية التي تناولته، ليأتي حكمه مستقلاً، غير منحاز أو تحت قراءة مسبقة.

على صعيد آخر، لابد من التنبيه على قضية الموهبة فيما يتعلق بالنقد ونقد النقد، فالموهبة

### لا خاب فیں الركا



د.عمر خلوف - سورية

صباحٌ بنور الإله أطَلْ وسومٌ بإشراقه قد أهَلْ فما شئت من نَحْلةٍ قبَّلَتْ ثُغورَ الزهور تَنَدَّتْ بطُلْ وماشئت من نسمة صافحت صدورَ الرُّبا وخدودَ الجبَلْ فجاءَتْ مُحمّلةً بالعبير وجاءَتُ محمّلةً بالقُبَلْ وماشئت من صادحات الطيور خماصاً على ربّها تتّكلْ فقم صافح النور وادع الإله بقلبِ نقيّ صَغا وامتثَلْ فما خابَ عندَهُ ظنُّ المُحت ولا خابَ فيه الرّجا والأمَلَ

النقدية تعنى أن الناقد لديه القدرة والكفاءة، والهمة والرؤبة والذائقة، التي تجعله يقرأ النص وبقوّمه، ويتجادل معه، ويطبق عليه مفاهميه النقدية وافتراضاته. وبالتالي، تسقط المقولة الشهيرة: إن الناقد مبدع فاشل، فهي مأخوذة بالشك من عالم الحرف اليدوبة، وليس من أجواء الإبداع والنقد، فالصانع الفاشل يعرف أسرار الصنعة، ولكنه يفتقد الإجادة، فيستطيع أن يقوم منتج الصانع الماهر، أو نصف الماهر بما عرف، وتلك مهمة لا تتماشى مع عالم الإبداع.

وأيضاً، من الخطأ التصور أن النقد محصور في ذكر الجيد والرديء، فهذا عمل أولى مع النصوص الأولى للمبدع، أما مستوبات النقد فهي تلتقى مع مهارات التفكير، فهناك مستوبات ثلاثة دنيا: الفهم، والتذكر، والتطبيق، وهناك مستوبات أربعة عليا تشمل: التحليل، والتركيب، والنقد، والتقويم. ومن خلال هذه المستوبات يتم تطبيق الخبرة الجمالية، والمناهج النقدية، وعمليات الشرح والتأوبل.

وأخيرا، هناك مستوى عال، يتمثل في تنظير نقد النقد، ويعنى أن يخرج الناقد للنقد من اطلاعه ونقاشه لعدد من المنجزات النقدية المتنوعة بنظرية ورؤبة كلية، أي أنه يبني تنظيراً على إبداع وتطبيق ونقد ونقد النقد، فيأخذ خلاصة الأبحاث والرؤى، وبستند إليها في صياغة نظربته النقدية أو الأدبية، فعمله أشبه بعمل النحلة التي امتصت رحيق زهور عديدة في حقل واحد، ومن ثم أنتجت شهدا.

وهذا عمل عظيم، لأنه يجمع الجهود المشتتة، ويؤلف بينها، وينسقها، ليخرج بتصور في النهاية، يفيد من يحمل الراية بعده.■







في تعجب شديد، ظل وزير الثقافة ينظر إليه يده لمصافحة الوزير منذ صعوده لتسلم جائزته، من أسفل إلى أعلى، ومن أعلى إلى أسفل، ثم همس وراح يقول مبتسماً ناظراً إلى عدسات الكاميرات: إلى الواقف عن يمينه:

- أمتأكد أنت أن هذا الواقف أمامي هو حقاً المزيد والمزيد من الجوائز.

الفائز الأول..؟!

في آلية منتظمة.. هز الرجل رأسه من أعلى إلى أسفل قائلاً:

- نعم سيادة الوزبر..

ازداد تعجب الوزير الذي عاد يقول وهو ينفخ زفيره الغاضب في الهواء:

أمتأكد أن هذا صائد الجوائز .. ؟!

- نعم.. نعم سيادة الوزبر.. مد الوزير يده للفائز الأول والملقب

بصائد الجوائز، الذي لم يزل يمد

- مبروك عليك يا صائد الجوائز!، نتمنى لك

صفق الجمهور .. نظر صائد الجوائز إلى الدرع

النحاسي، والميدالية الفضية، وشهادة التقدير ذات الإطار الذهبي الناصع ثم ابتسم..

عاد سريعاً إلى حجرته القابعة أسفل بدروم البرج ليجد زوجته في انتظاره، أعطاها الدرع والميدالية الفضية، أسرعت الزوجة بدورها لبيعهما مثل غيرهما لتشتري بثمنها دواء السكر والضغط الذي تأخر عن



محمود أحمد على - مصر تناوله لفترة طوبلة ■





سنحاول هنا الاقتراب النظومي من الإنتاج القصصي لوداد معروف أي شبها حامة منظومة واحلق لا تصلة تصلة أو مجموعة مجبوعة وهي: "فستان هغي لامع"، و"كارت شعن"، ومجموهة "ريشة من جناح المشقى"، و"الكنتي الدفي" ... وسنحاول بيأن خصافص الشكل والخمون من خلال دراسة مقارنة بينها وبين "تشيكوف"، "ويوسف إدريس"، طُلِس كل قصة الني كالنبتنا تسبح في ولا، وإنما يجمع إنتاجها الكلي احساس هام واحل

د. صلاح عدس – مصر

وعندما نقرأ قصص وداد معروف فإننا نحس بنفس الإحساس العام عند قراءة تشيكوف، ذلك هو الإحساس بتيار حزين، أو شلال هادئ يتفجر رويداً رويداً في أعماقك وكأنك تسمع موسيقي جنائزية فيها دقات طبول بطيئة في إيقاعها كأنين الملتاعة حين تفقد وحيدها، أو كأنك تسمع صوت الصمت. الصمت المكتوم، الهادر في الأعماق بلا أصداء.. صمت المهزومين.. صمت المقهورين البؤساء.. صمت

المظلومين السجناء.. صمت المرضى الضعفاء.. صمت الموتى.. صمت الأحياء بغير رجاء.. $(^{7})$ .

وهذا هو الإحساس العام بالمأساة ذات البعد الإنساني، تلك هي التراجيديا الإنسانية في قصص تشيكوف و "وداد معروف"، وهذه التراجيديا لا نحس منها بالألم أو الاكتئاب، وإنما نحس بالحزن النبيل نتيجة للخوف على البطل والشفقة عليه مما يسبب لنا التطهير "cathoresis" حسيما

يقول أرسطو..<sup>(۳)</sup>، وكما تتشابه "وداد معروف" مع تشيكوف في الإحساس العام أي الجو النفسي أو العام الداخلي؛ فإنها تتشابه معه أيضا في العالم الخارجي الاجتماعي، وهو لديهما عالم البسطاء البؤساء المطحونين، كما تتشابه معه أيضاً في المذهب الأدبي وهو "الواقعية"، وهي عند كليهما ذات ملامح رومانسية أحياناً، وذات ملامح إنسانية دائماً، وتزيد عليه "وداد معروف" من "الحدس" حسب مقولة "بندتوكروتشه"(٧)، أي بالاتجاه الإسلامي، فالواقعية

> عندها بمفاهيم الأدب الإسلامي الهادف الملتزم، الرسالي المنتمي للدين والوطن وقيم الحق والعدل والخير والحربة؛ ضد الباطل والظلم والشر والقهر، أي هو الرؤبة أو التصور الكلي الإسلامي لله والكون والإنسان والحياة (٤).

وذلك تمييزا لها عن الواقعية الاشتراكية، وعن الواقعية الغربية عند "جوستاف فلوبتير"، و"إرنست هيمنجواي"، و "فوكنر"،

و "جون دوس باسوس"، و "سكوت فيتزاجرالد"، وتمييزاً لها عن الواقعية عند "بلزاك" و "إميل زولا" و"ديستوبفسكي" أو بتعبير أصح "الطبيعة" التي قلدها "نجيب محفوظ"(٥).

وهنا نحب أن نفرق بين الواقعية والواقع والحقيقة، فالواقعية مذهب في الأدب، وهي لا تعني نقل الواقع بحذافيره لأن ذلك أمر يتطلب أجهزة لتسجيل الصوت والصورة(١)، وإنما الواقعية هي اختيار من بين عناصر الواقع بما يخدم مضمون

الكاتب. أما الحقيقة فهي شيء آخر؛ إنها الباطن الجُوَّاني، أي حقيقة الإنسان من الداخل، وما وراء الأشياء الظاهرية البرانية.

فالرؤبة عند الأديب ليست ما تراه العيون، وإنما هي ما وراء ذلك، فهي ليست الإبصار وإنما الاستبصار، أي رؤبة ما لا يراه الناس، أي الكشف والبيان، فهي رؤية روحية. فالأدب نوع معرفة قلبية أو إلهام كالوحى،

والوحى ليس قصرا على الأنبياء فقط بدليل قوله تعالى: ﴿وأوحينا إلى أم موسى ((^)، وقوله تعالى: ﴿وأوحى ربك إلى النحل﴾(٩).

أما عن المفهوم الدرامي للقصة القصيرة؛ فهي أنها تصور حدثاً له بداية ووسط ونهاية.. والوسط نجد فيه الذروة والقمة والعقدة، وبعدها يأتى الهبوط إلى الحل في النهاية، حيث تتجلى لحظة التنوبر التي تضيء لنا الفكرة أو الإحساس العام للقصة.. (١٠). والحدث يتكون

من أجزاء أو وقائع بينها ترابط زمني وترابط منطقي. أما الترابط الزمني فهو ما قبل وما بعد، بحيث تأتى كل واقعة بالطبيعة والحتمية تالية لما قبلها وسابقة لما بعدها، وأما الترابط المنطقى فهو أن كل جزء من أجزاء الحدث هو نتيجة لما قبله وسبب لما بعده.. وهذا كله هو ما يفرق الحدث عن الخبر والحدُّوتة.

فالقصة القصيرة لا تصف خبراً أو حدُّوتة، أي مجموعة أخبار متفرقة، وإنما هي تصور



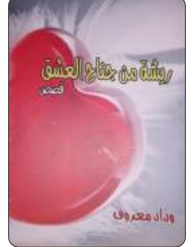
حدثاً وإحداً متكاملاً.. هذا عن القصة التي تصور حدثاً خارجياً، إذ إن هناك نوعاً آخر ابتدعه دعاة الحداثة؛ أتباع "مالكولم براد بري" وجيمس ماكفرلن"، وهم لا يصورون حدثاً خارجياً؛ وإنما يصورون في قصصهم حدثاً داخلياً، أي نفسياً في داخل أعماق البطل حيث يختلط الشعور باللاشعور، ويختلط الواقع بالحلم، وبتداخل الماضي في الحاضر في المستقبل، أي تتداخل الأزمنة، وبنتفي الترابط هو الشأن في المسرح.

> وهذا هو ما يسبب التشوش الذهنى لدى القارئ، وعدم الفهم للنص القصصى، وهذا ما نجده عند كتاب الرواية والقصة عموما من أصحاب اتجاه الحداثة وعلى رأسهم "فوكنر" وغيره ممن تأثروا بروايات "جيمس جوبس"، "وفرجينيا وولف" في اعتمادهم على تصوير مجرى الشعور، وهم متأثرون بدورهم بفلسفة "برجسون" عن الزمان، وأنه لا قيمة للزمان الخارجي زمن الأشياء لأن الأشياء ثابتة لا تتغير، فالمقعد هو هو؛ اليوم وبالأمس وغداً. أما التغير ففي داخل الإنسان حيث الزمان الداخلي تتدفق فيه الصور الشعورية في ديمومة متغيرة ومستمرة<sup>(۱۱)</sup>.

> قلنا: إن القصة تصور حدثاً، ولكن هناك أيضاً قصة قصيرة تصور شخصية أو تصور فكرة..

المنطقى، وينعدم الترابط الزمنى،

داد معروف



أما عن النسيج الفني للقصة فهي الوصف والسرد والحوار .. بينما نجد أن المسرحية تعتمد فقط على الحوار الذي يجسد الحدث والشخصيات، وينمى الصراع، مع فارق واضح، هو أن الحوار في المسرحية حوار حركى ديالكتيكي ديناميكي، بينما الحوار في القصة قد يكون حواراً إستاتيكياً تأملياً فلسفياً، أي لا يحرك الحدث أو ينمي الصراع كما

أما عن الفرق بين القصة القصيرة والرواية، فالقصة القصيرة ليست رواية مختصرة، وليست قصيرة لأنها قليلة العدد في الصفحات أو الكلمات، وإنما القصة القصيرة تصور حدثاً قصيراً وإحداً تصور لحظة، تصور موقفاً، بينما الرواية تصور حدثاً كبيراً يمتد طوبلاً في الزمن، وهي بذلك تشبه النهر، له منبع، ومجرى، ومصب، فالقصة القصيرة تشبه الدوامة؛ لأن الحركة فيها لتعميق اللحظة، التي تصورها، والحركة في الرواية تمتد إلى الأمام، وهذا ما يتوافر في قصص وداد معروف. وهكذا نجد أن القصة القصيرة تصور لقطة من الحياة، تصور موقفاً أو لحظة نمر بها، ولكننا نتزحلق على سطح الأحداث، ولا نتوقف لنتأملها كي نكتشف باطنها وأعماقها.

أما الأديب الإسلامي فيقف لينظر بمنظور إسلامي، فالعين عنده هي نافذة الروح، التي يكتشف بها حقيقة نفسه وغيره، وحقيقة الأحوال الاجتماعية في الظروف التاريخية التي يعيشها، بل حقيقة الإنسان والحياة والكون والإيمان بالله، أي الحقيقة المطلقة؛ وهذا ما نجده عند كاتبتنا وداد معروف.

هذا من حيث الحدث ومن حيث الفكرة.. أما من حيث الشخصيات فهناك فرق بين الشخص في الواقع وبين الشخصية في الأدب، وذلك هو أن الشخصية لها دلالة وأبعاد ورمز لفكرة، بينما الشخص في الحياة العادية قد يكون باهت الأبعاد بلا دلالة وبلا رمز ، بحيث يمكنك أن تنسى أشخاصاً قابلتهم في واقع حياتك، ولكنك لا يمكن أن تنسى "هملت" أو "ماكبث" أو

"عطيل شكسبير" أو "شخصيات تشيكوف" أو "وداد معروف".

أما "تشيكوف" فلن ننسى بطل قصة "كآبة" فجأة مات ودفنت معه الآمال المحبطة. أو "حزن وابتلاء" Woe الذي مات ولده الوحيد، وعندما حاول أن يتحدث مع أحد عن حزنه عليه، لم يعره أحد سمعه، فذهب إلى حصانه يشكو له بِلُوتِه، والحصان ينفث الدخان من أنفه وفمه، وهو يتنحنح كأنما فهمه وأشفق عليه.





وكذلك قصته "موت موظف" التي نرى فيها البطل قد داس على طرف ثياب رئيسه الكبير الشأن، فحاول مراراً أن يعتذر له، لكنه لم يعره انتباهاً، فخاف الموظف البسيط من انتقام رئيسه، وعندما وصل إلى بيته ومن شدة القهر، وفي صمت مات.

وكذلك قصته "السيدة صاحبة الكلب" التي يصور فيها البطلة تعيش حياة بورجوازية فارغة، وحياة زوجية باردة وجافة ومملة، فتحاول عبثاً أن تبحث عن الخلاص في حب رجل آخر لكن بلا أمل ولا رجاء لأنه لا اتصال بين الأنا والآخر .(١٢)

أما وداد معروف فتصور نفس الشخصيات البسيطة المحبطة المحرومة المقهورة والتي لا يمكنك أن تنساها مثل شخصية التاجر المهموم الكادح في قصة "المسافر"، وشخصية "مازن"

الذي حضر عيد الميلاد، ثم سافر للسعودية حالماً بالثروة، وحاملاً آلام البعاد عن زوجته وأولاده، لكنه

وكذلك شخصية "سمية" التي ماتت في قصة "بين قهربن".. وقصص النساء اللاتي لم ينجبن، أو مات وحيدهن، مثل بطل قصة "امرأة بلا ظل" التي حضرت حفلة زوجها بزواجه بأخرى؛ لأنها لا تلد، وفي نهاية الحدث تدخل في البلكونة لتبكي

وحيدة، وقصة "هدية" حيث البطلة تذهب لزبارة سلفتها ومعها "كوفرتة" هدية لطفلتها المولودة، لكنهم لا يسمحون لها برؤبتها؛ لأنها لم تلد، خوفا من الحسد..، وكذلك قصة "نائم لا يرى" عن السيدة التي لم تلد أصلاً، لكنها تجر عربة أطفال بها طفل وهمى وتكلمه وتداعبه.. وقصة "دموع على صفيح بارد"، والأم التي يقع طفلها فتعدو إليه في المستشفى لترى بعينيها موته، وبتكرر هذا المشهد

> التراجيدي في قصة "مالك يا ملاكي" حيث تفقد الأم وليدها في المستشفى.. شخصيات لا يمكن نسيانها؛ لأنها مرسومة بدقة وصدق، ونابعة من حقيقة جوانية للتجرية الفنية.

> والشخصية لها ثلاثة أبعاد: هي البعد البيولوجي الجسدي، والبعد السيكولوجي النفسي، والبعد الاجتماعي، وهناك بعد رابع هو البعد الميتافيزيقي، الذي يربطنا بالغيب وبالله.

وكاتبتنا تجيد رسم أبعاد

شخصياتها التي استوحتها من البسطاء المقهورين في القرية، أو الحارة المصرية، من الطبقة البورجوازية، أو الطبقة العاملة المطحونة، مثل شخصية العامل المحروم حتى من كوب اللبن الذي يقع ولا يشربه في اليوم الذي جمع فيه ثمنه لأول مرة في حياته، وهي هنا لا تصور بؤس هذا العامل من منظور أيديولوجي ماركسي، وإنما من خلال منظور إنساني على طريقة "تشيكوف"، الذي لم يهتم به الاتحاد السوفيتي إلا بعد أن تحدث نقاد

الغرب عن عظمته، وكانوا قبل ذلك يعتبرونه مجرد كاتب بورجوازي، ويفضلون عليه "جوركي" صاحب رواية "الأم" لاتجاهه الماركسي.

وتجيد كاتبتنا رسم شخصياتها في كلمات قليلة كأنها ضربات فرشاة سربعة تحدد الصورة (١٣). ومن أمثلة ذلك تصويرها لشخصية امرأة آيلة للسقوط في قصتها "رماد العمر"، والتي تحب بلا أمل بسبب القدر، أو بسبب قيود المجتمع الخانقة، وتحاول

أن تجد في الحب الخلاص من التراجيديا الإنسانية، لكن الرغبات المحبطة في تلك القصة وفي غيرها يتم وأدها، فلا اتصال بالآخر من البشر، ولا جواب للرغبة في الإنجاب من القدر.

إن بطلات كاتبتنا وأبطالها يعانون من عطش دائم ولا ارتواء، وبعيشون في دوامة الحرمان بلا رجاء، مثل بطلة قصتها "رسالة إليه" التي أحبت من لا يحبها، بينما هو أحب أخرى.

وتتكرر هذه التيمة في قصص أخرى بسبب اختلاف الكيمياء النفسية بين الطرفين، أي ما وراء السطح في العلاقات، بين الرجل والمرأة، ما وراء الواقع المنظور أي الباطن والحقيقة.

وشخصيات وداد معروف إيجابية تدافع بها عن الصدق والنبل والتضحية والشهامة والوفاء والكرم، وهذه هي الوظيفة الاجتماعية للأدب الإسلامي.

وحتى عندما تعرض شخصيات سلبية، فإنها تقدمها بطريقة نقدية منفرة، حتى لا يتأثر بها القارئ



إعجاباً أو انبهاراً، فهي أبعد ما يكون عن مقلدي "البرتومورافيا" في رواية "امرأتان"، أو "إميل زولا" في روايته "نانا"، أو "هنري ميللر" في روايتيه "مدار الجدي" "ومدار السلطان"؛ مما يسمونه الأدب المكشوف "البورنوجرافيا"، أو من يقلدون المدرسة "الطبيعية" عند "بلزاك" و"إميل زولا" مثل "نجيب محفوظ"، فيعرضون في قصصهم شخصيات المجرمين والمدمنين والشواذ والمرضى نفسياً،

والعاهرات والقوادين واللصوص.

والرؤبة عندهم لهذه الشخصيات أنهم ضحايا للبيئة والمجتمع، وبذلك تنتفى المسؤولية، وهذه الرؤية هي نتاج الفلسفات المادية التي لا تعترف بالله، ولا بالمسؤولية والحساب والجزاء، وإنما الإنسان في نظرها مجرد مادة وآلة تحركها حتميات البيئة، مثل الآلة والكون المادي الذي تحركه قوانين مادية عند "نيوبن" و "كوبرنيكس"، وهذه رؤبة

مرفوضة في "الأدب الإسلامي"، وقد نجت منها كاتبتنا وداد معروف.

أي السرد والوصف والحوار، فنجد أن الحوار "مازن" في السعودية. باللغة الفصحي، وهو أبلغ رد على دعاة العامية بدعوي أنها مناسبة للشخصيات الشعبية في القصة والمسرح؛ لأنها لغة الحياة اليومية، وذلك باسم الواقعية، وقد شرحنا من قبل أن الواقعية ليست هي نقل الواقع.

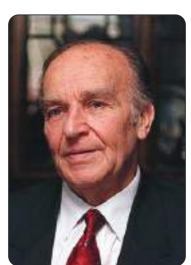
ونجد أيضاً أن كاتبتنا تستعمل أحياناً وفقط عظيماً (١٤).

الحوار أداة للسرد وتطوير الحدث مثلما في قصة "صداقة عرفي"، أو تستعمل شكل الرسالة ولكنها في الأغلب تستعمل طريقة السرد العادي بحيث يتقدم الحديث إلى الأمام من البداية إلى الوسط إلى النهاية، أو تستعمل طريقة "الفلاش باك" أي التحرك للوراء لتعميق اللحظة الآنية الحالية للنقطة التي دخلت بها في الحدث مثلما في قصة "البيت" الذي باعته البطلة غير آسفة عليه لما له من

ذكربات أليمة راحت تجترها أمامنا في لحظة، وكذلك قصة "السيارة الزرقاء"، سيارة الشرطة لترحيل السجناء واجترار الذكربات فيها لتعميق اللحظة، والبيت هنا هو معادل موضوعي، أي رمز كلي، أو استعارة كلية لأحاسيس البطلة، وكذلك "السيارة الزرقاء" وعناوبن كثيرة لمعظم قصص وداد معروف مثل "العصافير"، و "قارورة العسل"، و "همس الملائكة"، و "كوب لبن"، و "كارت

شحن" رمز للشحن الروحي، وكذلك "ريشة من جناح العشق"، و"فستان فضى لامع" وأما النسيج الفني في قصص وداد معروف معادل موضوعي للبهجة التي تنطفئ فجأة بموت

وكذلك "الكلاب" فهذا العنوان رمز كلى للمصائب التي تتربص بنا وتهجم علينا، ولا نملك أمامها سوى الاستسلام لقدر الله؛ لأن الاستسلام هو الإسلام كما يقول على عزت بيجوفيتش المفكر الإسلامي، الذي كان رئيساً للبوسنة والهرسك، ومفكراً إسلامياً



على عزت بيغوفتش

والمعادل الموضوعي هو أن تأتي في القصة بشيء يكون رمزاً للفكرة، أو الإحساس العام في القصة كما تتجلى هذه الفكرة أو الإحساس الكلي في نهاية الحدث فيما يُعرف باسم لحظة التنوير، وهذا ما يتوافر في قصص وداد معروف، مما يدل على براعتها في التكنيك القصصي.

وعموماً نجد أن الحدث هو فعل يقوم به الفاعل، أي الشخصية من خلال الزمان والمكان، أي الخلفية في الصورة، وقد برعت كاتبتنا

في ذلك، فنجدها في وصف الشخصية تستطيع تصوير كل الأبعاد في سطور قليلة مثلما في قصة "الثلاثة يحيرونني" إذ تقول: (أدهم. طبيب متزوج وله ثلاثة أبناء، ممتلئ بعض الشيء، له وشفاه غليظة، جملة قصيرة لكنها مترعة بالشوق.. ما يقلقني قلة الهتمامه بي.. يقسم إنه يحبني لكن مشاغله تأخذه كله).

فهنا تصور الأبعاد الثلاثة للشخصية، البعد البيولوجي الجسدي، والبعد السيكولوجي النفسي، والبعد الاجتماعي، وكل ذلك في كلمات قليلة كأنها ضربات فرشاة سريعة بيد فنان قدير ترسم لوجة كاملة..

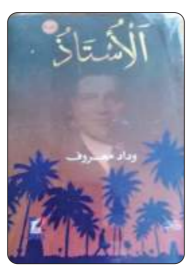
أما وصف الخلفية في المكان وفي الطبيعة فهو وصف ضروري الإظهار المشاعر

الداخلية للأبطال، وإسقاطها على الطبيعة الخارجية في المكان حولهم، مثلما نجد في قصة "الكلاب" تقول: (ومما ضاعف توتري في تلك الليلة الممطرة المرعبة، ريحها عاتية، والبرق فيها لا يتوقف... كان نباحها رهيباً.. آه.. الكلاب.. كم أخافها عندما كانت تنبح وأنا أسير مع زوجي.. أنا الآن وحدي من سيمنعها عنى!?).

فآخر جملة هنا هي لحظة التنوير التي تكشف

عن الإحساس العام للقصة من خلال المعادل الموضوعي لهذا الإحساس وهو الكلاب كرمز للمصائب المرعبة التي تهاجمنا دائماً.

أما الأسلوب اللغوي في قصص وداد معروف فهو أسلوب عال يتميز بالشعربة، أي الرقة والصورة والتكثيف والتركيز والعاطفية، كما يتميز بالبساطة فلم تقع فيما وقع فيه دعاة الحداثة من الإلغاز والغموض والتعقيد؛ لأن ذلك يتنافى مع طبيعة اللغة العربية وفلسفتها البلاغية التي تستوجب في التشبيه وجها للشبه، وكذلك في الاستعارة لابد فيها من جامع، كما يقول "السكاكي"، فاللغة العربية تعرف الرمز والخيال، ولكنها لا تعرف الرمز المغلق، ولا الخيال المطلق؛ وإنما لابد فيها من قدر من الوضوح، وقدر من المنطق، وهذا ما





نجده في أسلوب وداد معروف، كما أن الغموض المطبق يتنافى مع ضرورة وضوح الرسالة في "الأدب الإسلامي" باعتباره دعوة أخلاقية.

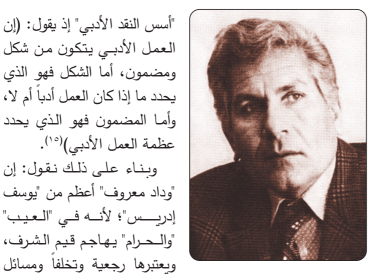
أما عن المضمون في قصص "وداد معروف" فهناك فرق بين المضمون والموضوع، فقد يكتب عدة أدباء في موضوع واحد، ولكن المضمون يختلف بينهم باختلاف الرؤبة، أي الفكر، وقد يكون العمل الأدبي له

موضوع؛ ولكن ليس به مضمون؛ لأن المضمون التي حملت سفاحاً. أمر يتعلق بالثقافة والرؤية.

على أساس موضوعي حدده "ريتشاردز" في كتابه المغلوب للغالب) $^{(\vee)}$ 

(٦) کتاب:

رشدی.



يوسف إدربس

Theory of Drama, by Alardys Nicol

(V) مجمل فلسفة الفن، بندتوكروتشه،

(١٠) القصة القصيرة، تأليف: د.رشاد

(١١) انظر كتاب: التطور الخلاق،

ترجمة، د.سامي الدروبي.

(٨) سورة القصص، الآية ٧.

(٩) سورة النحل، الآية ٦٨.

تأليف: برجسون.

أما أديبتنا "وداد معروف" فهي صاحبة مضمون أما عن الفرق بين ما هو إسلامي وما هو إسلامي، أي إنساني، تدافع فيه عن القيم مما ديني، فإن الدين مجرد علاقة بين العبد والرب في يقربها من "تشيكوف"، وليس في ذلك مجاملة، شعائر معلومة، أما ما هو إسلامي فيشمل منظومة ولكننا تعودنا أن ننظر لأنفسنا في مرايا مصغرة، كبرى من القيم والسلوكيات في الحياة كافة، ومن وأن ننظر للأجانب في مرايا مكبرة(١٦)، أي عقدة هنا نقارن بين "وداد معروف" و "يوسف إدريس" الخواجة، أو على حد تعبير "ابن خلدون" (نظرة

#### الهوامش:

(١) انظر كتاب:

Cybernetica within us, by: Ilyna Sabrina

(٢) نقلاً عن قصيدة ترجمتها للشاعر الأمريكي "إدجار لي ماسترز".

(٣) كتاب "فن الشعر" أرسطو، ترجمة: د عبد الرحمن بدو*ي*.

(٤) انظر كتاب: منظومة الأدب الإسلامي، تأليف: د.صلاح عدس.

(٥) انظر كتاب:

The literature of United States, by:

Marcus Conluffe

Anton Chekhov, by: Vladimir Yermilov (۱۳) انظر کتاب:

he meaning of Art, by: Helbert Reed (١٤) انظر كتاب: الإسلام بين الشرق

وبناء على ذلك نقول: إن

نسبية لأنها تسببت في وفاة البطلة

والغرب، على عزت بيجوفيتش، ترجمة: محمد عدس.

Principles of literary criticism, (10)

by: A. Richards

(١٦) المرايا المقعرة والمرايا المحدبة، للدكتور عبد العزبز حمودة.

(۱۷) كتاب: المقدمة، تأليف: ابن خلدون.

(۱۲) انظر کتاب:



لملمت حقائبي وجمعت أغراضي فيها، وما زلت متعجباً من كثرة تلك الحاجيات، التي تبين لي أن نصفها يلزمني، رغم أنني لم أكن أملك الكثير للإنفاق على نفسى حتى .. مازال يرن في أذني تاريخ تلك الخطوط المرسومة على الخرائط، وتلك الدفاتر التي يقولون عنها: جوازات مرور . . كم اعتقدت أن الغرب قد عبث بنا، ودعم أنفاق عبودية الحواجز الورقية.. تبين لى أن الحقيقة غير ذلك..

هناك من يقول: إنها ستزول.. فهل سيليها أمر أسوأ؟ أي أمل هذا الذي لا يكل ولا يمل؟. كنت أيقنت أننى لم أعد أجد سبيلا لأي هروب من الواقع الذي زبن حياتي بالحيرة والسؤال.. واقع التفاوت المنطقي الحضاري.. لماذا في هذا البلد العربي البعيد، والتي كانت ذات جذور ضاربة في البداوة، يعيش نهضة عمرانية وحضاربة غاية في الانتظام بينما نحن هنا، نتقدم خطوة ونتأخر خطوات ..!؟ سؤال جدير بالبحث.

كنا.. وكنا.. آخْ من هذه الكلمة المحدودة السقف!.. الشائكة المسلك، الحارقة الحرارة. نعم.. كنا أصحاب حضارة قديمة ناجحة، باتت تغرق الآن في مذابح التخريب، ﴿بَأْسُهُم بَيْنَهُمْ شَديدٌ تَحْسَبُهُمْ ويغرّ.

### جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَّىٰ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يَعْقِلُونَ ﴾ (الحشر:١٤).

تأخرت طائرة بالادي كثيراً جداً.. وما زلت أحدث نفسى.. ونفسى تحدثني.. مازالت هذه الحاجّة الطاعنة في السن، تذكرني بأمي التي ماتت من حزنها على إخوتي.. تثير شفقتي.. كيف تسافر وحدها عائدة للوطن؟.. أين أبناؤها وأقرباؤها؟. حملت لها أغراضها وحاولت الاعتناء بها قدر الإمكان وهي تقرأ عيون الناس، وأنا أقول لنفسى: أنا عاجز مثلك لا أستطيع رأب الصدع في نفسي، فكيف أجمعه في بلادى؟ لذا ما كنت أربد العودة.. أبداً أبداً.. قلت لها بحزم: لا أربد العودة لبلادي.. ضحكت بقوة قائلة:

- أتمزح؟.. انظر لحالي، مثلي لا يعود.. فلم يعد لى أبناء في الوطن.. لكنني عدت لأموت فيه.. هذا كل شيء، هذا أقل الواجب..

- العمر الطوبل يا حاجّة.. وأنا مثلك وحيد فيه.. كرامتي كانت هناك في الخارج.. أحسست فيها غامرة مدللة.. فقدتها في وطن لا يشعر بي.. ولا يعترف بي .. ويعترف بمن غشه وسرقه ..

- لا تترك مكانك لغيرك.. المكان الخالي يغرى

- أنا محتاج لعمل يتدبر طموحي، وبملأ حاجتي للقمة العيش.. المصالح متبادلة دوما يا حاجّة، وهي الحكم.. أنا فقير في بلادي.. والفقر غربة جديدة... وولائي رغما عنى للقمة العيش.. لماذا نكذب على أنفسنا؟ هل أموت جوعا في بلادي لأنني أحبها؟... قالت متنهدة:

الصعود.. وأنا أحبها ولو على طائرة...

- وأنا لا أربد العودة إلى بلادي..

- لا تربد وتعود.. هه، ذكرتني بمحفار الكوسا.. عندما نخرج ما فيها ونضع فيها مواد أخرى.. قد تعجبنا بداية.. لكنها بالنهاية ليست من أصل الكوسا. - لم أفهم يا حاجّة.. أكبر جريمة تاريخية في العالم، هي حفر الكوسا يا بني، فالكوسا قاومت، لكن ورق العنب فتح كفيه، فحشوه أشكال وألوان..

- والله يا حاجّة أنت ظريفة.

- هذا هو الواقع يا بني..

- طيب، ماذا نفعل حتى لا نحشى مثل الكوسا المحشى..

- ههه.. اطبخ عكوب الجبل مع اللحم، ولكن لا تأكله بشوكه..

- يعنى سأطبخ على آخر الزمن .. شيء حلو..

- يا بني، هناك فرق بين أن تطبُخ.. وأن تُطبَخ.. ولكن ادرس عملك بأمان.. فكل زلل من الخطوة الأولى.. ستدفع ثمنه لاحقا.

- حاضر يا حاجّة، سأفترض أنني فهمتك.. حدجتنى بنظرة وازورار .. قسمتنى أربعة أقسام .. بات كل قسم في جهة .. ولم ترد على بعدها ..

- يبدو يا حاجة أن طبخك طيب..

- سأعزمك على طبخي إن أحيانا الله..

كانت لحظة صعود الطائرة مفرحاً لي جداً.. كما قالت الحاجة.. تماما، صمتت.. تأملت.. وإنا أودع الأنوار اللامعة من بلاد ناهضة غنية، لأستقبل خفوت الأنوار في بلدى الجريح.. وددت لو خطفت نورا منها لأزبن زوايا مظلمة في بلادي.. قالت:

- أنا لا أحب لحظة الهبوط.. فقد لا تفتح الطائرة - إيه يا بني.. أجمل شعور في الكون، لحظة عجلاتها.. قد لا تتحرك الأجنحة جيدا.. وقد وقد... - حتى الصعود يا حاجّة.. قد يتعذر فنسقط في الأسوأ.

- الصعود دوما أصعب من الهبوط.. وإن حملنا مظلتنا معنا.. قد يصلح الأمر .. لكن لحظة الهبوط لحظة غاشّة.. توهمنا بالوصول.. وهو هبوط قسري

- لا أربد العودة لبلادي . . لا أربد . .

- لماذا تعود الآن؟

- ظروف يا حاجّة ظروف.. لقد ظلمتني.. سأموت فيها إن عدت.. لكنك ستموتين برحمة.. أنا لا أعرف عن أقربائي شيئا.. ضاعوا كما ضاعت هذه البلاد.. وعندما حاولت البحث عن نفسي خارجها.. تعثرت كثيرا، لكن وجدت ما لم أجده في بلادى.. لنكن صادقين.. الصدق جميل..

نظرت إلى شزراً من جديد.. نظرة التي لا تربد أن تفهم.. وقالت:

- أنت كمن هشم أخوه جمجمته.. فسامحه.. ولكن لماذا هشمها .. ؟ هذا هو السؤال .. أو لنقل .. كمالك بيت أجّره لغيره مجاناً فنكل واستغل وانتهز...، لأنه وافق على مجانية الاستئجار .. فأنت المستأجر .. - كأننى لم أفهم..

قطع سلسلة الحوار صوت امرأة تنهدت بصوت خافت.. فركضت المضيفة إليها، وسألت عن طبيب في الطائرة حتى انبري أحدهم لنجدتها:

### إني

— مصطفى عبد الفتاح - سورية —

(احتفاء بالأب الذي تغفله معظم الأدبيات)

أبي يا نَغْمَةُ الشَّغْرِ ذوَى رَوْضاً مِنَ السِّحْرِ وَيا أُنْشودَتِي الأَحْلَى الـ تي تَنْسَابُ كَالعِطْرِ

بِكَفِّكَ تَنْهَضُ الدُّنْيا تَجودُ تَجُودُ بِالخَيْرِ وَتَحْمِلُ في الْمَدَى هَمِّي وَتَحْمِلُ في الْمَدَى هَمِّي

جَعَلْتَ البَيْتَ جَنَّتَنا فصارَ مَرابِعَ الزَّهْرِ وَلا يُثنيكَ إِجْهادٌ عَنِ الإِسْعادِ والبِشْرِ

سَأَكبرُ يا أُبي يَوْماً كَزَهْرِ الأَرْضِ، كَالطَّيْرِ لِأَبْنيَ حُلْمَكَ الغالي وَأَبْقَى مَوْضِعَ الفَخْرِ

أَبِي والحُبُّ يَمْلؤُنِي نَشيداً رائِعَ الشُّكْرِ سَأَبْقَى ظِلَّكَ الوافي مَدَى إِشْراقَةِ العُمْرِ - يبدو سيدتي أنك نسيت دواء الضغط، وإلا لما حدث لك هذا، كان عليك أن تتناولينها قبل دخولك للطائرة حتى.. لا بأس هذا دواء جيد، عافاك الله.

عاد كلِّ لمقعده بعد أن اجتمع بعضهم لمتابعة الموضوع، ورسم جمل العناية والدعاء على الموقف. همست لها بإصرار:

- لم أكن أربد العودة للوطن.. الوطن الحقيقي.. الذي أشعر فيه بكرامتي.. لكن أريد أن أتناول من طبخ يديك.. لماذا تكرر ما قلته سابقا، ابحث عن حل لمشكلتك، ولا تشكُ. قضيت غربتي أغزل الصوف.. أسبح في كل غرزة، وأدعو الله أن يحمى الأيتام من البرد. وها أنا ذا أعود إلى تلك الجمعية الخيرية الغراء.. بحمل موفق، يحمل آخرتي بإذن الله وبتحملها.. لو عرف أحدنا مَنْ ربُّه جيدًا.. ما وصل إلى طريق مسدود.. نظرت إلى بابتسامة.. أعطتني رقم قبرها.. ولم تكن مضطرة لذلك أصلا، ولم تتركني أرد وأدعو لها بطول العمر .. أخرجت من محفظة كبيرة نوعا ما، قطعة حديدية، فتحتها فحاولت مساعدتها، فأبعدتني برفق.. ليظهر لي كرسي متحرك.. نظرت في الفضاء.. صمتت طوبلاً جداً.. حملت لها حقائبها.. بعد أن انتظرت كثيراً حتى ظهرت من وراء حجب مطاطية.. دوارة.. عندما لم أجد أحداً بانتظاري، قلت لها مازحا بعفوية وكأنني لم أر عجزها:

- هل ما زلت ترغبين بدعوتي على الكوسا المحشي؟

- لا، سوف أدعوك لطبق الشاكرية فهل تقبل؟. ناداها أحدهم من بعيد:

- يا حاجّة نظمية!.. جئت لأستلم منك المحفظة.. نادى كثيرا.. لكنها لم ترد بعدها■

### فتح القدس..

«بعد هزيمة الفرنج في حطين سنة ٥٨٣هـ».

#### للكاتب العماد الأصفهاني

رحل السلطان من عسقلان للقدس مطالباً، وبالعزم غالباً، وللنصر مصاحباً، ولذيل العز ساحباً، والإسلام يخطب من القدس عروساً، ويبذل لها في المهر نفوساً، ويحمل إليها نعمى ليحمل عنها بؤسى، ويهدي بشرى ليذهب عبوساً.

ويسمع صرخة الصخرة المستدعية المستعدية لأعدائها على أعدائها، وإجابة دعائها وتلبية ندائها، وإطلاع زهر المصابيح في سمائها، وإعادة الإيمان الغريب منها إلى وطنه، ورده إلى سكونه وسكنه... وطار الخبر الى القدس، فطارت قلوب من به رعباً وأطاشت، وخفقت أفئدتهم خوفاً من جيش الإسلام وجاشت.

وتمنت الفرنج لما شاعت الأخبار أنها ما عاشت.. وأيس الفرنج من الفرج، وأجمعوا على بذل المهج، وقالوا: هنا نطرح الرؤوس ونسلو النفوس، ونسفك الدماء ونهلك الدهماء، ونصبر على اقتراح القروح واجتراح الجروح... وتصح ندامتنا، وتسيح علامتنا، وبها غرامنا وعليها غرامتنا... وهاج هائجهم وماج مائجهم، وحضتهم قسوسهم وحرضتهم رؤوسهم، وحركتهم نفوسهم وجاءتهم بنجوى السوء جواسيسهم...

فدام القتال والنزال، وفرسانهم في كل يوم يباشرون دون الباشورة أمام جموعهم المحصورة المحسورة المحشورة، ويبرزون ويبارزون، وبطاعنون ويحاجزون، والمطيعون لله عليهم يحملون، ومن دمائهم يَنْهَلون ويُنْهِلون. كما قال الله تعالى فيهم: ﴿يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ ﴾... وقالوا: مالنا إلا الاستئمان، فقد أخذ لنا بخطة الخذلان والحرمان. وأخرجوا كبراءهم ليأخذوا لهم الأمان، فأبى السلطان.



<sup>(\*)</sup> عماد الدين، محمد بن محمد صفي الدين بن نفيس الدين حامد، أبو عبد الله، الأصفهاني الكاتب (٥٩١-٥٩٧ه)، ولد في أصفهان، ثم انتقل إلى بغداد وتعلم في المدرسة النظامية، وتدرج في الوظائف، إلى أن أصبح نائب الوزير ابن هبيرة. مؤرخ وأديب وشاعر عاصر الدولة النورية والأيوبية ودوَّن أحداثهما، وتوفي في دمشق.

والنص من كتاب: الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية، المؤلف: شهاب الدين عبد الرحمن بن إسماعيل بن إبراهيم بن عثمان المقدسي الدمشقي الشافعي، أبو شامة، ٩٣/٢.



ي حياة كل منا نماذج بعضها كان له تأثيربالغالأثر؛حيثقدبكونهذا الأنموذج دافعاً لك إلى سلوك طربق الرفعة والفخار والدفاع عن رمزهوية الأمة:اللغةالعربية.



د. عبد العزبز فتح الله عبد الباري (١) - مصر

حينما أستذكر تلك النماذج -وهي كثيرة- أجد في مقدمتها رجلاً أنموذجاً تعنى مثله الآية الكريمة: ﴿مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْه فَمنْهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْديلاً ﴿ (الأحزاب: ٢٣)، ذلكم هو الأستاذ الدكتور سعد أبو الرضا أستاذ ورئيس قسم اللغة العربية سابقاً وعضو رابطة الأدب الإسلامي العالمية.

فقد عاش مخلصاً لعلمه ودينه وأمته -ولا نزكى على الله أحداً-، وهذا ما نلحظه واضحاً من آثاره العلمية التي تركها، ومن مجهوداته في الارتقاء برابطة الأدب الإسلامي العالمية وإثرائها.

ولست بوارد الحديث هنا عن أستاذنا الدكتور سعد أبو الرضا عَلَما من أعلام البلاغة العربية والنقد الأدبي؛ حيث كان يعمل وبأمل للوصول إلى ملامح نظربة نقدية عربية تتبع من تراب هذه الأمة العربية الإسلامية وثقافته، إنما أردت الحديث عن جانب غير معلوم لدى كثيرين، ومفتقد لدى بعض من أساتذة اللغة العربية بالجامعات إن لم يكن مفقوداً لدى كثيرين؛ أعنى القدوة والأنموذج الحسن الذي مثّله

أستاذنا أستاذ الجامعة عالماً داعية للغته وإسلامه، أباً يأخذ بيد طلابه إلى حيث ينبغي أن يكونوا على النهج المأمول علماً وخلقاً وديناً.

وبمكننا أن نلمس ذلك في بعض مواقف -على كثرتها- من حياة أستاذنا العالم الجليل مع تلميذه كاتب هذه المقالة:

فأما الموقف الأول: فهو أول لقاء جاد بين الأستاذ والتلميذ: كان ذلك في إحدى محاضرات السنة الثالثة الجامعية بقسم اللغة العربية؛ حيث طرح الأستاذ سؤالاً، وطلب أن يجيب أحد الطلاب عنه، وقيد أن يلتزم الطالب التحدث باللغة العربية تفوح من الأستاذ الراقي. الفصيحة، فأحجم جميعهم إلا هذا التلميذ قام وأجاب واجتهد ألا يخطئ، وساعده أنه يخطب الجمع أحياناً تلميذه وتفقده، ولاسيما أن تلميذه يتفضَّل الله عليه بالمساجد حينذاك. فضحك كثير من الطلاب لمجرد محاولة التزام التحدث باللغة العربية الفصيحة..، فسكت الأستاذ هنيهة، وتحدث متأثراً قائلاً في صدق وتواضع عجيب أخرس الضاحكين: "ليتنا نتحدث جميعا مثل عبد العزيز، تحدث يا عبدالعزيز، ولا تلتفت لسخرية الساخرين!". ثم توجه إليهم بالنصح والتبصير بضرورة أن يكونوا أمناء على لغتهم، فأنصت الجميع حتى كأن على رؤوسهم الطير.

كانت تلك الكلمات وقوداً لا ينفد لطالب أحب لغته، وأحب أستاذه لبلاغته وأسلوبه الأكاديمي الدعوى حتى جعلت منه مبرّزا على دفعته.

إن للكلمة قوة وتأثيراً يشبه السحر، ولاسيما لنفسي، وإن عرضته علي. إذا خرجت من لسان صادق وقلب عامل، وهو ما أومأ إليه الرسول ﷺ حين قال: "إن من البيان لسحراً "(٢). فالكلمة إما أن تبني وتشيّد، وإما أن يكون الباحث، إنما كنت أختبرك"!. تهدم وتسلب الهمة والإرادة.. هذه المعانى كان يدركها عالمنا الراحل، بل يزيد إدراكه إلى تعرُّف

أحوال تلامذته ولو كانت ليست من شأنه أو اختصاصه.

وتلك مكارم الأخلاق التي حبا الله بها أستاذنا الفقيد؛ حيث تمر الأيام وبلمس رقة حال تلميذه؛ فيطلب تلميذه في السنة الرابعة إلى مكتبه -وكان رئيس القسم آنذاك، ليس معهما سوى الله-، فيخرج ظرفاً به مبلغ من المال، وبضعه في جيب تلميذه مطيّبا بطيب القول اللين الحاني.. فيأبي التلميذ ويصر، ويلح الأستاذ، ويصر حتى لم يجد بدأ من تهديد الطالب! فيذعن الطالب لما وجد الأبوة الحانية

ويستمر الأستاذ العالم الأب الداعية في رعاية بالتفوق، فيبذل كل جهده للحفاظ على حقه في التعيين، لكن إرادة الله لم تكن.

وبأتى موقف الاختبار الفارق حين أراد التلميذ التسجيل لدرجة الماجستير، فيقترح الأستاذ على التلميذ موضوعاً قد مضى فيه شوطاً كبيراً؛ ليستكمله التلميذ؛ وبحصل على الماجستير على عجل تعويضاً من الأستاذ عن عدم التعيين معيداً بالجامعة على أن يلتقيا بعد أسبوع... وبأتى الباحث لأستاذه بأطروحة موضوع جديد غير ما عرضه عليه أستاذه، وبستفهمه الأستاذ، فيجيب: إن هذا مجهودك أستاذي، ولا يمكنني أن أستحل مجهودك

فيبتسم الأستاذ الواثق الممتلئ علماً وخلقاً قائلاً: الآن كُبرت في عيني يا ولدي!.. هكذا ينبغي أن

هذه المواقف الفارقة الكاشفة عن طبيعة شخصية عالمنا الفقيد الأستاذ الدكتور سعد أبو الرضا لنراها

الآن في جامعاتنا تستحق أن تسود وبُقتدي بها؛ حيث ساد في بعض أقسام جامعاتنا أعراف فاسدة: منها وجوب تبعية الباحث أستاذه في كل آرائه، ومنها صوابية رأي المشرف مطلقاً، وأن ما يراه المشرف يجب أن يكون، ولو على حساب الحق والحقيقة العلمية.. هذه الأعراف الفاسدة رسّختها ممارسات بعض أساتذة يضيقون ذرعاً بإبداء طلابهم رأياً مخالفاً، وبعدون ذلك تطاولاً وسوء أدب، بل إن بعض الأساتذة الجامعيين يسلكون سلوكا

ذمّه رسول الله ﷺ وهو مجاملة الزميل المشرف؛ -ولو على حساب الحق وضياع مستقبل باحث جاد- إما بالتأييد، أو بالصمت المشين لمجرد أنّ هذه رغبة الزميل المشرف، وهو سلوك مهلك للعدل والعلم؛ حيث تضيع الأمانة، وبضيع العلم والبحث العلمي في سراديب الأهواء، وينتحر العدل في محراب أولى الناس به علماً وصلة، وهو ما حذر نبينا ﷺ منه قريشاً حين أرادت أن يشفع

حبّ رسول ﷺ أسامة بن زيد في شأن المرأة الخزومية التي سرقت، فقال ﷺ: "أتشفع في حد من حدود الله!؟ ثم قام فاختطب فقال: إنما أهلك الذين من قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وايم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها"(٣).

هذا العرف الفاسد كان أستاذنا رحمات الله عليه- من أشد المناوئين له المبغضين، وإن سلك

في سبيل ذلك التغيير بالحسني إلا أنه لم يكن يأبه حين يجد الجد فهو مع الحق حيث كان.

تجلَّى ذلك حين شطب أساتذة قسم اللغة العربية مُجتمعين رسالة الدكتوراه أربع مرات، وكان الأستاذ عالماً أن السبب هو رفض الباحث كتابة فصل طلبه المشرف يضر بالرسالة -من وجهة نظر الباحث-، وبتدخل الأستاذ القدوة النموذج بمحاولة إصلاح ذات البين بين الباحث ومُشرفيه مع رجال أمثال من أساتذة أجلاء.. وبشهدون

بالحق بمجلس الكلية بعد أن اضطر الباحث إلى تقديم شكوى رسمية.. وينتهى الأمر بتشكيل لجنة علمية متخصصة من خارج الجامعة تنتهي إلى ما انتهى إليه الباحث، وتصدر قرارا بتنحية الأستاذين المشرفين عن الإشراف.. وهنا يأتى الموقف والنموذج؛ إذ يُعرض الجميع عن الإشراف على الباحث، ومن ثم مناقشته من داخل القسم..، وتشكّل لجنة المناقشة، ويُعرَض على



د. سعد أبو الرضا

أستاذنا الأنموذج والقدوة رئاستها؛ مع زميل مشرف أنموذجاً وقدوة فلا يُلقي الأستاذان -مع ثلة من الأساتذة- بالا لأعراف فاسدة ، ولا ملامة زميل باطلة.

ذلك الأنموذج وتلك القدوة العلمية الجامعية هي التي تُربّي، وتعلم، وتخرّج جيلاً من الباحثين المستقلين لا التابعين، نحن في وطننا العربي أحوج إليها وإلى تكريمها في الحياة وبعد الممات

لتكون نبراساً للسالكين، ومصباحا للمهتدين، وقدوة للمربدين.

غير أنني -وأنا أستذكر هذه المواقف النبيلة لعالمنا الجليل فقيد الأمة العربية والإسلامية والمواقف الكاشفة كثيرة - أود أن أختم مقالتي هذه بما يفسر عظمة هذه الشخصية الفريدة، بل يكشف جانب النُّبل علماً وخلقاً؛ حيث تمضي الأيام والسنون، وبتفرق كل في طربق، ثم يعود التلميذ إلى وطنه أستاذاً ينهج نهج أستاذه مع تلاميذه، فيرجو التلميذ أستاذه أن يتفضّل بمشاركة تلميذه في إحدى المناقشات العلمية لدرجة الماجستير بإحدى الجامعات، فلا يتردد الأستاذ في القبول، ويقدم المثال في التواضع الجم والخلق الرفيع، فلا يستنكف أن يجلس إلى جوار تلميذه الأستاذ، وبصر في أبوة حانية وتواضع جم أن يدير الجلسة تلميذه، بل يصر إصراراً أن يعلن تلميذه قرار لجنة المناقشة والحكم على الرسالة.

القدوة الأنموذج مثالا آخر وموقفا آخر ذا دلالة لا يخطئها ذو لبّ؛ فيدعو تلميذه إلى مشاركته مناقشة رسالة ماجستير أستاذا مناقشا بنفس القسم الذي

اجتمع قبل سنوات خلت فقرر شطب رسالته أربع مرات متتالية؛ ليعطي للجميع درساً قاسياً بالموقف والسياق: إن من كان الله معه فلن يضيره البشر ولو اجتمعوا جميعاً عليه، وليذكرهم أنّ من ينصره الله فلا غالب له؛ وليدعوهم بأدب الموقف أن دعوا أعرافكم الفاسدة فإنها لا تخرج إلا أتباعا حاملي شهادات لا باحثين متمكنين علماً وخلقاً.

هذه بعض مواقف أنموذجنا وقدوتنا معي استذكرتُها معكم عظة وعبرة من حياة أستاذي وأبي بعد أبي الأستاذ الدكتور سعد أبو الرضا الذي أبكاني مرتين: الأولى حين رأيته يبكى وأنا أشاهد تقديمي له حين شرفني بمناقشة رسالة أحد تلامذتي، وأما الثانية فحين ذهبت بسيارتي في صحبة صديق على عجل إلى القاهرة فور علمي بوفاته لحضور صلاة الجنازة عليه، فإذا بزحام القاهرة يحجبنا فصليت عليه صلاة الغائب.

رحمك الله أستاذاً معلماً، وأبا كريماً عطوفاً، ولا يمر أكثر من عام، ويضرب الأستاذ العالم وأنموذجاً ملهماً، وقدوة تحتذى، وغفر لك، وأسكنك الفردوس الأعلى من الجنة: ﴿ مَعَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاء وَالصَّالحينَ وَحَسُنَ أُولَئكَ رَفِيقًا \* ذَلكَ الْفَضْلُ منَ الله وَكُفِّي بِاللَّه عَلِيمًا ﴾ (النساء: ٦٩-٧)■

#### الهوامش:

- (١) أستاذ البلاغة والنقد الأدبي المشارك، وعضو اللجنة العلمية بالجامعة الإسلامية العالمية بالقاهرة، وعضو رابطة الأدب الإسلامي العالمية.
- (٢) أخرجه البخاري في باب: إن من البيان سحراً، ح رقم ٧٦٧٥ بلفظ: "إِنَّ مِنَ البَيَانِ لَسِحْراً، أَوْ: إِنَّ بَعْضَ البَيَانِ لَسَحْرٌ "، (الجامع

الصحيح المسند من حديث رسول الله ﷺ وسننه وأيامه، بشرح فتح الباري) للإمام الحافظ أحمد بن على بن حجر (ت: ٧٧٣هـ)، تح/ عبد العزيز بن عبد الله بن باز، رقم كتبها وأبوابها وأحاديثها محمد فؤاد عبد الباقي، طبع دار الحديث، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤١٩ه/ ۱۹۹۸م.

(٣) أخرجه النسائي في السنن الكبري في باب: ذكر اختلاف الناقلين لخبر الزهري، ح رقم ٧٣٤٥، (حققه وخرج أحاديثه: حسن عبد المنعم شلبي، أشرف عليه: شعيب الأرناؤوط، وقدم له: د.عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٢١ه/ ١٠٠١م.

آياً من القرآنِ ذاتَ جلالِ ظمأى إلى الأعراف والأنفال التريحنا من سطوة الأهوالِ نزلتُ بنا الدنيا إلى الأوحالِ نزلتُ بنا الدنيا إلى الأوحالِ على الأشواقِ حولَ هِلالِ عن ساقط الأقوال والأفعالِ عن ساقط الأقوال والأفعالِ بالحبِ ناطقة بخير مقالِ يدعو السفوح إلى رؤوسِ جبال نبضات قلب مشرق الآمال واجعلهُ في أنسٍ ونعمةِ حالِ فيضٌ من الإنعام والإفضالِ ومُغالي عن متطاولِ ومُغالي

رمضانُ أقبل هاتها يا تالي رتِّل كتاب الله إنَّ قلوبنا طمأى إلى السبع المثاني إنها ارفع مشاعرنا إلى الأعلى فقد رمضانُ أقبلَ في مواكب أنجم ورسولنا يرقى بأنفس صحبه ورسولنا يرقى بأنفس صحبه حرّكُ بهانسمات فجرٍ ضاحكِ ويقرب الحلم البعيد إلى مدى أكرم حبيبكَ قبل يوم وداعِه أكرم حبيبكَ قبل يوم وداعِه خذنا على باب الكريم فعنده هيًا انطلق نحو السماء، فإنَّها

# رمضان أقبل



د.عبد الرحمن العشماوي - السعودية





صفْحًا ومَرْحمةً والبرَّ والحَدَبا تَرقى لتبلغ في آفاقه الشُّهُبا كجدول الخُلد رقراقًا وقد عَذُبا أتاك فيْضًا من الخيرات منسكبًا لبت ترصده في الباب مُرْتَقبا بأنّ ربِّك غفّارٌ لمنْ رغبا لم تلقَ من أحدِ عنه قد انْحَجَبَا فهل ستقضى لهذا الضّيف ما وجبًا؟ لكنّه يُخْصبُ الدّنيا بما وهبا يا باغِيَ الخير أقبلُ والتمس نسَبًا يا باغيَ الشّرّ أقصر وابتغ الهربا قرأتُ في وجهك الإشراق والطّربا ما كانَ حظُّك إلا الجوعَ والنَّصَبَا

قد دقَّ بابك شهرٌ يحمل العَجَبَا وزكاة روح تعيد النفس سامية أ وبه ستبدو وقد صُفِّيتَ من زَعْلِ أتاك يحملُ من حقل الكرام جَنَّى لو كنتَ تعرفُ ما تحوي بضاعتُه أتاك يحملُ بشرى لا نظيرَ لها وبابه مُشْرعٌ في وجه قاصده قد دقَّ بابك ضيفًا ما له شَبَهُ يزور في العام أيّامًا ذوي عددٍ أجْرٌ ومغفرةً والجنّةُ انفتحتْ والنَّارُ قد غُلَّقتْ والجنُّ قد صُفّدَتْ لو كنتَ تعرفُ ما شَهْرُ الصيام لنا وإنْ مضى رمضانٌ دون جائزةٍ

### مُلِفً الرحمن



د. وليد إبراهيم القصّاب







إنّ من عرف الدكتور عودة أبا عودة وعامله؛ لا بدأنه لس كيف يتجلّى معنى النقاء متجسداً في بشر؛ نقاء مرئى في السكينة الساجية على قسماته، ونقاء مسموع في حديثه الهادئ المنقى من أدنى ما يمكن أن يؤذى السمع، ونقاء الشاعر، ولا أركي على الله أحداً، ولكن حين تجمع زمرة من كرام الناس على حُسن سيرة امرئ فهذه شهادة له.

ويحسن هنا، على سبيل المثال، أن أورد بعضا من شهادة الأستاذ الدكتور عبدالحميد مدكور، الأمين العام لمجمع اللغة العربية في القاهرة، وهو الصديق الذي زامل المرحوم على مقاعد الدراسة الجامعية الأولى، وقد نعيتُ إليه صديقه المقرب الذي كان يحدثني عنه كلما سنحت فرصة للكلام، وكأن الناس المحببين لديه اجتمعوا كلهم في شخص الدكتور مدكور.

يقول الدكتور عبد الحميد: "أخى عودة صديق عمر، ورفيق درب جمع الله بيننا على محبة صادقة، ومودة خالصة منذ أكثر من خمسين عاماً، فما عرفته إلا صفياً وفياً كربماً نبيلاً صدوقاً ودوداً محباً لدينه، مخلصاً للغته حريصاً عليها، باذلاً أقصى جهده في بيان محاسنها، عاملاً على رفعة شأنها، ساعياً إلى تحبيب الناس فيها، مآثره ومكارمه تفوق الحصر، وفضائله تستعصى على العد".

ومما قاله الدكتور مدكور، أيضاً: "أبكيه بحزن قلبي ودمع عيني، وأتقدم بخالص العزاء وصادق المواساة إلى أهله الكرام، والى زملائه الأعلام، والى مجمع اللغة العربية رئيساً وأميناً وأعضاء وعاملين، والى زملائه في كل مكان عمل به، وإلى أصدقائه الرملَ يمِّ والقلوب ضفاف ومحبيه. وأسأل الله أن يرزق الجميع صبراً جميلاً على آلام فراقه. اللهم لا تحرمنا أجره ولا تفتنا بعده واغفر لنا وله. وإنا لله وإنا إليه راجعون".

> فهذه شهادة مَنْ زامله وصادقه وآخاه منذ أكثر من خمسين عاما، وخبر مروءته وسماحة نفسه ووفاءه ونقاء سربرته.. فهي شهادة مبنية على أساس راسخ من المعرفة الحق، وليست مجرد مجاملة عابرة أو أداء واجب عزاء.

في المكتب الإقليمي لرابطة الأدب الإسلامية الجوي". ومطلعها: العالمية في عمَّان، حدث ما قصه علينا الدكتور رفقاً بإلفكَ فالجـوى إيلاف عودة بنفسه، وقد أثبته في غير مكان، آخرها في

ديوانه "لسان الضاد"، يقول أبو أكرم: (في أواخر رمضان من عام ١٤٢٢ من الهجرة، قلت للسيدة نبيلة الخطيب، الشاعرة المبدعة بعد انتهاء أمسية شعرية حافلة أقيمت في مكتب رابطة الأدب الإسلامي في عمّان: إنى مسافر إلى العمرة، فقالت بصوت دامع وقلب خاشع: أقرئه عنى الجوي. وعندما عدت أهدتني قصيدة بهذا العنوان المثير: "أقرئه عنى الجوي"؛ فاضت

على قلبها في تصور مشهد زيارة مسجد النبي ﷺ، والسلام عليه).

وقد أورد الدكتور عودة قصيدتي هذه كاملة مع مقدمته لها سالفة الذكر في ديوانه، ومطلعها:

#### والكون إذ أنت الحبيب شغاف

وبستطرد الدكتور عودة قائلاً: (فتأثرتُ جداً بقصيدتها، وقلت من وحيها هذه الأبيات وجعلتها بالعنوان نفسه: أقرئه عنى الجوي). ومطلعها:

#### الحب أنت وكلهم أطياف

#### هيهات تبلغ قدرك الأوصاف

وبشاء الله أن يُطلع الدكتورُ أبو أكرم الدكتورَ حسن الأمراني من المغرب على القصيدتين، فتأثر أذكرُ في نهاية أمسية رمضانية كانت أقيمت بهما، وقال قصيدة بالعنوان نفسه: "أقرئه عني

#### يا وردة تعسيا بها الأوصاف

وقد عُرفِت هذه الثلاثية بالثلاثية الجوي"، ونُشرت في أماكن عدة منها مجلة الأدب الإسلامي، وديوان الدكتور عودة، وألقاها شعراؤها في أمسية في المملكة المغربية ضمن فعاليات استضافة مكتب المغرب لأعضاء من مكتب الأردن عام ٢٠٠٦م، ثم ألقيت في العام الذي تلاه في جامعة آل البيت ضمن فعاليات استضافة مكتب الأردن لأعضاء من مكتب



د. عبدالحميد مدكور

المغرب، بعد أن قدمت الدكتورة حنان حمودة دراسة نقدية قيمة حول الثلاثية.

ثم توالت الثلاثيات في سنوات لاحقة؛ فكانت "ثلاثية البيت العتيق"، وثلاثية "من ماء زمزم"، وهناك أخرى لم يُقدّر لها أن تكتمل.

وكان الدكتور عودة -رحمه الله- هو المحرك الرئيس لنشوء الثلاثيات التي تلت "ثلاثية الجوي"، فكان يكتب بيتاً من الشعر أو بيتين بينما يكون في الحرم المكي أو في الحرم النبوي، ويرسل ما كتب لي وللدكتور الأمراني في آن واحد عبر رسالة نصية، وبعد حين يكمل كل منا -نحن الثلاثة - قصيدته لتكتمل ثلاثية أخرى لشعراء جمعهم حب الله تعالى، وجب رسول الله، ﷺ. وحين نعيتُ الدكتور عودة إلى الدكتور الأمراني لم يستطع بعد الاسترجاع إلا جملة وإحدة غاصت في حلقه: "رجل ثالثنا..".

جمعنا ذات يوم لقاء عائلي بهيج في بيتنا، حيث شرفنا بزيارة الدكتور عودة وحرمه أم أكرم - رحمهما الله-، والدكتور حسن الأمراني، أطال الله عمره بالصالحات، وحرمه أم يوسف -رحمها الله-، وأخذنا حديث الأدب إلى أهمية التخصص، بالله العليّ العظيم■





د. حسن الأمراني

وفي أثناء الحديث أبديت ندمى لأننى لم أتخصص في المرحلة الجامعية الأولى بالأدب العربي، مع حبى الكبير لهذا المجال. وظننت أن الأمر انتهى عند هذه العبارة العابرة.

وفي أحد الأيام اتصل بى الدكتور عودة وأخبرني بأن جامعة العلوم الإسلامية العالمية تفتح أبوابها لي للدراسات العليا في مجال الأدب العربي، متجاوزين شرط التخصص الأول بشفاعة سيرتى الأدبية. وكان الدكتور عودة أستاذاً في الجامعة نفسها. فهذه يد لن يمحو الزمن أثرها من نفسى تجاه أخ لى لم تلده أمى، فلطالما قال لي: إن له عشر أخوات، وأنا الحادية عشرة، وقد شرّفني بأن عرقني على بعض أخواته وبناته وكنائنه في بيته الذي كان مثالاً رائعاً للألفة والمودة

والطيبة، وسيبقى كذلك من بعده، بإذن الله، لأن الغرس الطيب لا يطرح إلا ثمراً طيبا.

فإلى رحمة الله يا صاحب السيرة العطرة، إلى رحمة الله يا صاحب الخلق العالى.. إلى رحمة الله.. إنا لله وإنا إليه راجعون، ولا حول ولا قوة إلا

## طافَ بالأمسِ خيالٌ



حسن الحضري - مصر

طافَ بِالأمسِ خيالٌ قَدْ سَرَى فبَعثتُ العينَ تَذْرِي أدمُعًا إِنْ يَكُنْ ظَنِّيَ حقًّا صادقًا ليتَ بَعدَ البَينِ والنَّأي لنا سدَّدَ الهجرُ سِهامًا أمكنَتْ بعد عهد مِنْ جميل الوصل ألْ بعض رفق في النَّوى إنَّ النَّوى ليتَ شِعري كيفَ يَنْبَتُ وصا أفَمِنْ قَولِ وشاةِ أضْمَروا تَتَنَاءَيْنَ وقَدْ داهَمَنا عاجَلَ القلبَ بأوهام لَهُ في ظلال السُّهد والوجد وما ودَعاهُ الذِّكرُ حتَّى راعَهُ وقَراهُ النَّجمُ همًّا وأسلى بينَ أوهام فؤادِ عاشق

فاصطبر إنَّ لكلّ ساعةً

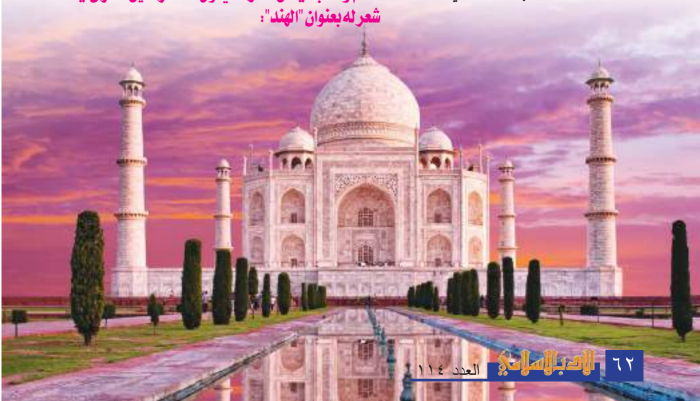
خَطَفَ اللَّحْظَ ووَلَّى بالكَرى تَتَهادَى كخيالات السُّرى يَرجِع الوصلُ كما كنَّا نَرى كَرةً نَسلُو بها وَجْدًا بَرى فنَهاها الشُّوقُ منْ حيثُ انْبَرَى قَتْ رياحُ الهجر وَشْيًا مُفترى لا يُبالي، أيُّ ذَنْبِ قَدْ جَرَى لٌ وكانَ العَهدُ موثوقَ العُرى حِقدَهمْ حينَ اعتراهم ما اعترى ذلكَ الشُّوقُ بأنَّاتِ الكَرى فاستمد القلب منها ما أرى ساور الجَفنَ بليل فَذرا فجَرى مِنهُ الذي كانَ صَرى فَدَهاهُ الفَيضُ مِنْ ذاكَ القِرى وأكاذيب وأشاة تُفتَرى سوفَ يَلْقاها وإِنْ طالَ السُّرى



## **حمورة الهند** في كتابات الشيخ علي الطنطاوي

تتمتع الهند والعالم العربي بعلاقات وثيقة منذ فجر التاريخ، وقد قامت تلك العلاقات على التبادل الثقافي، والهجرات وحركة السكان، فضلاً عن التبادل التجاري، والهجرات وحركة السكان، فضلاً عن التبادل التجاري، وتشير العديد من المؤلفات والمراجع التاريخية إلى اتصالات واسعة قامت بين منطقة الخليج العربي واليمن ومصر من ناحية، والهند من ناحية أخرى، ومما يزيدنا فخراً واعتزازاً أن بلادنا وما فيها من العجائب والطوائف حلّت محل التقدير والإعجاب لدى العرب باديهم وحاضرهم، يظهر ذلك في أدب الرحلات والترجمة والقصائد العربية التي صدرت فيها مئات المجلدات عبر القرون، والتي تزادن بها المكتبات العربية والإسلامية، كما صارت هذه الإبداعات تحفة علمية لعشاق والإسلامية، كما صارت هذه الإبداعات تحفة علمية لعشاق العلم وطلاله في كل القارات، يقول الشاعر خليل مطران في العلم وطلاله في كل القارات، يقول الشاعر خليل مطران في العلم وطلاله في كل القارات، يقول الشاعر خليل مطران في العلم وطلاله في كل القارات، يقول الشاعر خليل مطران في العلم وطلاله في كل القارات، يقول الشاعر خليل مطران في العلم وطلاله في كل القارات، يقول الشاعر خليل مطران في العلم وطلاله في كل القارات، يقول الشاعر خليل مطران في العلم وطلاله في كل القارات، يقول الشاعر خليل مطران في العلم وطلاله في كل القارات، يقول الشاعر خليل مطران في العلم وطلاله في كل القارات، يقول الشاعر خليل مطران في المنات المنات المنات المنات المنات العلم وطلاله في كل القارات و المنات المن

علاء الدين محمد الهدوي فوتنزي – الهند كاتب وباحث أكاديمي



#### یا هند لم پخطئ أبو

ك حين دعاك هندا سماك باسم كاديد

ركه التقادم فاستجدا

#### ما الهند إلا روضة

كانت لأرقى الخلق مهدا قرن على بعضها.

ولدى مواطنى الشرق الأوسط ميول خاصة تجاه شؤون الهند، فقد كتب العرب عن الهند وأهلها وأحوالها في مؤلفاتهم. فمنهم الذين لم يقوموا بزبارة الهند، ولكن صنفوا عن طريق جمع أحوال الهند، ومن أشهر هذه الطبقة: الجاحظ، وابن خرداذبه، والهمداني، وابن النديم، وعبد القادر البغدادي وغيرهم، ومنهم العرب الذين سافروا إلى الهند، وكتبوا ما رأوا بأم أعينهم، ومن أشهرهم البيروني، وسليمان التاجر،

وأبو زيد حسن الصيرفي، وأحمد بن

إسحاق اليعقوبي، وأبو الحسن على بن الحسين على المسعودي، وابن حوقل، وشمس الدين بن أحمد المقدسي البشاري، والرحالة المشهور ابن بطوطة الذي وصل الهند عام ٧٣٤ه، والشيخ على الطنطاوي الذي سافر إلى الهند، وكتب عنها وعن أهلها وذوبها.

#### ⊳ لحات من حياة الشيخ على الطنطاوي

على بن مصطفى بن محمد الطنطاوي من مواليد عام ١٩٠٩م، وهو قامة فقهية، وقيمة فلسفية، وقامة أدبية عجزت أدباء العرب أن تنجب مثله،



الشيخ على الطنطاوي

عاش كالشمعة التي تحترق لتضيء ما حولها، عمل -رحمه الله- معلما، وقاضيا، كما أن ذاكرته قوية في الاحتفاظ بما يراه أو يسمعه أو يدركه؛ فقد بقي متوقد الذهن، يستعيد المشاهد، حتى حين بدأ يكتب ذكرباته، أو يتحدث عن رجلاته بعد مضى نصف

لقد جوَّب الطنطاوي في الأفاق، فزار مصر والعراق والحجاز مراراً، كما زار إيران وباكستان والهند وسنغافورة وماليزيا واندونيسيا، وزار ألمانيا وأماكن أخرى، ولم يفته أبداً أن يتحدث أو أن يكتب عن كل زباراته هذه، فتجد الحنين للوطن يطل من بين ثنايا كلماته، وتتوارى دمعة الشوق بين سطوره، كما شغلت حيزاً كبيراً من أحاديثه الإذاعية والتلفازية، وأصدر عنها عدَّة كتب، سجَّلها بأسلوبه الأدبي الجذاب، وتوفى عام ١٩٩٩م.

#### ⊳ الرحلات الهندية بأقلام الرحالين العرب

وقد صدر في القرن التاسع عشر والعشرين بعض الرحلات الهندية في اللغة العربية بأقلام بعض الرحالين العرب، وسجلوا فيها انطباعاتهم عن الهند، وما شاهدوا فيها من الوقائع والآثار، ومن هذه الرحلات "مشاهدات في الهند" للكاتبة المصرية أمينة سعيد، و"الهند كما رأيتها" لفتح الله الأنطاكي صاحب جريدة العمران بمصر، و"سياحتي في البلاد الهند وكشمير "ليوسف كمال المصري، و "رحلتي إلى الهند" لماراثناسيوس أغناطيوس نوري، وكان من

رجال الدين المسيحيين في بغداد، وقد ألف الكاتب المصري الصحفي البارز د.أنيس منصور الذي عمل محرراً في جريدة الأهرام رحلة باسم "حول العالم في مئة يوم"، وكان قد زار الهند عام ١٩٦٢م، وخص (١٤٥) صفحة لوصف الهند والهنود وعن انطباعاته عن الهند.

#### ⊳⊳ منهج الشيخ على الطنطاوي في تدوين الرحلات والعادات:

وقد كان الطنطاوي عازماً على تسجيل رحلته وتدوين كل ما يلاقيه فيها، أو يطلع عليه من معالم جغرافية واجتماعية؛ يقول الشيخ: "وعزمت أن أدوّن الرحلة، ولا أكتفي بما تحمل ذاكرتي؛ فاتخذت دفتراً كتبت فيه كلّ طريق مشينا فيه، وكلّ جبل مررنا به، وكِلُّ أرض حللنا بها، ودوّنتُ أنساب وعادات وأحوال من لقينا فيها".

وهو بذلك يحاول أن يجعل وصف رحلته أدقُّ وأعمق ما يكون، وهو في حديثه عن رحلاته لم يكن يكتفي بذكر جمال طبيعة البلاد التي يزورها، أو قسوة

> الظروف التي يعانيها؛ بل كان يُبرز دائماً ما خلَّفته هذه الديار من أثر في مشاعره وأحاسيسه.

> وبستعرض أحيانا تاريخ تلك البلاد بإيجاز، ودخول الإسلام إليها، والظروف الاجتماعية التي يعيشها الشعب فيها، وعاداته وتقاليده، وما قام به من بطولات، وما قدَّمه من تضحيات حتى تحرر من الاستعمار؛ فهو يقول: "وأنا حين أهمُّ بالكتابة عن بلد؛ لا أصف طبيعة أرضه، ولا تحديد

مساحته وحاصلاته؛ ولكن أحاول أن أصف مدى شعوري به، ومبلغ ما له في نفسي".

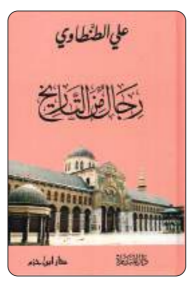
وقد تحدَّث بتفصيل أو بإيجاز في "ذكرياته" عن زيارته إلى مصر، مروراً بفلسطين، وعن زيارته إلى بغداد سنة ١٩٣٦م، وعن زيارته إلى القدس ١٩٥٤م، وإلى كراتشي ودلهي، وأخرى إلى ألمانيا ١٩٧٠م، كما تحدث عن قدومه إلى الرباض.

#### ⊳كتابات على الطنطاوي عن الهند وتراثها

وفي كتاب "رجال من التاربخ" يذكر العلامة الشيخ الطنطاوي عن أورانك زيب وتاريخ المغول في الهند تحت عنوان "بقية الخلفاء الراشدين"، ومظفر بن محمود من ملوك أحمد آباد في الهند تحت عنوان "الملك الصالح"، والسطانة رضية تحت عنوان "سلطانة الهند"، وكتب عن العلامة الزبيدي تحت عنوان "شارح القاموس"، وقال: إن الزبيدي ولد في الهند سنة ١١٤٥هـ، ونشأ بها(١)، يذكر الطنطاوي تحت عنوان: "بقية الخلفاء الراشدين" تاريخ المغول وسيرة أورانك زيب كملك عادل

زاهد، وتاريخ الملوك المسلمين الآخرين، ويقول عن الملك المغولى شاهجهان، ويصف بناء "تاج محل" وحب الملك شاهجهان لزوجته:

"وكان لشاهجهان زوجة لا نظير لحسنها في الحسن، ولا مثيل لحبه إياها في الحب هي (ممتاز محل)، فماتت فرثاها، ولكن لا بقصيدة من الشعر، وخلدها ولكن لا بصورة ولا تمثال، لقد رثاها فخلدها بقطعة فنية من الرخام ما





قال شاعر قصيدة أشعر منها، فهي شعر أغنية، وهي صورة، وهي أعظم تحفة في فن العمران، هي ممتاز محل، هذا البناء العجيب الذي أدهش بجماله الدنيا ومازال يدهشها...، هذا القبر الذي يأتي اليوم السياح من أقصى أمربكا إلى (أكرا) قرب دهلي ليشاهدوه، وبسمعوا قصته، وهي أعظم قصص الحب على الإطلاق، لقد صدع موت هذه الزوجة الحبيبة الإمبراطور العظيم، فزهد في دنياه لأنها كانت هي دنياه، وحقر ملك الهند لأنها كانت أعظم عنده من ملك الهند"(٢).

وفي رحلته إلى الشرق قام بزيارة أربع مدن مشهورة في الهند وهي: مومباي، وكولكاتا، والعاصمة الهندية نيودلهي، ومدينة لكناؤ، وقال: "لقد كنت أذكر اسم لكنو مرة أمام جماعة من أهل الفضل فما عرفها منهم أحد، فقلت لهم: إنها مدينة أبي الحسن على الندوي فعرفوها، فكيف تربدون منى أن أعرف القراء في هذه المقدمة برجل، هو أشهر من بلده(٣)"، وذلك بعد طلب من قبل الشيخ أبي الحسن على الندوي لكتابة مقدمة لكتاب له.

وبكتب عن لكناؤ أيضاً: "وإن لم يكتب أن أستمر بجوار بيت الله الحرام، أن أذهب إلى لكنؤ، لأننى عشت فيها أياماً كثيرة لكن ذكراها بقيت عميقة في نفسى لا يمحوها كر السنين"(٤).

ويكتب عن مدينة أحمد آباد في عهد "الملك الصالح"، وهو الملك الحليم مظفر بن محمود من ملوك أحمد آباد الهند ولد عام (٨٧٥هـ) في الكجرات، ونشأ نشأة عالم عابد وحكم بالعدل، وبقول: "كانت أحمد آباد حاضرة الهند ومدينة المدائن، فاقت البلدان ببساتينها وحدائقها، وحسن نظامها وعظيم عمرانها، وفاقتها بأمنها وسلامها وإقامة العدل فيها، وفاقتها بكثرة علمائها ومحدثيها والصالحين من أهلها"(°).

وبكتب عن "دهلي" حينما يكتب عن قطب الدين، والتمس في قصة السلطانة رضية أن يبدأ الكتابة: "أنتقل معكم اليوم إلى بلد بعيد وزمن بعيد ورحلة طوبلة في الأرض نقطع فيها البوادي والصحاري، ونعبر فيها أنهاراً، ونركب بحاراً ورحلة طويلة في الزمان نطوي فيها سنين وأدهاراً، حتى نصل إلى دهلي قبل ثمانية قرون(٦)، وكتب في "ذكريات" عن دهلى رداً لاعتراض: "ولقد زرتها وبقيت فيها أمداً، وجلت في شوارعها وحاراتها، ولقيت من رجالها وعلمائها، وقرأت الكثير عنها، وكان الحديث سيصل إليها، ولكن رسالتك التي أرسلتها واعتراضك الذي أبديتها، جعلني أستأذن القراء فأبدأ بالحديث عنها. إنها المدينة التي لبثت ثمانمئة سنة، وهي دار الإسلام، وسدة الملوك المسلمين الذين ملؤوا الهند مصانع وآثاراً أترعوها مساجد ومدارس وقباباً، والتي



أقاموا فيها صرح مجد أرسوه على جذور الصخر، هنديا، وكتب في هذا الكتاب عن أحمد بن عرفان وساموا به ثم الذري، وبادروا به الزمان في الخلود...، المدينة العظيمة التي عاش فيها أبطالنا حاكمين، ثم ثووا في ثراها خالدين".<sup>(٧)</sup>

> ثم يسطر عن تاريخ دهلي ودور الملوك المسلمين في تطويرها وتاريخ آثارهم فيها، وكتب موضحا بشأن المدينة القديمة والمدينة الجديدة لها وبقول: عرفان، وبكتب: "الهند التي كانت كلها لنا، فلم يبق في أيدينا منها إلا آثارنا، مساجد -كما قلت لكم- قد عطلت من شعائرها، ومآذن قد فقدت مؤذنيها، وقلاع غاب منها جنودها، وقصور فارقها أصحابها، ورايات قد سكنت المتاحف، لم تعد ترفرف في سمائها، وسيوف قد صدئت في أغمادها لم يبق لها منا من يسلها... هذه هي الأندلس الكبري، وهذا هو الفردوس الإسلامي المفقود"(^).

> > كتب الشيخ الطنطاوي تحت سلسلة أعلام التاريخ عن عدد من كبار الرجال، وهذه السلسلة تعد من روائعه، والتي ترجم فيها المؤلف بإيجاز لعدد من أعلام هذه الأمة، وهم عبد الرحمن بن عوف، وعبدالله بن مبارك، والقاضى شريك، والإمام النووي، وأحمد بن عرفان الشهيد وغيرهم، وإن أحمد بن عرفان كان

الشهيد وما حدث معه ومع أصحابه في بالاكوت، حيث يذكر فيه إلى جانب سيرته تاريخ المسلمين في الهند، وانتشار الإسلام فيها بالإضافة إلى ذكر عدة مدن من الهند، ووقوع المعركة بين السيخ وأحمد بن عرفان، والتي أدت إلى شهادة الشيخ أحمد بن

"كشمير جنة من جنان الدنيا، ودارة من دارات الإسلام، يقيمون فيها بعيدين عن السيخ، والإنكليز وقبائل الأفغان، فلحقتهم هذه القبائل، واعترضتهم دونها، وكانت المعركة الأخيرة في (بالاكوت) فاستشهد فيها الإمامان السيد أحمد بن عرفان والشيخ إسماعيل الدهلوي في طائفة من خيار مسلمي الأرض، طائفة لم يجد تاريخ هذه القرون المتأخرة مثلها"، وكان ذلك يوم الجمعة في ٢٤ من ذي القعدة سنة ٢٣٦ هـ (٩).

وهكذا كتب عن الشيخ أبي الحسن على الندوي حينما طلب بكتابة مقدمة لكتابه: "الطربق إلى المدينة": "فيا أبا الحسن، لك الشكر علي أن رددت إليَّ ثقتي بنفسي، وثقتي بأدب لغتي، أما المقدمة التي طلبتها فأعفني منها، لأنك لست في حاجة إليها ولا يحتاج إليها هذا الكتاب... إن المقدمات في الكتب



كالوسيطة في التجارة، يطلبها التاجر الجديد لترويج البضاعة المجهولة، فماذا يصنع الوسيط إذا كان المستهلكون يعرفون التاجر أكثر مما يعرفونه هو، وبحرصون على شراء البضاعة أكثر من حرص التاجر على بيعها؟!(١٠).

#### ⊳ االخاتمة:

عاش الشيخ على الطنطاوي حياة عريضة طويلة، ذات أبعاد في الأفق، وعمق بجذورها في الأرض، وكان مشعلا من مشاعل الهداية، ونجما من نجوم التنوير، ولساناً من ألسنة الصدق، وداعية من دعاة الحق والخير والجمال، وكان يجمع في عظاته بين العلم والأدب، أو بين الإقناع والإمتاع، يتجلى هذا فيما سطره يراعه من كتب ومقالات، وما فاض به لسانه من خطب ومحاضرات أو دروس وافتاءات. عندما يحرك الطنطاوي قلمه في أحداث التاريخ، والبلاغة في التعبير ■

فيصور التاريخ بقلم الأديب لا يخرج الحدث عن إطاره التاريخي، ولكنه يلبسه ثوباً يجعله أبلغ أثراً، وأكبر قدراً في نفس الملتقي.

ومن أهم خصائص أسلوبه الاستطراد سواء أكان ذلك في الكتابة أم الحديث، ويعتذر للسامع أو القارئ، ثم يعود إلى الاستطراد. وأسلوبه ممتع شائق لسهولته ولينه من ناحية، وقوة تركيبه وتجانس مقاطعه وحلاوة ألفاظه من جانب آخر.

حينما نقرأ كتاباته نشعر أنه يحدثنا نحن، وأننا معه جالسون، كما يصور التاريخ بقلم الأديب فيجعله أبلغ أثراً. الشيخ الطنطاوي من كبار الكتاب الذين أنجبتهم الأمة العربية في هذا العصر، وكتاباته التي يستعرض فيها تاريخ الهند الإسلامي، والتي كتبها على أثر زبارته للهند تدل على قدرته على اللغة

#### الهوامش:

- (١) على الطنطاوي، رجال من التاريخ، لكناؤ، مكتبة إحسان، ٢٠١٩م، ص٣٢٤.
  - (٢) المرجع نفسه، ص٢٦٣–٢٦٤.
- (٣) علي الطنطاوي، ذكريات، ج٨، جدة: دار المنارة، ٩٠٩ هـ/٩٨٩ م، ص ۱۱۷.
- (٤) المرجع نفسه، ص١٢٧.
- (٥) على الطنطاوي، رجال من التاريخ، لكناؤ: مكتبة إحسان، ٢٠١٩م، ص٢٧٠.
  - (٦) المرجع نفسه، ص ٢٩١.
- (V) على الطنطاوي، ذكريات، ج٥، ط١، جدة: دار المنارة، ٤٠٧هـ/١٩٨٧م، ص ۲۱۳.
- (٨) المرجع نفسه ص٢٢٠.
- (٩) على الطنطاوي، أحمد بن عرفان الشهيد، دمشق: دار الفكر، ۱۳۹۹ه/۱۳۹۹م، ص۳۳.
- (١٠) أبو الحسن الندوي "الطريق إلى المدينة" لكناؤ: المجمع الإسلامي العلمي، ٤٣٧ هـ/١٠م، ص١٤.



#### \_\_\_\_ نوال مهني – مصر \_\_\_\_

#### الشخوص:

١- النعمان بن المنذر بن ماء السماء (ملك الحيرة).

٢۔ هند بنت النعمان.

٣ـ المهندس سَنِمَّار.

٤- خالد بن فضلة (نديم النعمان).

٥ عمرو بن مسعود (نديم النعمان).

٦۔ الحاجب.

#### المشهدالأول

(الملك النعمان في مجلسه ذات صباح، تدخل هند حاملة باقة من زهور شقائق النعمان المفضلة لدى والدها، فيبتهج لرؤبتها)؟.

هند: صباحٌ نديٌ على الكون رائقْ يضوعُ أريجاً بزهر الشقائقْ وعشتَ سعيداً مليك العربْ لتبلغ في المجدِ أقصى الأربْ

النعمان: سعدتِ صباحا خيار البناتُ ورمز الجمال وأحلى الصفاتُ

فمثلكِ يا هندُ جدُّ قليلٌ سليلةُ مجدِ عريق أثيلُ

هند: فلستُ سوى فرع أصلِ كريمْ

درجت بروض الندى والنعيم

النعمان: تعالِي فتاتي جوار أبيكِ

أتوق لعذب الحديث بفيك

(هند تسلم على أبيها الملك صحبة الأزهار، وتجلس إلى جواره فيستنشق عبيرها، ثم يضعها أمامه).

**هند**: إن بهاء الحيرة وطيب هوائها يبهجان النفس، وما أروع نهر الفرات المتدفق بالخير!. النعمان: يقولون: إنه من أنهار الجنة.

هند: نعم، هذا صحيح، ولكن جنة الدنيا هي صحبة النعمان ملك الملوك، وفارس الفرسان، وشمس مملكته العامرة، ذات العيش الرغيد، والعز

الفريد، والمجد التليد.

النعمان: يا هند قولك ساحرٌ يسبي المشاعرُ شعرٌ.. وحسنٌ نادر بين الشواعرُ

هند: إنيّ ورثت فصاحة عن أبِ شاعر ،

شعري وحسني ياً أبي بهما أفاخر النعمان: آه.. رغم هذا أمور كثيرة تشغلني وتعكر

صفوى، أربدك أن تشاركيني الرأى، فأنا أعرف رجاحة عقلك ونظرتك الثاقبة.

هند: بُحْ يا أبى بشجونك وما يدور بخلدك، فأنا مصغية إليك.

النعمان: جاءني رسول من كسرى ملك الفرس يخبرني برغبته في إرسال ابنه ليقيم لدينا فترة من الزمن يتعلم خلالها الفروسية، وبعضاً من لغة العرب وآدابهم.

هند: لا يعجبني أن نكون تبعاً للفرس، فحكام العجم من بنى ساسان متعالون متغطرسون، فما حاجتنا لهؤلاء الأكاسرة؟

النعمان: إنهم يفيدوننا بعلومهم، وبمنعوننا من الروم. هند: بل نحن الذين نقيهم من هجمات العرب والبدو، ونصون حدودهم، فحاجتهم إلينا أكثر. النعمان: ولكنهم أصدقاؤنا.

هند: العجم يا أبي لا يقيمون للصداقة وزناً، هؤلاء الأعاجم لا يؤمن جانبهم، ولا يتورعون عن الغدر بأصدقائهم، فولاؤهم لمصالحهم

النعمان: هذا هو حال السياسة في كل زمان ومكان، السياسة يا ابنتي ليس لها قلب أو شعور ، ولكن ليس هذا ما يشغلني الآن!.. إنني أفكر في بناء قصر عظيم فخيم يقيم فيه الأمير الفارسي، ثم يكون من مفاخرنا وتراثنا بعد ذلك.

هند: (في تبرم) عليك باستشارة خلصائك كي يدلوك على أفضل البنائين.

النعمان: هذا هو الرأي الصواب.

الحاحب: مولاي .. خالد بن فضلة وعمرو بن مسعود بالخارج، وبستأذنان في الدخول. النعمان: دعهما يدخلان.

النعمان: تفضلا.. أنتما خير جليسين، وخير نديمين لا يطيب لى الشراب والسرور إلا معكما.

خالد وعمرو: (في صوت واحد) نعمت صباحاً ملك

(تنسحب هند إلى الداخل، ثم يدخل الرجلان)

خالد: دام أنسك وسرورك يا مولاى.

عمرو: ودام ملكك عزة ومنعة.

الملوك.

النعمان: أربد منكما البحث عن أفضل البنائين، وأشهر المهندسين، واستقدامه إلى الحيرة في أقرب وقت.

خالد: البناؤون كثر، ولكن ماذا يبغى مولاي أبو قابوس من البنائين؟

عمرو: لعل الملك يربد أن يبتني بناءً عظيماً يباهي به الممالك الأخرى.

النعمان: هو كذلك، أربد أن ابتنى قصرا منيفا لا مثيل له في الدنيا.

خالد: سمعت عن مهندس رومي يقال له: سَنِمَّار، يتحدث الناس عن نبوغه وعبقربته.

عمرو: نعم، يقولون: إنه معجزة البناء، وإنه فنان ماهر، وخبير لا يباري ولا يجاري في علم الهندسة.

النعمان: إذن ابحثا عنه في الحال في كل مكان، ولا تؤجلا البحث إلى الغد، هيا هيا (يشير بيده محذرا) لا تعودا إلا به.

خالا: سمعاً وطاعة ملك العرب.

عمرو: سمعاً وطاعة سيدى أبا قابوس. (يخرجان) خالد: لا بد أن نجد في طلب سَنِمَّار حتى لا يغضب علينا أبو قابوس.

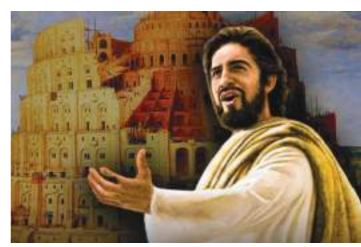
عمرو: وقانا الله شر غضبته، فإن غضب الحكام وخيم.

خالد: آه.. كم أخشى من غضبه خشيتى من الموت !.. بل هو الموت ذاته.

عمرو: اللهم نجنا من غضب الحكام، إذا لم يكن الحاكم عادلاً كان وبالأعلى الرعية.

خالد: رغم أن "العدل أساس الملك"، نرى الحاكم العادل في هذه الدنيا أندر من الندرة، حتى وان علق هذا الشعار فوق رأسه.

عمرو: إذن يجب إرسال الرسل في كل المدائن للبحث عن المهندس الرومي، وإحضاره للملك في أسرع وقت.



#### المشهدالثاني

(الملك النعمان جالسٌ في قصره ينتظر قدوم خالد وعمرو)

الحاجب: (يدخل منحنيا) مولاي!.. حضر البنّاءُ بصحبة خالد وعمرو.

النعمان: أدخلهم فوراً. (يخرج الحاجب، ويعودون معاً) خالد: طاب صباحك سيدى أبا قابوس.

عمرو: ها قد أحضرنا معنا معجزة الزمان في علم

العمران.

سَنِمًار: ( يتقدم وبنحنى بالتحية أمام الملك) مولاي!.. أنا في خدمتكم ورهن إشارتكم، مرنى تجدنى طوع أمرك.

النعمان: أهلاً يا سَنِمَّار، سمعت كثيراً عن نبوغك وعلمك في فن المعمار، الجميع يثنون عليك ثناء حسنا.

سَنِمًار: اليوم سمعت يا مولاي، وغدا سترى وتحكم بنفسك، وإني لأرجو أن أنال رضاكم.

النعمان: أربدك أن تشيد لى قصرا بديعا منيفا لا مثيل له في هذا الكون. ضع فيه كل علمك ومواهبك وخبراتك، وسوف أكافئك مكافأة عظيمة، بل لك أن تطلب ما تشاء، وسوف يجاب طلبك. هيا استعد من الآن.

سَنِمَّار: یکفینی رضاك عنی یا سیدی، وسوف أحشد كل طاقتي وعلمي لأشيد لك تحفة معمارية نادرة، وسأبدأ من الآن في وضع التصميمات، واختيار الموقع المناسب وانتقاء الأعوان.

النعمان: ونحن نمدك بكل ما تحتاجه بلا قيد ولا شرط حينما تبدأ في التنفيذ.

سَنِمًار: اسمح لي يا سيدي بالانصراف كي أستعد للمهمة. (يشير له الملك، فينصرف).

خالد: سيدى أبا قابوس هذا البنّاء العبقري يتخاطفه الملوك والسلاطين لبناء قصورهم.

عمرو: نعم، فهو نابغة عصره، وسوف يصنع لك تحفة معمارية فخيمة لا مثيل لها في هذا الزمان.

النعمان: سوف نرى، إذا تحقق ما نصبو إليه سأكافئه

مكافأة عظيمة تليق به وبالقصر الجديد. خالد وعمرو: وتليق بملك العرب، النعمان بن المنذر النعمان: أحسنت يا نور العيون ا

ابن ماء السماء.

#### المشهدالثالث

(الملك النعمان يتجول في حديقة قصره، ويقف هند: فداك نفسي يا أبي. أرجوك أن تحتاط في أمام أزهار شقائق النعمان يستنشق عبيرها، وبجانبه هند تقتطف بعض الأزهار).

> النعمان: بشرى لنا ياهندُ قصرى كاد يكتملُ هذا بناءٌ شامخٌ يجري به المثلُ عملٌ سيذكر بعدنا إنْ يذكر العملُ

هند: أدعو لكم مولاي أن يتحقق الأمل

النعمان: لقد زرت موقع العمل، وتفقدت بعض مراحل البناء. آه يا هند سوف يكون هذا القصر أعجوبة الزمان.

هند: إذن فلتسمه أعجوبة الزمان.

النعمان: لا لا.. أنا أبحث عن اسم عجيب لم يسم به قصر من قبل، وإن يتكرر من بعد.

هند: لا بد أن أبي اختار اسما فريدا ورائعا، ترى ما الاسم الذي راق للملك؟

النعمان: الخَورْنَق.... هل سمعت عن قصر يحمل هذا الاسم؟

هند: الخَورَ بُق !!! لعمري ليس إلا قصر النعمان، اسم غريب حقاً.

النعمان: إذن؛ ماذا تقول هند بنت الملوك في أبيها الملك؟

هند: أقول في أبي:

فخر المناذرة الكرام الفارس الشهم الهمام ملكً يتيه على الأنام

أبدأ حليفك لا يضام ومحوتِ عن نفسى الشجونْ يا حبّة القلب الحنون يا جوهري الغالى المصون

علاقتك بالعجم، فإنهم لا يربدون للعرب خيراً، ثم من يدرى تقلبات الزمان.

النعمان: تقلبات الزمان لا تستثنى أحداً، فقد ينتوي المرء فعل شيء، ثم يأتي بنقيضه، ستظل



الدنيا صراعاً بين الخير والشر، لا تشغلي فكرك يا ابنتي، وعودي لمخدعك قريرة العين، هانئة اليال.

#### المشهدالرابع

( الملك النعمان والمهندس سَنِمَّار يقفان أمام مبنى مهيب وقصر عجيب، وببدو الملك في غاية الإعجاب والدهشة، وببدو سَنِمَّار مزهواً )



سَنِمَّار: ما رأي مولاي في هذا القصر؟

النعمان: حقا أبدعت يا سننِمّار، إنه رائع ومبهر، وغاية في الجمال.

سَنِمَّار: لقد أنفقت في هذا البناء عدة سنوات من عمري، وحشدت كل خبراتي وعلمي وبذلت فيه جهداً خارقاً لكي يظهر القصر بهذا البهاء الذي يليق بالملك النعمان.

النعمان: أحسنت أيها المهندس العظيم!.. ما أظن غيرك كان يستطيع أن ينجز هذا البناء العجيب، حقا أنت عبقريّ زمانك ومعجزة



عصرك كما يقولون.

سَنِمًار: شكراً يا مولاي على ثنائك ولطفك، (يهمس لنفسه): لا بد أن الملك النعمان سيكافئني مكافأة عظيمة كما وعدني، آه!.. إنها الفرصة التي انتظرتها طوال عمري.

النعمان: هيا يا سَنِمًار نتجولْ في القصر. لنرى ما فيه من فخامة وعظمة.

سَنِمًار: نعم نعم.. يجب أن نتفقد القصر كله، نمر في الطرقات ونستعرض الحجرات والقاعات

والشرفات، ثم نصعد إلى السطح لنرى الأبراج والأسوار والحدائق الغناء المحيطة به. تفضل يا مولاي.

\* \* :

#### المشهد الخامس

(الملك النعمان وسَنِمًار فوق سطح القصر ينظران في كل الاتجاهات)

النعمان: موقع القصر متميز، والمنظر حوله بديع يسحر الأبصار، والهواء لطيف.

سَنِمًار: إنيّ تخيرتُ موقع القصر بعد دراسة وبحث، بحيث يكون فوق ربوة عالية طيبة الهواء، ويستطيع مولانا أن يرى ما يحيط بالقصر على مسافة بعيدة، ويشرف على مساحة واسعة من مملكته، كما أن هذه الأبراج والأسوار توحى

بالشموخ والمهابة والعظمة.

النعمان: قل لي يا سَنِمَّار: هل يمكنك بناء قصر آخر مثل هذا أو أفضل منه؟

سَنِمًار: نعم يا مولاي. بشرط توافر نفس الإمكانيات.

النعمان: وهل يوجد بنّاء غيرك يستطيع أن يشيد مثل هذا القصر أو أفضل منه؟

سَنِمًار: لا أعتقد. ولا يوجد بين ملوك الدنيا من يمتلك قصراً كهذا.

النعمان: حسناً حسناً.. هذا الذي يعجبني، وكنت أتمناه وأطمح إليه.

سَنِمّار: وهناك سريا مولاي.. يجب أن أطلعك عليه. النعمان: أي سر تقصد!؟ إنّي أتوق لمعرفته!..

سَنِمًار: (يشير إلى أحد الأركان) في هذه الزاوية حجر لو رفع أو تحرك من مكانه انهار القصر، وخرَّ من أعلى إلى أسفل، وتحول

## أستغفر الله

عادل حماد سليم مصر \_\_\_\_

سُبْحَانَ مَنْ بِيَدَيْهِ الرَّفْعُ والْخَفْضُ

العَبْدُ لَمَّا طَغَى ضَاقَتْ به الأَرْضُ

كُلُّ الْجِهَات رَدِيِّ.. وَالشَّرُّ مُنْتَشرٌ

قَبْلَ الْوَبَاءِ لأَرْوَاحِ الْوَرَى يَنْضُو سُودُ الْقُلُوبِ عَلَى أَقْفَالهَا اضْطَجَعَتْ

وزَاحَمَ الغلِّ في شربًانها البُغْضُ أَسْتَغْفِرُ اللهَ. كَأْسُ الظُّلْمِ يَشْرِيُّهُ

قَوْمٌ كرامٌ وَشَعْبٌ خَيْرةُ مَحْضُ

أَسْتَغْفِرُ اللهَ.. مِنْ سَاقَيْنِ خَطْوُهُمَا

إِلَى الضَّلال، وَقَدْ أَغْراهُمَا الْوَمْضُ أَسْتَغْفُرُ اللهَ.. مِنْ عَيْنَيْنِ أَبْصَرِتَا

فعْلَ الخبيث وَما يَغْشَاهُمَا رَفْضُ

أَسْتَغْفُرُ اللهُ.. منْ كَفَّيْنِ أَمْسَكَتَا

وَفيهُمَا منْ عَطَاء الرَّازق الفَيْضُ

أُسْتَغْفرُ اللهَ.. منْ فَكَّيْن بَيْنَهُمَا

لسَانُ أَفْعَى عَلَى الأَبْرار يَنْقَضُ

أُتُوبُ لله.. منْ ذَنْب لَهُ اقْتَرَفَتْ

نَفْسى.. وَطَاوَعَها فِي خَافِقِي نَبْضُ

يَا رِبّ هَيّئ لَنا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا

الإِثْمُ بيدً.. وَفِي غُفْرانِكَ الرَّوْضُ

إلى كومة من ركام.

النعمان: (مذهولاً ومنزعجاً) أمر مدهش وشيء مثير للغرابة. ولماذا صممته هكذا!؟

سَنمًار: لو حدث يا مولاى -أعاذك الله وعافاك-واستولى أعداؤك على القصر بإمكانك أن تهدمه على رؤوسهم فلا ينتفعون به.

النعمان: وهل يعلم أحد بهذا السر!؟

سَنْمَّار: لا يا سيدي. لا يعرف السر سوى أنا وأنت!. النعمان: ( يبتعد قليلاً عن سَنمَّار وبحدث نفسه)، يا له من أمر خطير!. لا ينبغي أن يعرف هذا السر أحد غيري، إن في ذلك تهديداً لحياتي وملكى، كما لا ينبغى أن يترك هذا المعماري ليبتنى لغيري قصراً مثل قصري أو يفوقه إبداعاً وفخامة.

سَنِمًار: (ينظر إلى الملك وبحدث نفسه) لا بد أن الملك يفكر في الجائزة التي سيكافئني بها، جزاء ما بذلته من وقت وجهد طوال سنوات، أعتقد أن مكافأتي ستكون عظيمة، لأن الملك معجب، بل مفتون بهذا القصر الفريد.

النعمان: (يقبل على سَنِمَّار) تعال أيها البنّاء العظيم ننظر إلى أسوار القصر وأبراجه العالية أربد أن أستمع إلى حديثك وشرحك.

سَنمًار: (يتكئ على حافة سور إحدى الشرفات وبستغرق في الشرح فيدفعه الملك بقوة من الخلف فيسقط من أعلى القصر وبلقى حتفه وهو يتأوه، وبردد أثناء احتضاره): آه.. آه.. أهذه هي المكافأة التي كنت أنتظرها!!! ما أبشع أن تكافأ على حسن صنيعك بالغدر!! أهكذا يكون جزاء سَنِمَّار!! جزاء.. سَنِّ.. مَّا..ا..ر.

-ستار -

العدد ١١٤



## اهتمامات النقد الأدبي الإسلاميّ في العصر الحديث(١)

منذ بزوغ فجر النقد الأدبي الإسلامي بوصفه منهجاً نقدياً، حقق إنجازات مهمة في الجانبين: النظري والتطبيقي، وهي إنجازات لا تخفي على المتابع المنصف، على الرغم مما يلقاه من تهميش، يصل أحياناً إلى حد القطيعة والرفض القويّ، وفي هذا السياق سأقف عند اهتماماته التي حققت - حتى الآن - بعض ما يصبو الداعون إليه، ومنها:



د. على بن محمد الحمود-السعودية



منذ نصف قرن تقريباً ظهر الاهتمام بتأصيل نظربة إسلامية للأدب، وكان هناك مجموعة من الرواد، منهم: أبو الحسن الندوي، ومحمد قطب الذي يعد كتابه (منهج الفن الإسلاميّ)(٢) "من أكثر الكتابات المبكرة أهمية، بل يعدُّ مرجعاً أساسياً لكل من يبحث في هذا الميدان، فقد عالج

موضوعه على أسس فلسفية نظرية تتسم بالشمول والإحاطة إلى حد كبير، وأبرز ما يميز منهج الكاتب حرصه على استقصاء المرتكزات الأساسية في تدرج وترابط، الأمر الذي مكنه من النفاذ إلى المفهوم الجوهري للأدب الإسلاميّ..."(٣). وتعاورت بعد ذلك جهود

مجموعة من النقاد الأدباء على تأصيل هذه النظربة ونشرها، ومنهم على سبيل المثال لا



الحصر: الدكتور نجيب الكيلاني، والدكتور عبدالرحمن رأفت الباشا، والدكتور عماد الدين خليل، والدكتور عبد الباسط بدر، والدكتور عبد القدوس أبو صالح، والدكتور وليد قصّاب،

> للأدب الإسلامي، وقد بينوا حدود ذلك الأدب، وسماته، وموقفه من بعض القضايا، منها: الشكل والمضمون، والوضوح والغموض، وأثروا بمناقشاتهم جوانب عدة، منها على سبيل المثال: هل يشترط في دخول الأدب تحت مظلة الإسلام أن يكون صادراً عن أديب مسلم؟ وموقف الأدب الإسلامي من الأجناس الأدبية الوافدة، والأدب المخالف، وكذلك الحال مع المناهج النقدية الحديثة، والمذاهب الأدبية الغربية. ولعل أهم

الإسلامي، وأقامت مكاتب لها في بعض البلاد العربية والإسلاميّة، وأصدرت مجلات أدبية ونقدية، وعقدت المؤتمرات والملتقيات، واحتفت بنتاج الأدباء الكبار، وشجعت المبدعين الشباب من الجنسين(٤).

#### ٢-جمع نصوص الأدب والنقد الإسلاميين.

أولى النقد الأدبيّ الإسلاميّ عناية فائقة بهذا الجانب، فعمل طائفة من الباحثين على جمع نصوص الأدب الإسلاميّ عبر العصور المتتابعة، وغيرهم كثير من الذين أسهموا بما قدموا من وأشيرُ في هذا الجانب إلى المشروع العلمي التي جهود في إعداد الكتب والمقالات والحوارات تبنته في مرحلة سابقة كلية اللغة العربية التابعة والمؤتمرات والملتقيات التي رسخت الفكرة، لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلاميّة في المملكة وحددت المفهوم والإطار، فظهرت تعربفات عدة العربية السعودية، المتمثل في جمع نصوص

الأدب الإسلامي، وصدرت عن هذا المشروع العلمي الجاد مجموعة من الدراسات. وهناك جهود فردیة أخرى قام بها بعض الباحثين، فجمعوا نصوصاً كثيرةً من الشعر الإسلامي القديم والحديث، ودرسوها(٥).

وفى ميدان نصوص النظرية النقدية الإسلاميّة ما زلنا بحاجة إلى مزيد عناية بهذا الجانب، فمنذ عصر النبوة تأثر النقد الأدبي بالتصورات الإسلامية تأثراً وإضحاً، وظهرت نصوص نقدية تعبر عن ذلك التأثر، والعصور التالية حافلة

ما حققوه من إنجازات تمثل في إنشاء رابطة بالنصوص النقدية التي تنطلق وفق التصورات الأدب الإسلاميّ العالمية، التي احتضنت الأدب الإسلاميّة، لكنها لم تنل ما تستحق من عناية النقاد، وفي هذا السياق لا تخفي جهود الدكتور وليد قصّاب، فقد عمل لسنوات على خدمة ذلك النقد، بتقديمه مجموعة من الدراسات النقدية الجادة للنقد الأدبيّ الإسلاميّ في تراثنا النقدي، درَّس فيها كثيراً من تلك النصوص المبعثرة



أبو الحسن الندوي

## من ثمرات المطابع



في مصادر التراث، وكلل جهوده ببعض تلك النصوص في كتاب(١).

وتبدو الحاجة في الوقت الراهن إلى الاستفادة من النصوص المجموعة، إضافة إلى جمع النصوص التي ما زالت قابعة في مصادرنا، ومن ثم تقديم دراسات جادة عنها؛ تسهم في إيجاد نظرية أدبية نقدية عربية إسلامية واضحة المعالم، مكتملة البناء، تعبّر عن أصالة أمتنا وتراثها. وهذا ما نصبو إليه جميعاً.

#### ٣ - الرد على المعترضين وتفنيد حججهم:

منذ ظهور مصطلح الأدب

الإسلاميّ على الساحة العربية والإسلاميّة وجد معارضة، وأثيرت حوله شبهات وتساؤلات، فمثلاً هناك من يعترض على وصف الأدب بالإسلامي، وبقول: إن هذا يستلزم أن يكون هناك أدب كفري. وهناك من يدعى أن الأدب الإسلامي بدعة معاصرة، ونظرته أحادية، وأنه يلغى الأدب العربي، وأنه أدب يُعلى من شأن المضمون على حساب الجوانب الفنية، ويتهمونه بالمباشرة، والتقريرية.

وتتكرر مثل هذه الحجج، على الرغم من قيام النقد الأدبيّ الإسلاميّ بتفنيدها من خلال الكتب والبحوث والمقالات والندوات والحوارات().

وفي هذا السياق أرى أننا بالغنا في تشتيت الجهود في الرد على تلك الشبه، وبفترض ألا نلتفت كثيراً لمثل هذه الأراء التي تصدر عن تعصب

أعمى لكل ما يوصف بالإسلام، وهنا لا يمكن أن نُنكر أو نستبعد وجود طائفة من المعترضين تنشد الحقيقة، وواجبنا مواصلة العمل لإيصال الفكرة بصورة علمية دقيقة، والهداية من الله تعالى.

#### ٤ - بيان الحكم الشرعى للشعر خاصة وللأدب عامة

بما أننا نخضع كل ما في هذا الكون إلى حكم الشرع، كان لا بد من النظر في الموقف الشرعي من الأدب، والدراسات النقدية اتجهت بصورة خاصة إلى إبراز الموقف الشرعي من الشعر، وما ينطبق

عليه يعمم على بقية الأجناس الأدبية. وفي هذا السياق يذكر قيام قسم البلاغة والنقد منهج الأدب الإسلاميّ في كلية اللغة العربية، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، بتسجيل مجموعة من رسائل الماجستير جول هذه القضية، منها ما أنجز بالفعل، ومنها ما هو في طور الإنجاز، وتمثل ذلك في إفراد رسالة ماجستير لبيان موقف الشرع في كل غرض من الأغراض التالية: الغزل والمدح والهجاء والفخر. وهناك دراسات



عبدالرحمن رأفت الباشا

وبحوث عنيت بهذا الجانب، وأزالت ما علق في نفوس البعض، من تحريم الشعر، مستندين إلى فهم خاطئ للنصوص الدينية(^).

#### ٥ - تحديد الموقف من الأجناس الأدبية الحديثة، ووضع الأسس لأسلمتها:

أثمرت جهود النقد الأدبيّ الإسلاميّ عن

التأصيل للأجناس الأدبية، ووضع حدود ومعايير لها، لتكون متفقة مع التصورات الإسلاميّة: للكون والحياة والإنسان، وكان من ثمار هذه الجهود أن أصبح لدينا: قصة إسلامية، ورواية إسلامية، ومسرحية إسلامية، وغيرها من الأجناس الأدبية التي تمكن النقاد والأدباء أصحاب الاتجاه الإسلاميّ من استثمارها في نشر التصورات الإسلامية الصحيحة، وخدمة المجتمعات الإسلاميّة.

> الأدبية، انطلقت في قراءتها للنصوص من منظور إسلامي، وأصبحت لها ملامح مضمونية وفنية تعبر عن خصوصية

#### ٦-دراسة قضايا معينة:

الرؤية التي تتبناها(٩).

وذلك استجابة لما يثار من شبه أو فهم خاطئ لبعض القضايا التي يثيرها بعض المخالفين، والإجابة عن بعض ما يطرح على الساحة الأدبية والنقدية من قضايا، ومن ذلك: تحديد مفهوم الالتزام(١٠)، وإبراز أثر الدين في الأدب(١١)، والرد

على الفهم الخاطئ لقول القاضي الجرجاني (ت ٣٦٦ه): "والدين بمعزلِ عن الشعر "(١٢)، تلك المقولة التي فهمت خطأ، واستدلوا بها على أن الدين لا سلطة له على الأدب، على الرغم من أن هناك بحوثاً أعدت للرد على هذه الرؤبة(١٣).

بالواقعية، فواكبت ما يقدم من آراء حول بعض القضايا بصورة عملية، تمثلت في مقارعة الحجة بمثلها، وتقديم التصورات الإسلاميّة في إطارها الصحيح، بعيدا عن التشنج والحماسة غير المنضبطة.

#### ٧-دراسة إبداعات الأدباء السلمين:

وهذا الجانب من الجوانب التي عني بها النقد الأدبيّ الإسلاميّ، فأفردت الدراسات المستقلة المعنية بدراسة نتاج بعض الأدباء وبهذا ظهرت دراسات عدة لهذه الأجناس المسلمين القدماء(١٤) والمحدثين، ومن أكثر

الأدباء المعاصرين الذين نالوا عناية النقد الأدبيّ الإسلاميّ: نجيب الكيلاني (١٥)، وعلى أحمد باكثير (١٦)، وغيرهما (١٧).

والسؤال الذي يطرح نفسه في هذا السياق هو: هل ما قدم من دراسات نقدية عن الأدباء أصحاب الاتجاه الإسلامي يوازي ما قدموه؟ وأقدم نجيب الكيلاني (رحمه الله) أنموذجاً، على الرغم من أنه يعد من أكثر الذين نالوا عناية ذلك النقد.

بدايةً أقرر أنه (رحمه الله تعالى) لم ينصفه النقد العربي

عامة، فالتفت النقد الأدبيّ الإسلاميّ إلى تجربته، وأعطاه بعض ما يستحق من الاهتمام، لكنني أرى تجربته في ميدان الرواية خاصة، ما زالت بحاجة إلى مزيد من الدراسات، فهو بحقّ رائد الرواية الإسلاميّة. وهل نالت تجربة الشاعر عبد الرحمن وبهذا اتسمت نظرة النقد الأدبيّ الإسلاميّ العشماوي ما تستحق من المتابعة؟ وغيرهما كثير.



## من ثمرات المطابع



وأقول هنا: إن النقد الأدبيّ الإسلاميّ مقصّر في هذا الجانب؛ فالدراسات النقدية التطبيقية لنتاج الأدباء أصحاب الاتجاه الإسلاميّ لم ترقّ بعد إلى

> ما نصبو إليه. والاهتمام الأكبر والجهود توجهت إلى الجوانب النظرية والرد على المعترضين، وأرى أنه ينبغى تجاوز هذه الأمور، والاتجاه إلى متابعة النتاج الأدبيّ الإسلاميّ القائم.

#### ٨ - نقد الأدب المخالف للتصورات الإسلاميّة:

عنى النقد الأدبيّ الإسلاميّ بإبراز ما يحوي الأدب المخالف من مخالفات عقدية، وهذا جانب مهم، فلا يمكن أن يعيش النقد الأدبيّ الإسلاميّ بمعزل عن ذلك النتاج، وهذا الجانب لقي عناية وإضحة من النقد الأدبيّ الإسلامي، ومن ذلك إصدار الدكتور عبد الرحمن العشماوي كتاباً عن جورجي زيدان، عنوانه: (وقفة مع جورجي زيدان)(١٨١)، وفيه تتبّع ما كتبه جورجی زبدان من روایات تاريخية أساءت إلى التاريخ الإسلاميّ. وكتاب (طه حسين: حياته وفكره في ميزان الإسلام) لأنور الجندي(١٩)، وفيه عرض

الأدب الإسلامي

# د. عبد الرحمن صالح العشماوي مع جورجي ريدان

الرموز في رواية (أولاد حارتنا) لنجيب محفوظ، وذلك في كتابه (جوانيات الرموز المستعارة لكبار "أولاد حارتنا" أو نقض التاريخ الديني النبوي)

(٢٠). ووضع أحمد أبو زبد كتاباً للروايات الأدبية التي هاجمت الإسلام(٢١)، وغيرها من الجهود التي راجعت ذلك النتاج؛ مسلطة الضوء على ما فيه من اعوجاج.

#### ٩- نقد المناهج النقدية الحديثة، وإبرازما فيهامن مخالفات فكرية:

ومن المعلوم أننا نعتمد في نقدنا العربي الحديث على المناهج الغربية، وهذه المناهج كسائر ما يردنا من الغرب، فيها جوانب تخالف ثوابت أمتنا، وتصطدم معها؛ ومن هنا دعت الحاجة إلى النظر في تلك المناهج نظرةً فاحصة، تكشف عن مواطن الزلل فيها، لذا عمد بعض النقاد إلى تقديم قراءات نقدية فاحصة لتلك المناهج، مبرزبن ما فيها من انحرافات عقدية وفنية، وفي هذا السياق برزت جهود مجموعة من النقاد الذين اهتموا بهذا الجانب، منهم: الدكتور

الكاتب فكر طه حسين على التصورات الإسلاميّة عبد العزبز حمودة، والدكتور وليد قصّاب، الصحيحة. وكشف الدكتور عبد العظيم المطعني والدكتور سعد أبو الرضا(٢٢)، وغيرهم.

العدد ١١٤

أما الحداثة فنالت نصيبها من هذه الجهود، فأفردت لها الدراسات المستقلة، التي أبانت عمّا فيها من تصورات تصطدم مع ثوابت الأمة(٢٠).

## ١٠ - نقد المذاهب الأدبية الغربية، وإبراز ما فيها من مخالفات:

من الأمور التي لا يمكن تجاوزها تلاقح الثقافات والأفكار، والأدب ميدان خصب لذلك التلاقح، ومنذ بداية عصر النهضة في أوروبا،

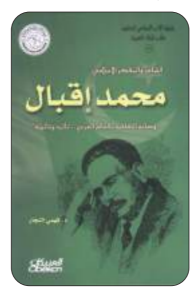
نشأت المذاهب الأدبية، من كلاسيكية ورومانسية وواقعية (بل واقعيات متعددة)، ووجودية، وسريالية، وغيرها من المذاهب، وكان من الطبع انتقال أثر هذه المذاهب إلى بقية دول العالم، وبما أننا لا نعيش بمعزل عن الحراك العالمي، تأثر الأدب العربي بها، فبدت بعض العربي بها، فبدت بعض نماذجه تقليداً ممجوجاً لتلك الأداب. وجعل النقد الأدبي الإسلامي مراجعة تلك المذاهب الوافدة جزءاً من اهتماماته،

فظهرت الدراسات المستقلة التي نظرت إليها وفق التصورات الإسلامية، ومنها كتب الدكتور عبد الباسط بدر، والدكتور نجيب الكيلاني، والدكتور عبد الحميد بوزوينة، والدكتور وليد قصّاب(٢٠)، وغيرهم.

#### ١١ - الالتفات إلى آداب الشعوب الإسلاميّة:

انطلاقاً من عالمية الدين الإسلامي وشموليته، اتجه النقد الأدبيّ الإسلاميّ إلى آداب الشعوب

الإسلامية، معرقاً بها في الأوساط العربية، ومقيماً جسوراً من التواصل معها، وفي هذا المجال برزت جهود عدّة، ومن هذه الجهود ما اتجه إلى دراسة أديب معين مثل محمد إقبال(٢٠)، ومنها ما اتجه إلى تقديم دراسات مستقلة عملت على إبراز جهود الشعوب الإسلاميّة في ميدان الأدب(٢٦). وقد نشرت مجلة الأدب الإسلامي عدة دراسات عن آداب الشعوب الإسلامية، وعن عدد من شعرائها وأدبائها.



ويعبر هذا الاهتمام بجلاء عن النظرة الشمولية للنقد الأدبي الإسلامي، إذ تجاوز النظرات الإقليمية الضيقة، التي تحصر رؤية الأديب والناقد في محيطه الضيق، بحيث لا يتجاوز هموم دولته، وأحياناً مدينته أو قريته. الأدب والنقد الإسلاميين، حيثما الأدب والنقد الإسلاميين، حيثما يوجد إنسان مسلم يكن ذلك ميداناً لهما، بل يتجهان إلى الإنسانية لهما، بل يتجهان إلى الإنسانية كافة، لنشر الكلمة الطيبة التي هي رسالة هذه الأمة.

يمثل ما سبق جزءاً يسيراً من اهتمامات النقد الأدبيّ الإسلاميّ عبر أكثر من نصف قرن من الزمن تقريباً، ونتج عن هذه الاهتمامات قيام حركة نقدية مثّلت واقعاً ملموساً، له نقاده المتخصصون وقراؤه، فحضر هذا النقد في المؤتمرات والندوات والمحاضرات والملتقيات، وعبر وسائل الإعلام المختلفة، وحضر في أروقة بعض الجامعات، فسجلت الرسائل العلمية في مرحلتي: الماجستير

### من ثمرات المطابع

والدكتوراه، وأصبحت مادة منهج مواد بعض الأقسام العلمية، وهو قسم البلاغة والنقد ومنهج الأدب الإسلاميّ مادةً ضمن وحضرت في اسم أحد الأقسام، الأدب الإسلاميّ التابع لكلية

#### الهوامش:

- (١) كتاب: النقد الأدبيّ الإسلاميّ الواقع والمأمول، تأليف الأستاذ الدكتور على بن محمد الحمود، الفصل الثاني، ص٢١-٣٦، دار الفكر، دمشق، ط۱، ۲۰۱۱ه/۲۰۱۲م. من إصدارات رابطة الأدب الإسلامي العالمية.
- (٢) منهج الفن الإسلامي: محمد قطب، دار الشروق، بيروت، القاهرة، ط٦ (۲۰۶۱ه/ ۱۹۸۳م).
- (٣) في الأدب الإسلاميّ (قضاياه وفنونه ونماذج منه): د.محمد صالح الشنطي: ١٠٥، دار الأندلس - حائل، ط١ (١٤١٤ه/١٩٩٣م).
- (٤) ينظر: كتيب (تعريف رابطة الأدب الإسلاميّ العالمية)، ط٥ (١٤٢٧ه/ ۲۰۰۲م).
- (٥) ينظر على سبيل المثال: شعر العقيدة في عصر صدر الإسلام حتى سنة ٢٣ هجرية: أيهم عباس حمودي القيسي، عالم الكتب - بيروت، ط١ (٢٠٦ه/ ١٩٨٦م). وَ: شعر جهاد الروم حتى نهاية القرن الرابع الهجري في موازين النقد الأدبي: د.عبد الله العريني، جامعة الإمام، (١٤٢٣ه/ ٢٠٠٢م). وَ: شعر الجهاد في الحروب الصليبية في بلاد الشام: د.محمد على الهرفي، دار الإصلاح. و: من شعر الجهاد في العصر الحديث: د.عبد القدوس أبو صالح، ود.محمد رجب البيومي، مؤسسة الرسالة - بيروت، ط١ (٥٠٤١ه/ ١٩٨٥م).
- (٦) ينظر: النقد العربي القديم (نصوص في الاتجاه الإسلاميّ والخلقي): د.وليد قصّاب.

- (Y) ينظر على سبيل المثال: إسلامية الأدب، لماذا وكيف: د.عبد الرحمن العشماوي، دار المعراج - الرياض، ط١ (١٤١٣ه). وَ: إشكالية الأدب الإسلامي (حوار لقرن جديد): د.وليد قصّاب، ود.مرزوق بن تنباك، دار الفكر - دمشق، ط١ (٢٠٠٩م).
- (٨) ينظر على سبيل المثال: شعر الغزل في ضوء منهج الأدب الإسلامي: دراسة نقدية: د.بدر المقبل، دار ابن الجوزي - الدمام، ط١ (٢٨١ه). هذا الكتاب في الأصل رسالة ماجستير قُدمت إلى قسم البلاغة والنقد ومنهج الأدب الإسلامي - كلية اللغة العربية - جامعة الإمام.
- (٩) ينظر على سبيل المثال: حول القصة الإسلامية: د.نجيب الكيلاني، مؤسسة الرسالة - بيروت، (۱۹۱۲ه/۱۹۹۲م). وَ: تجربتي الذاتية في القصة الإسلاميّة: د.نجيب الكيلاني، دار ابن حزم - بيروت، ط١ (۱۲۱۲ه/۱۹۹۱م). وَ: دراسات في القصة الإسلاميّة المعاصرة: محمد حسن بربغش، مؤسسة الرسالة -بيروت، ط١ (١٤١٤ه/١٩٩٤م). وَ: الأدب الإسلاميّ والمسرح: د.سعد أبو الرضا، ط١ (٢٣٣ه/ ٢٠١٢م). وَ: قراءات إسلامية في الأدب المسرحي: د.مصطفى بكري السيد، نادي القصيم الأدبي - بريدة، (۲۱۱ه).
- (١٠) ينظر على سبيل المثال: الالتزام الإسلاميّ في الأدب، ويحوث أخرى: د.محمد بن سعد بن حسین، مطابع الفرزدق - الرباض، ط١ (١٤٠٤ه/

- ١٩٨٤م). وَ: الالتزام الإسلاميّ في الشعر: د.ناصر بن عبد الرحمن الخنين.
- (١١) ينظر على سبيل المثال: أثر الإسلام في الشعر الحديث في سورية: د.محمد عادل الهاشمي، مكتبة المنار - الأردن، ط١ (١٤٠٦ه/ ١٩٨٦م). وَ: التأثير النفسي للإسلام في الشعر ودوره في عهد النبوة: د.عبد الرحيم محمود زلط، دار اللواء - الرباض، ط (۱۶۰۳ه/ ۱۹۸۳م).
- (١٢) ينظر: الوساطة بين المتنبى وخصومه: القاضي علي بن عبد العزيز الجرجاني: تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم وعلي محمد البجاوي: ٦٤، دار القلم – بيروت، (د.ت).
- (١٣) ينظر: مجلة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلاميّة، بحث: اتجاهات النقد في تحديد موقف القاضي الجرجاني من العلاقة بين الدين والشعر، د.عبد الله بن صالح العربني، العدد الثالث والثلاثون، المحرم (٢٢٤ه).
- (١٤) ينظر على سبيل المثال: عبد الله بن رواحة (رائد شعر الجهاد الإسلامي: حياته ودراسة شعره): د.محمد بن سعد الشويعر، كلية اللغة العربية، ندوة الأدب الإسلامي، (١٤٠٤ -٥٠٤١ه).
- (١٥) يعد نجيب الكيلاني (رحمه الله) من أكثر الأدباء أصحاب الاتجاه الإسلامي استقطاباً للدراسات النقدية، ومنها: أعمال نجيب الكيلاني القصصية: د.عبد الله بن صالح العربني، من إصدارات المهرجان الوطنى للتراث والثقافة - الرباض، ط١ (١٤٠٩ه).

اللغة العربية، جامعة الإمام وما يحمله أنصار هذا الاتجاه فهي خطوة تتبعها خطوات،

محمد بن سعود الإسلاميّة. المبارك أكبر من ذلك بكثير، بإذنه تعالى■

(رؤبة إسلامية): د.عبد الباسط بدر،

الشعاع للنشر – الكويت/ ١٤٠٥ه/

١٩٨٥م). وَ: الإسلاميّة والمذاهب

الأدبية: د. نجيب الكيلاني، مؤسسة

الرسالة - بيروت، (١٤٠٧ه/

۱۹۸۷م).

(٢١) ينظر: الهجوم على الإسلام في الروايات الأدبية: أحمد أبو زبد، كتاب دعوة الحق، رابطة العالم الإسلامي، السنة الثالثة عشرة، محرم ١٤١٥ه -العدد ١٤٥.

(٢٢) برزت جهود عبد العزبز حمودة في نقد المناهج النقدية الحديثة في كتبه: المرايا المحدبة (من البنيوية إلى التفكيك)، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب - الكويت، عالم المعرفة (٢٣٢). و: المرايا المقعرة (نحو نظرة نقدية عربية)، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب -الكويت، عالم المعرفة (٢٧٢). و: الخروج من التيه (دراسة في سلطة النص)، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والأداب - الكويت، عالم المعرفة (۲۹۸). وينظر: مناهج النقد الأدبيّ الحديث (رؤبة إسلامية): د.وليد قصّاب، دار الفكر - دمشق، ط۱ (۱٤۲۸ه/ ۲۰۰۷م). وينظر: النقد الأدبيّ الحديث (أسسه الجمالية ومناهجه المعاصرة): د.سعد أبو الرضا، (١٤٢٥ه).

(٢٣) ينظر على سبيل المثال: تقويم نظرية الحداثة، وموقف الأدب الإسلامي منها: د.عدنان على رضا النحوي، دار النحوي، ط٢ (١٤١٤ه/ ١٩٩٤م). وَ: نقاد الحداثة وموت القارئ: د. عبد الحميد إبراهيم، نادى القصيم الأدبي – بريدة، ط١ (١٤١٥). وَ: الحداثة في الشعر العربي المعاصر: حقيقتها وقضاياها، رؤبة فكربة وفنية: د.وليد قصّاب، دار القلم، دبي، ط١، (۱۲۱۷ه/ ۱۹۹۲م).

(٢٤) ينظر: مذاهب الأدب الغربي

وَ: نظرية الأدب في ضوء الإسلام (القسم الثالث - الأدب والمذاهب الأدبية): د. عبد الحميد بوزوبنة، دار البشير - الأردن، ط١ (١٤١١ه/ ١٩٩٠م). وَ: المذاهب الأدبية الغربية (رؤبة فكربة وفنية): د.وليد قصّاب، مؤسسة الرسالة - بيروت، ط١ (F731a/0007a).

(٢٥) ينظر: الاتجاه الإسلامي في شعر محمد إقبال: د.صلاح الدين الندوي، الدار السلفية - بومباي - الهند، ط١ (١٤١١ه/ ١٩٩١م). هذا الكتاب في الأصل رسالة دكتوراه قدمت إلى كلية اللغة العربية بالأزهر.

(٢٦) منها على سبيل المثال: من آداب الشعوب الإسلاميّة: د.محمد الربيع، نادى القصيم الأدبي - بريدة، ط١ (١٤١٥). وأصدرت عمادة البحث العلمي بجامعة الإمام سلسلة خاصة بأداب الشعوب الإسلامية، منها: الأدب السواحلي الإسلاميّ: د.محمد أبو عجل، عمادة البحث العلمي، جامعة الإمام - الرياض، (٢٢١ه/ ٢٠٠٢م). والأدب الأوزيكي الإسلامي: د.رستم غياث شاه موساروف، عمادة البحث العلمي، جامعة الإمام - الرياض، (١٤٢٥ه/ ٤٠٠٠م).

وَ: الواقعية الإسلاميّة في روايات نجيب الكيلاني: د.حلمي القاعود، دار البشير - عمّان، ط١ (٤١٦ه/ ١٩٩٦م)، في سلسلة إصدارات رابطة الأدب الإسلامي العالمية برقم ١٣.

(١٦) من الدراسات التي أفردت لعلى باكثير: الاتجاه الإسلاميّ في آثار باكثير القصصية والمسرحية: د.عبد الرحمن العشماوي، من إصدارات المهرجان الوطنى للتراث والثقافة -الرباض، ط١ (١٤٠٩ه). وَ: الالتزام في مسرح باكثير التاريخي: سحر حسن عبد القادر أشقر، نادي مكة الثقافي الأدبيّ - مكة المكرمة، ط١ (+ T3 1 a).

(١٧) ومن ذلك: الاتجاه الإسلامي في شعر محمد العيد الخليفة: د.محمد الربيع، مكتبة المعارف - الرباض، ط۱ (۱٤٠٦ه/ ۱۹۹۲م). وهو شاعر جزائري. وَ: الاتجاه الإسلاميّ في شعر عدنان على النحوي: ليلي عبده شبيلي: نادي جازان الأدبي، جازان، المملكة العربية السعودية، ط١ (١٤٢٨ه).

(۱۸) وقفة مع جورجي زيدان: د.عبد الرحمن بن صالح العشماوي: مكتبة العبيكان - الرياض، ط١ (١٤١٤ه/ ۱۹۹۳م).

(۱۹) طه حسین: حیاته وفکره فی میزان الإسلام: أنور الجندي، دار الاعتصام مصر، (د ت).

(٢٠) جوانيات الرموز المستعارة لكبار "أولاد حارتنا" أو نقض التاريخ الديني النبوي: د.عبد العظيم المطعني، مكتبة وهبة - مصر، ط١ (١٤١٦ه/ ١٩٩٦م).

وقلبي حين تُذكر يشتهيكا ولا أبغي لقربك لي شريكا فما في الكون شيء يشتريكا وعند الباب روحي ترتجيكا وقلبي بالجنون بَدا وشيكا فتتركني وتجري تقتفيكا مياه الكفر غاضت ترتضيكا وأسعد من يعيش الحبّ فيكا وقيار يجتبيكا وقيار يجتبيكا

كأنَّ الفجرَ في ذكراكَ صاحي وترتجلُ المواجعُ من جَناحي ويبتسمُ الجمالُ على صباحي أغاريدٌ تُطَيّبُ لي جراحي وأشعلت العراجينُ انشراحي فقبَّلني وأمعن في مزاحي ومن أنواركم مُلئتْ قداحي ومن الطُهرُ في روحي وشاحي وشمسُكَ زغردَتْ فوق البطاحِ يعقبلُ كلَّ شبر في البراح

يُعانقُ كلَّ مَنْ يأتيكَ بابا ويقطعُ بينَ روحينا الحجابا فنعمَ الحرفُ إذْ أضحى كتابا وفي أعتابكم طالَ السحابا وفي الأحلام جاوزتُ الصحابا وإنْ ناجيتُ أستبقي العتابا إليكَ وكلُ ما تبغي استجابا به أغلقتُ عمراً عنكَ غابا فصارَ الذنبُ من روحي سرابا لنمحوَ من نواصينا العَدَابا عَرفَتُ طريقَ بابِ الله فيكا أضُمُّكَ في جناحيَ كلَّ يوم أحاولُ أشتريكَ بكلَّ عمريَ أنا بالحبِّ يا طه أغني إذا ذُكِرَ الهوى دَمعَتْ عيوني هواكَ يُقبّلُ الأعطافَ مني وحين خَرجتَ للدنيا ضياءً على نارِ المَجوسِ يذوبُ كِسْرى أمينٌ صادقٌ بالكونِ تَمشي إذا نطقَتْ شَفاهُكَ أيَّ حَرفٍ

يجيءُ شذاكَ أقفِرُ في براحي أقبولُ حبيبنا فيطيبُ قلبي وتختنقُ الدموعُ على خدودي مزاميرٌ وألحانٌ سُكارى رشَقتُ النَّخلُ في روحي فغنّى وعند البابِ قابلني حنيني أناخَ القلبُ عندكَ كلَّ همي سكبتُ من القداح فطهرتني ثنياتُ السوداع إليكَ ترنو على باب السلام تركتُ قلبي على باب السلام تركتُ قلبي

على باب السلام تركتُ قلبي يحمّلهُ السّلامَ إليكَ حُبًا دموعُ الشوقِ أبسطها حروفًا رأيتُ الطُهرُ ينعمُ فيه قلبي أنا في الحُبّ طفلٌ عبقريً إذا ناغيتُ تسقَّطُ لي الأماني ضلوعيَ أجهَشَتْ والروحُ تعدو وأورثني الحَنينُ إليكَ بابًا دخلتُ البابَ فانكسفتْ ذنوبي فليتَ القلبَ يلقي فيكَ جسمي

## **جُنونُ** قلب



جمال ربيع عبد الحفيظ - مصر



وقعت عينا صبحى الفاكهاني فجاءة على المهندس حازم وهو قادمٌ من بعيد يحملُ في يده اليمني كيسًا يميلُ قليلًا إلى الشفافية لكنه لم يستطع أن يحدد ما بداخله وهذا ما زاد من شغفه لمعرفة محتواه وما هي إلا لحظات حتى كان يمر أمامه تماما.

هنا فزع صبحى، وهاله ما رأى داخل الكيس، إنها فاكهة ولِيست أيَّ فاكهة، فالكيسُ مملوءٌ عن آخره بتفاح من أجود الأنواع وأغلى الأسعار.

ينادي صبحى قائلًا: يا باشمهندس حازم.

يرد حازم: نعم يا حاج صبحي.

- أربدُ أن أتحدثَ معك.

يقتربُ حازم حتى يصلَ إليه، يمدُّ صبحى يدَه ليصافحَه وبأمرُ أحد الصبية العاملين لديه بإحضار كوب من الشاي من المقهى المجاور فيعتذر حازم، ويشكره سائلًا:

- ما الأمر؟

- منذ أسبوعين لم تشتر شيئًا من عندنا، والآن تشتري التفاح من

بائع آخر، فماذا حدث؟

ينظرُ إليه حازم باستغرابِ قائلًا: ألا تعرفُ ماذا حدث؟

- لا، والله، هل تخبرني؟

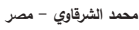
- نعم سأخبرك ولكن عدنى أن تشهد حقا. يبتسمُ صبحي قائلًا: أعدك بذلك.

يبادلُه حازم ابتسامةً خفيفةً ثم يقولُ: منذ أسبوعين تقابلنا أمام المخبز ورأيتُك تتخطى دورك وتحصلَ على الخبزِ دون أن تحترمَ طابوراً طويلاً به الكثيرُ من كبار السن.

يسكتُ صبحي ولا يجدُ ما يقوله. وهنا يستطردُ حازمُ قائلًا: لذلك كان قرارُ جميع الواقفين عدمَ التعامل

تبدو ملامح الندم على وجه صبحى، وبعد صمت لعدة لحظات تجولت خلالها عيناه على أنواع الفواكه المرصوصة داخل المحل وخارجه يبدي اعتذاره بشدة عما فعلً

مع وعد بعدم التكرار ■





## البناء الفني للقصة القصيرة عند فهد المميّد

للباحث: سعد بن مذكربن عبد الله القحطاني



بحثمقدم لنيل الدرجة العالمية الماجستير في النقد الأدبى بقسم البلاغة والنقد ومنهج الأدب الإسلامي، في كلية اللغة العربية بالرياض، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، وزارة التعليم، الملكة العربية السعودية، إشرافاً . د: وليدين إبراهيم قصاب، الأستاذ بقسم البلاغة والنقد ومنهج الأدب الإسلامي، وتألفت لجنة المناقشة من الأستاذ الدكتور على بن محمد الحمود، والأستاذ الدكتور عبدالله بن محمد المفلح من كلية اللغة العربية بالجامعة، العام الجامعي ١٤٣٨ - ٤٣٩ هـ.

المملكة العربية السعودية، تطورا وتعدد المبدعون فيها بمختلف ملحوظا في نموها وتناولها ألوانها.

شهدت الفنون الأدبية في وارتفاع الإبداع الأدبي لديها،



سعد بن مذكر القحطاني - السعودية

وتعد القصة القصيرة في المملكة العربية السعودية؛ من أبرز تلك الفنون النثرية السردية، فهي ذات

علاقة عريقة بالإنسان، تتسق مع روحه المتطلعة ومع طبيعته المختلفة؛ لأنه جبل على حب الاستطلاع واستماع القص، فهو يتعلم منها إلى جانب حيويتها في الوعظ والنصح.

وعلى الرغم من مرور عقود طويلة، على بروغ فن القصة القصيرة في سماء الأدب العربي، إلا أننا ما نزال ننتظر الكثير في مجال تبلور هذا الفن السردي بالمعنى الاصطلاحي المعاصر، الذي يتجاوز المفاهيم التقليدية للقصة القصيرة، في مجال العمل والشغل النظرى على هذا الفن.

واستطاعت القصة القصيرة في المملكة العربية السعودية أن تتبوأ مكانة بارزة على المستوى العربي، وتعدد كتابها المبدعون، وكثر عطاؤهم، فأصبح إنتاجهم بحاجة إلى دراسات نقدية جادة تضعه في معيار صحيح.

من هنا جاءت فكرة دراسة أحد رواد الحركة القصصية في المملكة العربية السعودية وهو القاص "فهد بن أحمد المصبّح"؛ وذلك لأهمية تجربة هذا الكاتب في مجال القصة القصيرة على الصعيد المحلي والعربي، فهو من رواد السرد المعاصرين في المملكة العربية السعودية، فجذوره

تنتسب إلى وطننا الحبيب، كما أنه تبوأ مكانة مهمة على مستوى كتاب القصة المعاصرين العرب، على مدى ربع قرن، أنجز خلالها ست مجموعات في القصة القصيرة، ومجموعة واحدة في القصة القصيرة جداً، ورواية طويلة (الأوصياء) مطبوعة، كما أن لديه مجموعات





وروایات أخری لم تطبع بعد حکما قال-، فهو بهذا ذو إنتاج متنوع وغزیر في مستویات السرد.

واللافت للنظر في تجربة المصبَّح تنوع أساليبه من مجموعة إلى أخرى، وطريقة معالجته لموضوعات قصصه، التي أتت متنوعة أيضاً؛ لكنها بالمقام الأول تتمحور حول مجتمعه الذي ينتمى إليه، وما فيه من هموم ومشكلات وقضايا؛ إضافة إلى عالمه الخاص، بصفته كاتباً يعكس تجربة حياته في غير مكان من قصصه الموزعة على تلك المجموعات. فهو ینهل من بیئته کل مفردات أعماله، وببرز خصوصية الزمان والمكان في البيئة السعودية الغنية، كما أنه أبدع في الجمع بين الرؤية والأداة، بين المضمون النبيل وبين الشكل الفني الجيد.

ومما دفعني إلى هذا البحث؛ قلة المراجع والدراسات حول القصة القصيرة بشكل عام، والقصة السعودية بشكل خاص؛ لذلك أرجو أن تكون دراستي إضافة جديدة مفيدة في هذا المجال.

كما أن القاص فهد المصبّع تحديداً، لم أجد أحداً -على حد علمي-تناول مجمل أعماله في دراسة علمية مستقلة، وإنما هناك دراسات

## رسالة جامعية



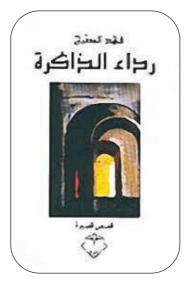
قليلة تناولت جزئياً أعمال القاص، فتطرق بعض الكتاب لكتابات المصبح الأدبية بدراسات موجزة ومختصرة، أو مقالات صحفية، منها: نسيج الإبداع.. دراسات في الخطاب الأدبى السعودي الجديد لعبد الله السمطي، تناول فيه الكاتب غياب الفعل الدلالي في قصة "الآنسة أولين" للمصبَّح، وبخاصة وقائع السرد، ووقائع الدلالة، وآليات السرد القصصى في مجموعة "رداء الذاكرة".

وكتب عادل ضرغام في جريدة الوطن (٩) ربيع الثاني ١٤٣٦هـ؛ نقلًا عن أكاديمي وناقد مصري ليم يصرح باسمه- كلاماً رائعاً يتعلق بعنوان مجموعة فهد المصبّع القصصية "رداء الذاكرة"، وأنه يفتح أفق المتلقى لتأوبلات عديدة.

ونشرت جريدة الأيام البحرينية، العدد (٣٧٥١)، الجمعة ٢٧ صفر ١٤٢٠هـ، الموافق ١١ يونيو ۱۹۹۹م؛ ورقتین نقدیتین مقدمتین من کل من: کریم رضی، وجعفر حسن حول قصة (غد) من مجموعة "الآنسة أولين" لفهد المصبَّح، كان عنوان ورقة كريم رضى (صحو يكاد من التلذذ يحلم)، وعنوان ورقة جعفر حسن (اللعبة الإيحائية عند فهد المصبِّح).

وهناك دراسة نقدية للقاص الناقد البحريني أحمد المؤذن بعنوان (طباخ ماهر في السرد.. في عمله الروائي الأول القاص السعودي فهد المصبَّح ينبش نوايا الأوصياء)، وقد نشرت في صحيفة أخبار الخليج البحرىنية.

وكتبت الكوبتية (منى الشافعي) ورقة نقدية لمجموعة فهد المصبح



القصصية "رداء الذاكرة"، ومن ضمن ما قالت: (عندما أقرأ للمصبَّح أجده دائما يختبئ وراء كلماته)، وقد نشرت في صحيفة القبس الكوبتية؛ لذا وجدت أن من الضرورة تقديم دراسة جامعية تنظر إلى إبداع المصبح نظرة شمولية من خلال دراسة "البناء الفنى للقصة القصيرة عند فهد المصبَّح".

وقد توزعت دراستی بین تمهید، وأربعة فصول، تناولت في التمهيد التعريف بالقاص فهد المصبّع وإنتاجه الأدبى ومرجعيته الاجتماعية والثقافية، ثم درست الموضوعات التي تناولها، وقد غلب عليها الجانب الاجتماعي، ثم تحدثت عن الاتجاهات الفنية في قصصه، وقد برز منها الاتجاه الواقعي بالدرجة الأولى، مع تأثره بالاتجاهات الرومانسية والرمزية نسبياً.

وانتقلت بعدها في الفصل الأول إلى دراسة الشخصيات في قصص المصبِّح تحت مبحثين:

أولهما: أنواع الشخصيات من حيث طبقتها الاجتماعية، وحضورها وتأثيرها، ومن حيث أهميتها (الرئيسة والثانوبة)، ومن حيث أدوارها (المسطحة والنامية).

وثانيهما: أبعاد الشخصيات الخارجية والداخلية، إضافة إلى البعد الاجتماعي.

والفصل الثاني تحت مبحثين: أولهما: تناولت فيه مفهوم الحدث وأنواعه وأساليب بنائه، فقسمته إلى حدث رئيسى وأحداث ثانوية، ودور كل منها في تصعيد السرد، ثم تحدثت عن أساليب بناء الحدث لدى القاص من خلال نسق التابع، ونسق التضمين، ونسق التناوب، وكيف

جاءت هذه الأنساق أقرب إلى التوازن في قصصه.

وثانيهما: الحبكة بصفتها مفهوماً وعناصر، وفصلت القول في نوعين: الحبكة المحكمة، والحبكة المفككة، وكيف تراوحت قصص المصبَّح بين النوعين، وذكر عناصر الحبكة، وطرق بنائها المختلفة.

وفي الفصل الثالث: تحدثت عن فضاء القص، تحت ثلاثة مباحث:

أولها: عتبات النص، ومدى مساهمتها في استجلاء عالم القصة الداخلي عند المصبح، فبينت مدى ارتباط العناوين الخارجية والداخلية للقصص بالمحتوى، وكيف ساهمت في حيوية الحركة بين السارد والنص المسرود والمسرود له.

وثانيها: فضاء المكان الذي دارت فيه الأحداث، وتأثير المكان في الشخصيات ومناخ القصة بشكل عام.

وثالثها: فضاء النرمان من خلال عتبتين: (الديمومة والترتيب)، وبينت مدى ارتباط الزمن بالأحداث والشخصيات.

وفي الفصل الرابع: درست لغة القص في ثلاثة مباحث:

أولها: أنماط السرد، وأنواع السارد.

وثانيها: أنـواع الـحوار ومدى تأثيره في حركة القصة ووظيفته.

وثالثها: الوصف الذي تناولت أنواعه وطرائقه، وكيف تضافرت هذه العناصر لتجعل من قصص المصبح نموذجا ممتازا للقصة السردية السعودية المعاصرة.

أما الخاتمة؛ فقد اشتملت على نتائج البحث وتوصياته، ولعلها تسهم في تطوير القصة القصيرة السعودية بوصفها فناً صاعداً يتطلب



المزيد من البحث والدراسة، وألحقت أصدقائي الذين يسكنون الخاتمة بثبت المصادر والمراجع جازان في الحصول عليها. وفهرسة الموضوعات.

وقد اعتمدت الدراسة على المنهج الوصفي التحليلي، ما يقتضيه من إظهار البناء الفني للقصة القصيرة عند فهد المصبّح، واستقصاء الظواهر الفنية السردية، ووصفها وتحليلها؛

لاستنباط النتائج، والوصول إلى أحكام دقيقة.

أما عن الصعوبات التي واجهتني في أثناء البحث فتكمن في:

أولاً: كون القصة القصيرة فناً مراوغاً خصباً لكل ابتكار جديد، يتأبى على التحديد والقانون المنطقي الصارم.

ثانياً: عدم توفر الدراسات النقدية الكافية في القصة القصيرة للاستفادة منها عند معالجة أعمال القاص فهد المصبع.

ثالثاً: صعوبة الحصول على المجموعات القصصية، فلم أجد أغلبها في المكتبات العامة والخاصة، مما جعلني أستعين بالقاص نفسه للحصول على بعضها، خصوصاً مجموعة "رداء الذاكرة" التي طبعت في لبنان؛ فلم أجدها إلا عند القاص نفسه، وكذلك مجموعة الآنسة أولين، التي طبعت في النادي الأدبي بجازان، مما جعلني أستعين بأحد أصدقائي الذين يسكنون بمنطقة جازان في الحصول عليها.

ولا أُجد للمقدمة خاتمة أفضل من أن أحمد الله العلي العظيم على أن يسر لي هذا الطريق الطويل وأعانني عليه، كما أشكر جميع من ساعدني وحرص على إنجازي لهذا العمل من أساتذة فضلاء، وأصدقاء وزملاء، وأخص نبلاء، وأصدقاء وزملاء، وأخص

## رسالة جامعية



بالشكر والدتى وزوجتى على ما أولتاني به من رعاية كربمة، فجزاهم الله جميعاً عنى خير الجزاء.

وأخيراً؛ فهذا هو بحثى المتواضع، بذلت في إنجازه ما أمكنني من وقت وجهد وجد، فإن كان ثمة سداد فمن الله -عز وجل-، وإن كانت الأخرى، فالكمال لله جل وعلا.

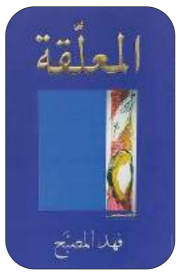
#### النتائج والتوصيات:

#### ومن أهم النتائج التي وصل إليها البحث:

- بدأ القاص بالقصة التقليدية في مجموعتيه الأولى والثانية من نشاطه القصصى، ثم خاض غمار التجربب واستخدام التقنيات الفنية الحديثة في باقي مجموعاته القصصية، وأن القصة لم تصل عنده إلى درجة عالية من التحديث.
- تناول فهد المصبَّح في قصصه موضوعات اجتماعية: مثل الفقر والزواج واليتم، وغير ذلك، وموضوعات ناقشت قضايا دينية، من دلالات تدعو إلى التحلى بالأخلاق الإسلامية وقيمها العالية.
- برز الاتجاه الواقعي في قصص فهد المصبِّح من خلال معالجته موضوعات واقعية، ولم يخل نتاجه الإبداعي من ملامح رومانسية، تجلت في لغته التي

عبر بواسطتها عن مشاعره وعواطفه، وظهر الاتجاه الرمزي خلال منح بعض شخصيات قصصه بعداً رمزياً.

- تنوعت وتعددت الشخصيات فى قصصه، إذ تجد فى نتاجه الإبداعي شخصيات من مختلف الأعمار: (الأطفال،





والشباب، والشيوخ). ومن الناحية الاجتماعية حضرت شخصيات ثرية، وشخصيات فقيرة، وإن كانت هذه الأخيرة قد طغت على الشخصية القصصية من الناحية الاجتماعية، كما تفاويت شخصيات قصصه من حيث الجانب الثقافي، فنجد فيها شخصيات مثقفة نالت حظها من التعليم، ونجد شخصيات حرمت من التعليم.

- أما الشخصيات من حيث الدور الذي قامت به فقد كانت على قسمين: شخصيات نامية تتطور من خلال الحدث، وشخصيات مسطحة تكون أفكارها وتصرفاتها جاهزة. وقد حرص المصبّع في اختيار شخصياته مراعاة التنوع والتعدد في المستوبات النفسية، والجسدية، والواقعية، والاجتماعية، وغير ذلك.
- دل الحدث القصصى بنوعيه الرئيسي والثانوي على براعة فهد المصبَّح وقدرته الفنية في اختيار أحداث قصصه، إذ يعطى أحياناً للحدث دوراً في تضخيم المشهد، والمبالغة في التعبير عنه. كما أنه يعمد إلى التسلسل الموضوعي في بناء حدثه الرئيس الذي يتطور تطوراً منطقياً عبر تسلسل أحداث ثانوبة متتابعة. وإعتمد

المصبَّح على الحدث الثانوي في تطور الحدث الرئيس.

- اعتمد المصبّح في بناء أحداثه على ثلاثة أنساق: نسق التتابع، ونسق التناوب. وظف فهد المصبّح عتبات النص في خدمة النص الأصلي، وخصوصاً فيما يتعلق بعتبة العنوان التي دلت على حسن اختيار القاص لعناوين إنتاجه الإبداعي، سواء أكان على مستوى العنوان الخارجي، في عنوان المجموعات القصصية، أم على مستوى العنوان الداخلي في عنوين قصص المجموعة، مما يؤكد حرصه على إثارة فضول يؤكد حرصه على إثارة فضول أدبه.

- عبرت لغة القص عن تمكن فهد المصبع من الفن القصصي، إذ بينت من خلال تقنيات السرد والوصف والحوار مدى قدرة القاص في هذا الفن، وذلك خلال توظيف السرد في التعبير عن أفكاره، بتنويع الأساليب بين السرد التابع، والسرد المتقدم، والسرد الأني.

- الحوار لدى القاص المصبَّح جاء بنوعيه الداخلي والخارجي معبراً عن أفكار شخصياته وطموحاتها وأحلامها، ومتناسباً مع البيئة

## للدموع لغة أخراب قصص قصيرة



التي تعيش فيها.

- تعددت طرق الوصف في قصص فهد المصبع بين ثلاثة أنواع: الوصف عن طريق القول، والوصف عن طريق الفعل، والوصف عن طريق الرؤية. وقد تضافرت هذه الأنواع الثلاثة مع غيرها من عناصر البناء القصصي في التعبير عن أفكار المصبع، وأسهمت في إبراز جماليات قصصه.

- لا يعني هذا أن قصص المصبّع والله ولي التوفيق، وصلى الله على سارت كلها في مجالها الفني سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين■

الصحيح، فهناك بعض القصص التي اختل بناؤها، وكانت ضعيفة فنياً، وكثرت فيها الأخطاء الإملائية واللغوية والنحوية، لكن ما يهمنا هو استمرارية المصبع في إبداعاته القصصية، ورصد مؤشرات هذا الاستمرار وعلاماته من خلال دراسة البناء الفني لهذا الصرح القصصي الذي أبدعه.

#### من أهم توصيات البحث:

- ضرورة الاهتمام بالفن القصصي، لدوره الكبير في التعبير عن النفس الإنسانية، فضلا عن دوره في بناء مجتمع واع، وذلك من خلال ما يتضمنه هذا الفن من الإشارة إلى بعض المشكلات في الحياة والمجتمع، وتعزيز النقاط الإيجابية في المجتمع.

- أهمية دراسة الفنون الإبداعية للمبدعين والأدباء في الوطن، لما تقدمه من فائدة ثقافية واجتماعية في المجتمع، فالقصة السعودية لاتزال ميداناً خصباً للعديد من الدراسات العلمية الجادة، ذلك أن الدراسات القائمة حولها مازالت ضئيلة قياسا بفن الشعر والرواية. وأخيراً؛ أسأل الله العلي القدير، أن ينفع بهذه الدراسة كاتبها وقارئها، وأن يوفقنا لصالح الأعمال والأقوال. والله ولي التوفيق، وصلى الله على سدنا محمد وآله وصحنه أحمعن.



كان الضباب كثيفا وهو يزحف بلا مبالاة على أعتاب فجر منتصف فبراير، ولعله من ذهوله أحب أن يجرب السهو، وبتخيل كثافته مخلوقا يسير فوق الأرض، ومن حين لآخر يرفعُ رأسه نحو السماء فيراك وبراني.

ارفعْ رأسك عاليا.. فالغيث يُمطر من السماء. كن شامخا فنحن أيضا مثل النبات والشجر نرتوي لننمو ونعلو، وجذورنا راسخة في الأرض.

ساخن. ألتفتُ مُداربا جربان رقرقتها، كما فعلت كل الطيور يوم افتقدت هباتك لها. وحدي .. وأخفى دمعى، أخشى أن ترانى فتنهر ضعفى. أخبئ شوقى لكما، فأنحنى وأرسم بيدي، فوق التراب، فرسا أسود اللون بغُرته البيضاء كأنها نوارة لوز في نهاية فبراير، ثم أصيح فيه وقد استعدتُ ضحكتى على هذا اللعب: أيْ انهض، فينهض شامخا وهو ينفض عنه غبار

الخيال، ثم يلتفتُ نحوي، فأرتمي فوقه ليأخذني إليك هناك في أي مكان، حيث كل الأمكنة هنا طاهرة.

ليتنى أقدمُ لك ماء المطر ونجوم الفجر وصمت النهر في منعرجاته وحبات القرنفل الناضجة والريحان، ومجامر من طين تطلع منها بخور بطعم لون عيون أمي.

لطالما كانت التفاصيل ذات قدرة مدهشة على إخفاء نفسها بشغف عجيب. ولطالما كنت كبيرا ها أنا أشتاق إليك بشدة، فتمتلئ عيناي بدمع ومُلهما لي ولكل الذين كانوا ينحنون أمامك، ويقبّلون

يدك بحب يمنحهم قبسا من رحمة ربنا. هل تذكر وأنا بُعيد العاشرة من عمري، بعدما اعتقدتُ أني، مثلك، دفنتُ الخوف وكل الأوهام في قبر مجهول، أردتُ أن أقلدك في مشيتك وصوتك وغضبك وقسوتك وعطفك العالى، فكنتُ وسط أقراني كما أنتَ وسط أقرانك.

الآن فقط أستطيع حلّ النسيج الكثيف في علاقتي ببويا (محمد



شعيب حليفي - المغرب

بن عبد السلام)، وأفهم من أنا؟ ومن أكون؟ وما مصيري؟. ففي كل مرة أكتشفُ سرا من أسراره التي تجعله في مصاف الأولياء..

رجل أمى أصبح طفلا يتيما وهو ابن ثلاث أو أربع سنوات، ومنذ تلك السن كان يبحث عن ذاته في عالم صعب ومستحيل، خاض الحرب الكونية الثانية وخاض كل حروب الحياة، اشتهر بالحكمة وجب الحياة، يهابونه وهم يروون حوله حكايات كثيرة عن شجاعته وقسوته الضرورية كما رأفته الربّانية.

الآن أدركُ إدراكاً لا يقين بعده، أن الزمن الذي قضيته في كنفه وبجواره هو الزمن الحقيقي من حياتي، وعداه صدى ورجع لما مضى فقط.

مرت علاقتی بـ "بویا" من ثلاث مراحل کبری متدرجة ومتكاملة:

المرحلة الأولى: شملت طفولتي وشبابي، حيث كان لى عالمي الطفولي الذي هو جزء من عالمه الصاخب، فقد كان يأخذني، رغم أنى كنتُ دون العاشرة، إلى سوق البهائم كل يوم سبت (رفقة أخوبن آخرين لي)، وبرميني في بحر صعب بلا حدود.. يوم السبت الذي يختصر الزمن وبختبر الإيمان والقوة... بل هو امتحان للواقع والحقائق التي لا تستطيع الصمود لتري نور الفجر.

أما اختباري؛ فكان كيف أتحول في ذلك اليوم المحسوب بساعات محسومة من حافة زمن غير مُتاح للآخرين، من طفل إلى رجل ندّ للرجال القادمين من مختلف القبائل، كأنهم صقور ستتعارك الاقتسام المعلوم من المجهول. أما باقى الأيام فكان يتركني أعيش طفولتي في صيد العصافير بكل الطرق وتشكيل عالمي المفتوح على سهول ترقد فوق جفون مدينة صغيرة تأوي حياتنا.

كان لـ"بويا" أصدقاء كُثر من قبائل الشاوية يأتون إلينا باستمرار في الربيع والصيف، ولم أعرف: لماذا كان يدعوني للجلوس معهم؟ أستمع فقط دون أن أتكلم، دون أن يأذن لي بالكلام، قبل أن ينتبه، كما سيقول لوالدتي، أنه لا يريدني أن أكون مثله، ولكنه يحلم بي متعلما: قائدا أو حاكما أو قاضيا كبيرا، لأحمى العائلة، وأكون سندا شامخا في زمن التحولات. لذلك لم يتأخر حينما جاء بهدهد، وجعلني أزدرد قلبه نيئا في لحظة ما زالت تحيا معي.

لم يكن "بوبا" قد دخل مسجدا أو مدرسة، ولكنه ولج الحياة من كل أبوابها، مباشرة بعد وفاة والدته فاطنة بنت الطاهر، وهي في حوالي العشرين من عمرها.

وُلد مع بداية الحرب العالمية الأولى، وشارك جنديا في الحرب العالمية الثانية.. وعاش شهما وحكيما وأمينا. لذلك التفت إلى أخى الأكبر الذي رآى أن يكون خليفته، وتركني مثل نسر أحلق قرببا منه، مكتفيا بذهابي سوق السبت والعمل في موسم الحصاد، كما كان يكلفني من حين لآخر بمهام لدى أصدقائه.. بعدما اكتشف دقة ملاحظتي وقدرتي في الدفاع عما

يكلفني به. كان يرى ذلك دهاء وشراسة في آن، على عكس رأي والدتي التي تراني طفلا مليئا بالنوايا الطيبة. كنت وأنا أحدثه، أحسه يُنصت إلى رجل، وليس إلى طفل ما زال يبحث عن وسائل جديدة لاصطياد عصافير السماء والاستمتاع بشيّها في ذلك الخلاء. كان عُنفا بربئا يوازي العنف الذي كنتُ أراه في حياة الكبار.

لم يكن "بويا" يحدثنا عن صراعاته في عمله وحياته التي تبدأ يوميا منذ ما قبل الفجر بكثير إلى غروب الشمس.. ولكنني كنتُ أشعر بها، وتأكدت حينما اعتُقل لخلاف بينه وبين الباشا فسجنه بسجن محلى وسط المدينة.

ليست لدي تلك التفاصيل التي لا تلزمني في شيء الآن. ما أذكره أنه طلبني بعد يومين من اعتقاله، فدخلتُ إليه وكان وحيدا وحزبنا، فعانقني وأجلسني بجواره وهو صامت.

أرفع، من حين لآخر، رأسى أنظرُ إليه وهو شارد.. ثم فجأة سألني عن الفخاخ التي جاءني بها.. وتشعب حديثنا عن عالمي فقط، ولعله كان يتحدث برموز أكبر منى وأنا أحدثه بحقائقي التي تقف على نيات لا محدودة.

في هذه السن والى حدود الثامنة عشرة من عمري كانت نفسى نهرا متدفقا من أنفاسه، كما كانت نفسه من نفس جدنا عبد السلام بن خليفة الشاوي. هكذا هي نفوسنا التي لا نريدها أن تتبدّد.. فنحن كما يمكن تأوبل ذلك ببساطة، حياة واحدة تفرقت على الزمن، فموت الواحد منا ليس موتا أو نهاية.. ولكنه عودة إلى سطر جديد في نفس النص الإنساني. هكذا لن يقهرنا الزمن أو الألم.

المرحلة الثانية من علاقتي بوالدي، حينما خرجتُ من المدينة الصغيرة وعوالمنا الأخرى، في سن الثامنة

عشرة لأواصل دراستي بالدار البيضاء ثم الرياط. ألتقى به في نهاية الأسبوع .. وبعد السنة الأولى بدأت عودتي كل أسبوعين أو أكثر، فشعرَ بأن حياةً جديدةً، لها سحرها، قد سرقتني إلى عوالمها الأخرى، فابتدع وسيلة حتى لا أنقطع عن العوالم الجوهرية وعنه، فبات يدعوني للقدوم إليه بدعوى قراءة عقود أو كتابة مراسلات. وكانت علاقته بي تنطلق من كوني الابن الذي سيري فيه عالما غير عالمه.

أما المرحلة الثالثة، فهي حينما اشتغلتُ واكتشفنا معا أن عالمه هو جزء من اهتمامي، وصرتُ خليفته ورفيقه باستمرار، يستشيرني وبدفع بي إلى مفاوضات عبثية وهو بجواري يتابع وينظر إلى بنفس نظراتي إليه وأنا طفل في العاشرة وما بعدها.

ولعله لمّا أحس بدنو الأجل، بات يروي لى بعض ما عاشه وعاناه ثم ينتقل ليوصيني وصايا كثيرة تتعلق بالأعمال والأشخاص، وبدعوني في كل مرة إلى الاهتمام بالعائلة وخصوصا والدتي.

هكذا أنا وأنتَ أيها الشامخ القدر في الأرض والسماء، وصاياك الآن، دعنى أخبرك، بوبا، أيها الشامخ القدر، أن رفيقة عمرك التي هي آخر الوليَّات الأمازبغيات قد تركتْ هذه الأرض، ولحقت بك وبقيتُ وحيدا لا أجد من أحاوره عنك، وأسأله عن تفاصيل صغيرة ضاعت منى ونحن نضحك أو نندهش مما كان من بُعد نظرك.. نضحك بحذر أنا وأمى في انتظار أن نرى ابتسامتك فنتمادى في الضحك.

أنتَ في السماء منذ عشر سنوات بحساب الزمن الأرضى، وأنا في الأرض لا أعرف إلى متى... أحيا كما اتفقنا. فتحية وسلاما لكما■



## شرود الضوء

وكم يحملُ التيهَ شخصٌ نبه وما عاد شخصٌ به أشتبه وفاء الدجاجات في ثعلبه يشيدُ بمن شذٌّ عن مأربه نباحٌ تفجّر من حوابه وأرمي يديَّ على منكبه ويخلعُ ساقيَّ عن جوربه أقدِّ خ زندي على غيهبه يعري السرابَ ليغريكَ بِهُ وكلّ يحنُّ إلى مذهبه كما يخرجُ الدُّرُ من قِبقِبهُ خروجَ النبيّ إلى يثربه ويرجو السعادة في مهربه فلا تمسكِ الماء من طحلبه ركامَ النفاياتِ في تغلبهُ فلا شيء أروع من هُندُبه يجرَّ اشتياقي إلى خُلَّبهُ ويرتاحُ قلبي إلى مُتعبهُ فتى يمنعُ القلبَ عن زينَبهُ ألا لذةُ الشيءِ في أصعبهُ

مررتُ بنفسى ولم أنتبهُ وقد كانَ يشبهني آخرٌ وبى غفلةُ الدّيك لما رأى كأن الطريق إلى بيتنا أمرُ على الشُّعْب لم يُثْنني أنادي الذي حل في داخلي يخبّئ كفيهِ في أضلعي أما زال حياً ولمَّا أزلْ سرابٌ هو الماءُ لولا الظما لهُ مذهبٌ نابَ عن مذهبي سأخرجُ من داخلي عارياً سأخرجُ من داخلي حافياً وقد يهرب المرء من ذاته وكأنَّ الحياةَ بنا طحلبٌ لعمرو بن كلثوم أن لا يرى ومن لم يذق طعمَ نعناعه وهل يلمعُ البرقُ إلا لكي تعبثُ أقشر ضوءَ الرُّؤي وأحمقُ ما كانَ في أرضنا فلا تطلب السهلُ يا صاحبي



محمد السُّلمي – اليمن

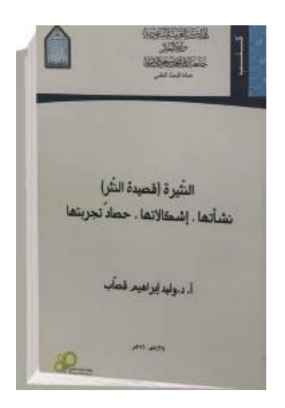
## "pîil Önma" Öpîil نشأتها.. إشكالاتها.. حصاد تجربتها دراسة أكاديمية منهجية متطورة لقصيدة النثر

تأليف أ. د. وليد إبراهيم قصاب



فرج مجاهد عبد الوهاب - مصر

على الرغم من مرور أكثر من سبعين عاما على ظهور قصيدة النثر المتمردة على قانون الشعر الكلاسيكي وأوزانه وقوافيه استجابة إلى الإيقاع السريع للمجتمع العربي في منتصف القرن السابق، ومتماهيا مع التنافر ألذى عاشه الشعب وقتئذ سواء على مستوى الأبدبولوجيا، أو المستوى السياسي والاجتماعي إضافة إلى أن علاقة الأجيال الجديدة فقدت كثيراً من اتصالها بتراثها وموروثها عامة، ولغتهم العربية وأصولها الإيداعية، فوجدت في قصيدة النثر مستراحاً



لتاعبها، وفضاءً للبوح بعبدا عن التقاليد الشعرية التي وجدها -بعضهم- مقيدة لحركة الإبداع الذي بحتاج مساحة أكبر من الحربة والبساطة وسهو لة التناول.

منقسمون بين رافض رفضا مطلقا لهذا الفن الذي وتشيد حتى تخرج بأحكام قيمة منطقية واعية وجد فيه بعضهم سموماً استعمارية تهدف النيل ومتزنة. من تراث الأمة وموروثها، وبين مقتنع ومشجع ولا أكون مغالياً في شيء إن قلت: إن كتاب لهذا الفن الذي فتح آفاق الحرية في الإبداع، بينما الدكتور "وليد إبراهيم قصاب" المسمى (النثيرة.. وقف آخرون موقفاً وسطاً فرأوا أن الشعر إما أن "قصيدة النثر".. نشأتها، إشكالاتها.. حصاد يكون شعراً أو لا؛ بغض النظر عن القالب الذي تجربتها)، والصادر عن "جامعة الإمام محمد بن يحمل هذا الإبداع.

> ولعل الناقد السوري المعروف "محمد غازي التدمري" من أوائل الذين آمنوا بهذا الموقف وشجع عليه، ويقال: إنه في إحدى المسابقات الشعربة التي كان مشرفا عليها منح الجائزة الأولى مناصفة بين قصيدتين: الأولى خليلية، والأخرى قصيدة نثر، وذلك من خلال موقفه الثابت أن الشعر إما أن يكون شعراً أو

هذه المواقف المتناقضة لم تكتف بالإعلان وكتابة المقالات وإقامة الندوات، وإنما أفرزت كثيراً من الكتب النقدية التي حمل بعضها التسطيح بالرأي والمجاملة، وبعضها كان يحمل معول الهدم، وآخر كان متصالحاً مع نفسه وآرائه. ولكن من دون اتخاذ موقف حاسم، ولذلك قلت الدراسات الأكاديمية والمنهجية التي تناولت قصيدة النثر تحت

د. وليد إبراهيم قصاب



محمد غازي التدمري

منذ ذلك الوقت وكثير من المبدعين والنقاد ضوء المناهج النقدية التي تحلل وتفكك، ثم تربط

سعود الإسلامية الرياض" عام ٢٠١٦م؛ واحدٌ من أهم الكتب النقدية والأكاديمية التي عالجت موضوع قصيدة النثر بشكل فني، وإن كان في الأساس لا يميل إليها، ولا يحبذها فقط لأنه شاعر متمكن يكتب القصيدة العربية بتقانة ومهارة فائقتين، لذلك فإن رفضه لها يأتى من صميم شاعربته وتمسكه بتراثه العربي الأصيل.

وإن كان مصطلح "نثيرة" ذكرنى بكتاب بنفس العنوان للأديب السوري "محمد ياسر شرف" صدر أيضا في الرياض منذ أكثر من خمسة عشر عاماً تناول خلاله قصيدة النثر من وجهة المدافع عنها، وهناك أيضا الشاعر والناقد المصري عبد العزيز موافى الذي يعد عراب قصيدة النثر في مصر، واتفاق العناوين لا يعنى سوى انشغال الدارسين بهذا المنتج



الإبداعي الذي فرض نفسه، وفتح أبواب النقد والاجتهاد في دراسته وأهميته على مستوى الإبداع العربي الحديث.

ومن البداية يمكننا القول: إن مؤلف كتاب النثيرة لا يعترض -شأن كثيربن- إلا على المصطلح؛ أي تسمية النثر شعراً. وأما هذا المسمى "قصيدة نثر" فهو نوع من الكتابة النثرية التي قد تكون بعض نماذجها أجمل من بعض نماذج الشعر، ولكنها نثر ولا ينقص من قدرها -إذا كانت فنية- أن تسمى نثراً، كما لا يرفع من قدرها إذا كانت رديئة أن تسمى شعراً.

في مقدمة الكتاب يعلن المؤلف صراحة فيقول: "أصبحت المدعوة "قصيدة النثر" بما آلت إليه على أيدى متشاعرين لا حصر لهم.

انتكاسة في شعرنا العربي" (ص٩)، ويكرر موقفه في الصفحات (١٠١-١١)، وبقف مدافعا عن الأصالة الشعرية والحرص على التجديد فيه تجديداً واعياً جميلاً في الشكل والمضمون. (ص۱۳).

قام الكتاب على منهج تحليلي وصفى موزع على تمهيد، ومقدمة، وأربعة فصول.

- تناول في التمهيد مفهوم الشعرفي تراثنا العربي ونقاده فتحدث عن:

#### ١. مستوى الشعر من الخارج:

المتمثل بالوزن والقافية، مرتكزاً على تعريف كل من: "ابن سيربن والجاحظ وقدامة بن جعفر وابن طباطبا العلوي والمعري وأبى الحسن العامري وابن رشيق"، وبرى أن تعربفاتهم جميعها لا تتحدث عن جوهر الشعر، بل تعرفه تعريفاً شكلياً.

#### ٢. الشعر من الداخل:

مستنداً إلى آراء كل من "الناشئ الأكبر. الأصمعي- ابن رشيق . يحيي بن المنجم . الجاحظ"، وبصل إلى أن الاهتمام بداخلية الشعر إنما متمثل في الخيال والصورة واللغة المجنحة. (ص٢٢).

#### ٣. الشعر الحقيقي بمظهريه:

معتمداً على آراء كل من "أرسطو . ابن قتيبة . ابن طباطبا . الفارابي . ابن رشيد . حازم القرطاجي . ابن خلدون"؛ يستعرض آراء كل من سبق، ولكن من دون أن يحدد موقفه الشخصى.

#### ٤. لا شعر من غير وزن:

وبصل إلى أن الشعر لا يكون إلا موزوناً، ولا يُسمى الكلام شعراً إلا بالوزن، وتختلف قيمة هذا الشعر وجمالياته ومنزلة قائلة: بحسب ما يستوفى من عناصر المظهر الداخلى".

#### ٥. مستوبات الشعر:

ويصل إلى أن الشعر الحقيقي كلام موزون متخيّل جمع إلى الوزن . الذي لابد منه . البراعة في التشكيل الفني، والإدهاش في العبارة، والكلام الذي لا ينهض على إيقاع منضبط لا يعد عند العرب شعراً. (ص٤١).

#### ٦. القول الشعرى:

يبسط من أجل ذلك آراء كل من "الفارابي . ابن سينا . ابن رشد . حازم القرطاجني" فيأتي البحث استعراضا لآراء كل ما سبق.

#### ٧. شبْهة،

وبستند إلى أن العرب عرفت نوعاً من الشعر غير الموزون، أو أن الشعر لم يرتبط عندها

بالوزن. وبسوق إلى ذلك بعض الحجج (ص٤٦-٤٤)، وبصل إلى أن الوزن مقوم أساس من مقومات الشعر العربي، وأن العرب لم يُسم أي كلام غير موزون شعراً، وقد جددوا في الأوزان، ولكننا لا نعرف أحداً كتب كلاما غير موزون وسماه شعراً. (ص ٤٩).

#### ⊳⊳ في الفصل الأول، وعنوانه الحداثة والنثيرة ىتناول الموضوعات التالية:

#### ١. الحداثة الشعربة:

كتوصيف لمرحلة تاربخية في الحضارة الغربية. دخلت آفاقاً كثيرة من المعرفة في السياسة والاجتماع والفلسفة والثقافة والآداب والفنون وغيرها، والحداثة الشعرية ليست مذهبا، ولكنها إبداع يحاول أن يتخطى ما سلف باستمرار (ص٤٥)، ويستشهد بقول غالى شكري: إذا كانت حركة الشعر الحديث قد استلهمت حداثتها من مستوى الشعر العربي، فلأن

هذا الشعر في عصرنا يمثل أرقى مستوى بلغته الحضارة الفنية في العالم الحديث، (ص۷٥).

#### ٢. ضياع مفهوم الشعر:

حيث يرى أن تجربة الاتصال بالشعر الغربي عند الحداثيين العرب لم تكن ذات ثمرات ناقصة في جميع الأحيان، وبكرر تعريف

الشعر بأنه رؤبا أغرم بها الحداثيون كثيرا، وبرى أن المدعوة قصيدة نثر هي من ثمرات حداثة مستوردة. (ص٦١).

#### ٣. نشأة النثرة:

يرى أن قصيدة النثر إبداع قديم له نظائره في تراثنا، وبرى أن الرافعي كتب نصوصاً نثرية رائعة، ثم وجد أن موجة الحداثة الثانية هي التي أفرزت مصطلح قصيدة النثر (ص٦٣)، وبشير إلى كل من قصيدة النثر والشعر

المنثور والنثر الفنى والنثر المركز.

#### ٤. ارتباط النثيرة بخطاب أيديولوجي:

وبربط ذلك بالشاعر أدونيس، ويستعرض لذلك كثيراً من أقواله (ص٦٦)، ويرى أن قصيدة النثر فعل عصيان على ألف عام على حد قول "نعيم اليافي"، وبتوقف عند مجلة شعر اللبنانية التي تبنت حركة الحداثة الشعرية الجديدة.

ويستعرض بعض النماذج الشعربة الحداثية وبربطها بمنحى تغريبي، وأنها مشروع غربي حداثي حملته مجلة شعر، وانتاج حداثة شعربة متماهية مع مشروع الحداثة الغربية، وبصل إلى أن بعضهم بالغ في تضخيم حداثة قصيدة النثر، وهم يقلدون نموذِجاً غربياً إبداعاً وتنظيراً ونقداً. وبتساءل أيهما أفضل: أن يكون التقليد أدنى إلى



نعيم اليافي



الصدق والهوية والمتواصل مع تراث أمته، أم المتواصل مع تراث غربي، وهو نتاج حضارة أخرى وذائقة أخرى!؟.

#### ⊳⊳ في الفصل الثاني وعنوانه: ما هي النثيرة؟ يتناول الباحث كلا من الموضوعات التالية:

#### ١. مفهوم النثيرة:

وهو ترجمة للمصطلح الإنكليزي [phospoem]، والفرنسى [poem cen prose]، ويُطلق على جنس من الكتابة لا يقوم على أي لون من ألوان الوزن المعروفة (ص٨٣)، فهي صنع غربي فرنسى المنشأ بشكل أساسى من نتاج الحداثة. (ص ۸٤).

Y. فلسفة النثيرات: التي قامت على مجموعة من التطورات الفنية والفكرية التي يأتي من أهمها:

- تداخل الأجناس الأدبية.
- استبعاد الوزن من الشعر، شعر بلا وزن.
  - مفهوم عن التحديث.

 الخصائص المُدّعاة لقصيدة النثر: وبشير إلى المبادئ الأساسية لقصيدة النثر التي اعتمدتها "سوزان برنار"، وهي: "الاختصار . الإيجاز . كثافة التأثير . الوحدة العضوية"، التي جاءت تحت مسمى (الكثافة . الإيجاز . المجانية)، وهي عند بول شاؤول: الإيجاز . التوهج . المجانية. وذكرها بعض الباحثين تحت مسمى: الإيجاز . الكثافة . الاعتباطية (ص١٠٩)، وبرى أن قصيدة النثر شاملة متمركزة، مجانية، كثيفة، ذات إطار هي عالم مغلق مقفل على نفسه، كاف بنفسه، وهي في الوقت ذاته: ممثلة مشتعلة مثقلة بلا نهاية من الإيحاءات (ص١١٠).

وبقدم شرحاً لكل من الكثافة والوحدة العضوبة والمجانية، ومن ثم التوهج، وبصل الباحث حسب رأيه الخاص: إن هذه الخصائص الزائفة لما يسمى قصيدة النثر المُدَّعاة قد طرحها من جاء بعد الرواة نقلاً عن الرأي الفرنسي، وتفاوتت النصوص بين طوبلة وبالغة القصر، ومرسلة وتلقائية وبينة التصنع عن وعي، وذات ألق أحياناً وخابية اللغة والأسلوب في كثير من الأحيان. (ص١١٥).

#### ⊳ ي الفصل الثالث، وعنوانه: إشكاليات النثيرة ىبحث ي:

#### ١. فساد التسمية:

وبربط دائماً موقفه بغياب الوزن، ولذلك فهي نزعة متطرفة لم يقبلها كثير من الأدباء والنقاد، وبالتالي فهو مصطلح قلقن والمعارضون له كثر. وبالمقابل طرح كمّا من المصطلحات التي أطلقت على النمط الكتابي الشبيه بالشعر والنثر، ومن ذلك [الشعر المنثور . النثر الفني. الخاطرة الشعربة . الكتابة الخاطراتية . قطع فنية . النثر المركز . قصيدة النثر . الكتابة الحرة . القصيدة الحرة . شذرات شعربة . الكتابة خارج الوزن . النص المفتوح . الشعر بالنثر . النثر بالشعر . الكتابة النثرية شعراً . الكتابة الشعرية نثراً . كتابة خنثى . الجنس الثالث . النثيرة . غير العمودي والحر . القول الشعري . قصيدة الكتلة . الشعر الأجد] (ص١٣٢).

#### ٢. النثيرة في المرايا المحدبة:

وبصل إلى أن "أصحاب المدعوة قصيدة النثر قد عرضوا إنجازاتهم المتواضعة جداً: إبداعاً ونقداً من أجل تضخيمه وعقلنته، وأحاطوها بالمبالغة

والتهويل مما جعلها حركة استفزازية استثارت ردود فعل الكثيرين بمن فيهم المبدعون والنقاد الحداثيون أنفسهم. (ص١٣٨)، ويدعم موقفه بعدد من آراء الشعراء والنقاد (يوسف الخال. أنسي الحاج. علوي الهاشمي. رئيف خوري. شوقي بزيغ. عبد القادر القط).

#### ٣. قصيدة النثر في المرايا المقعرة:

ويركز على أدونيس الذي سخر من الشعر التراثى، ويستعرض آراء

كل من: محمد الماغوط (ص ١٤٤)، يوسف الخال (ص ١٤٥)، سلمى الخضراء الجيوسي.

#### ٤. ضحالة الإنتاج:

الذي جعل أدونيس يعترف بأن هذه التجربة الكتابية ما تزال مضطربة لا هوية لها، كما يستعرض آراء كل من: محمد الماغوط، وحسن طلب.

#### ه. نكوص الرواد:

ويستعرض رأى أدونيس

الذي أشار إلى وقوع المحاولات الكتابية العربية شعراً بالنثر تحت الهيمنة المعمارية لتجارب سابقة، ولاسيما تجربة النثر الفرنسية، ويشير إلى أن أدونيس تخلى عن كتابة قصيدة النثر وعن مصطلحها أيضاً. (ص١٥٣).

#### ٦. الذاتية المفرطة:

يرى أن قصيدة النثر حدث نشاز، فهي بعيدة عن

الاهتمام بقضايا الأمة ومشكلاتها وصراعها مع أعدائها (ص١٥٥)، تشاعر قصيدة النثر ذاتي لا يوظف شعره في خدمة قضايا عامة فالقصيدة المسماة قصيدة نثر تنغلق على ذاتها وتنحجب عن الجمهور بابتعادها عن قضاياه وبلغتها المتعالية المبهمة.

## ◄ في الفصل الرابع، وعنوانه النثيرة في الميزان ويبحث كلاً من:

#### ١. إنجازات النثيرة:

فيجد أن منها ما هو مقبول لا تخلو من طرافة وقضية. وأما الغالبية العظمى فهي نصوص رديئة لا تستحق الانتماء إلي عالم الكتابة الصحية، وبعضها فني جميل يتميز بإشراقات لطيفة، ولكنها نادرة ولا تشكل ظاهرة. وأورد نماذج من هذه الأنواع. (ص١٦٣).

#### ٢. أشكال النثيرة:

وهي لا تخرج عن الصور التي ترد عليها سائر النصوص النثرية المعروفة، فمنها ما ورد على شكل قصة قصيرة جداً،

ومنها ما جاء بلغة مباشرة ومسطحة، ومنها ما جاء أشبه بتوقيع أو جملة تشبيهية، أو حكمة، أو مثل لا تتجاوز بضع كلمات (ص١٨٣).

#### ٣. شهادات للأدباء والنقاد في النثيرة:

وقد حملت الآراء المتناقضة، حيث انقسمت مع النثيرة وضدها. أما أصحاب هذه الشهادات



فهم: سعيد عقل، نازك الملائكة، نزار قباني، محمود دروبش، جبرا إبراهيم جبرا، عبد الوهاب البياتي، شوقي بغدادي، أمل دنقل، قاسم حداد، صلاح عبد الصبور، أحمد عبد المعطى حجازي، عبد العزيز المقالح، فاروق عبد المعين الملوحي، أحمد عنتر مصطفى، نزار بربك هندي، عبد الله الرشيد، أدونيس، سحر الرافعي، سهيل دريس، عبد القادر

> القط، إبراهيم السمرائي، صفاء خلوصي، سامي مهدي، نعيم اليافي، عز الدين المناصرة، عبد الملك مرتاض، محمد عبد المطلب، صلاح فضل، جابر عصفور، ناصر الدين الأسد، على الراعي، حسين نصار، عبد الغفار المكاوي، عبد الله الغذامي، الطيب بو عزة، أحمد مطلوب، عبد الرحمن

إسماعيل، عبد الله الفيفي، أحمد محمد على، وإحسان عباس، محمد رجب.

#### ⊳ ي خاتمة البحث:

المتطرفة، وأنها إلغاء للمفهوم التراثي العربي عن الشعر، وأنها انطلقت من أيديولوجية شعوبيّة، فهي ضد التراث العربي الإسلامي (ص٢٠٨)، معها أم ضدها■

وأنه لا جديد فيها. وإن أغلب ما قدمته وما تزال تقدمه من نصوص تتصف بالضحالة والتفاهة. والركاكة والضعف والاستسهال والعبثية والإبهام والتعقيد، وتفكك العبارات وافتقاد الرسالة فيها.

وبتساءل الدكتور وليد قصاب في النهاية، شوشة، محمد منذر لطفي، زهير أبو شايب، ويقول: فهل يقدم لنا ناثرو هذه الأيام، الذين ملؤوا أعمدة الصحف والمجلات في كل مكان، ويسمون أنفسهم شعراء ، ويسمون نصوصهم النثرية قصيدة ، هل يقدمون لنا النماذج الأدبية الجميلة!؟ ذلك

هو الاختبار الحقيقي، ولكنه اختبار لا يوجد إلى الآن في ساحتنا الأدبية ما يبشر به إلا في عدد محدود جدا من النصوص؟ (ص٢١٦).

فعلى الرغم من انحياز الباحث إلى مصاف الناقمين على قصيدة النثر شكلاً ومضمونا، وهذا ما يخالف أسلوب النقد المنهجي، فإننا لا نستطيع إلا أن نقول: إن الكتاب قدم خدمات معرفية

ووثائقية وتوثيقية في غاية الأهمية تشكل عونا واضحا لطلاب الدراسات الأدبية العليا، كما أنه يشكل إضافة جديدة إلى الكتب التي تناولت حركة الحداثة يشير إلى كثير من النقاط مثل: قصيدة النثر العربية عموماً، وقصيدة النثر خصوصاً. وهنا بدعة من البدع التي حملتها الحداثة الغربية تكمن قيمة الكتاب وضرورته وأهميته؛ لما أشار إليه من آراء ومواقف واستشهادات رسخت على الأقل وجود قصيدة النثر واستمرارها سواء أكنا



ناصر الدين الأسد



—— ناصر الحلواني – مصر

مضى المهاجر بقلبه المطمئن خارجا من داره، وصار إلى سبيل الساعين في الأرض، يطلبون ما كفله الرحمن لهم، تمتلئ نفسه بيقين محبته لربه، فكان إلى رزقه، بشبابه النضر، يفور بقوة نهار العمر ، وطاقة فطربة كنواة في عمق جبل صلد من إيمان وتقوى.

وبين شمس منهمرة القيظ، وصحراء تفيض بصهدها، يمضى الفتى بفتوة فاترة من أثر الحرارة المحيطة، يجتاز لحظة وهن بشري عابرة، يرصدها الشيطان، فما فوَّتَها، فسَرى كنقيع السم إلى القلب، ووسوس فيه:

- أيها الصالح، تمهل قليلاً، وإسترح لحظة، في ظل دار أخيك الأنصاري!..

فتباطأ إلى الجدار المبنى من طين، فدنا من الباب المعمول من أعواد القصب الجاف، ولم يكن ظل.

وكانت غفلة غَشيت روحه، فألقى ببصره عبر على من أغواه. قصبات الباب الموارب، من فرجات لا يلمَحُهَا إلا من أخذ الشيطانُ بعينيه إليها، إلى المستورة في كنَّها، تَتَبَرَّدُ، آمنة إلى انفرادها، وتقوى العابرين، فغُشِّيَ على تقواه، وإنسدات ستارة الغفلة على نفسه المطمئنة، فغاب قلبه لبرهة، بمقدار نظرة، أتبعَهَا بنظرة.

نظرةً، انطلقت كشظية عاجلة، سرعان ما ووحى يكشف ما جناه■



انزوت، وخبَت، فثاب إلى تقواه، وإدراك لغضب الله، فاشتعلت النارُ في روحه، وإنكشفت غيمة الذهول عن قلبه وما حواه، فانهزم الذنب تحت ثقل يقينه بأن الرقيب في علاه يراه، فغاضت معصية اللحظة إلى قاع الندم، وحام بعينيه في الأرجاء، فما عثر

جرَّ ما بقى من ذاته المثقلة بالذنب، وفرَّ إلى جبال الوحشة، يلوم النفس، وبهرب من عذاب عظيم، عارضاً قلبه على صهد الصخور القاسية، وألم الوحدة النائية، ومرارة الإثم الجليل، لا ينطق إلا: يا وبلاه!.

مترددا بين اللوذ بالتوبة، والخوف من الأوبة،



إعداد: شمس الدين درمش



## رحيل الأستاذ الدكتور عبد القدوس أبو صالح (رحمه الله)

نعت رابطة الأدب الإسلامي العالمية الأستاذ الدكتور عبد القدوس أبو صالح الذي وافاه الأجل بوم الثلاثاء (١٩ شعبان ٤٤ ١هـ، الموافق ٢٢/٣/٢٢م)، في مدينة الرباض عاصمة الملكة العربية السعودية. والدكتور عبد القدوس أبو صالح رئيس رابطة الأدب الإسلامي العالمية، ورئيس تحرير تحرير مجلة الأدب الإسلامي. وقدمت الرابطة تعازيها ومواساتها إلى أهله وذويه، وإلى أعضاء رابطة الأدب الإسلامي في العالم.

نسأل الله سبحانه وتعالى أن يتغمد الفقيد الكريم بالرحمة والرضوان، وأن يسكنه فراديس الجنان، وأن يرزق أهله الصبر والسلوان. إنا لله وإنا إليه راجعون.

الأستاذ الدكتور عبد القدوس أبو صالح سيرة ومسيرة أدبية وعلمية ولادته، ونشأته:

ولد د.عبد القدوس بن محمد ناجى أبو صالح في مدينة حلب بسوريا في ١٩٣٢/٧/٢٨م. ونشأ في كنف والده الشيخ العالم الفقيه محمد ناجى أبو صالح رحمه الله، فتربى هو واخوته على قيم الإسلام الخالدة.

#### دراسته، ومراحل تعليمه:

تلقى عبد القدوس أبو صالح مراحل التعليم الأساسية المختلفة في مدارس مدينة حلب وحصل على الشهادة الثانوية عام ١٩٤٩م.

حصل على إجازة في الآداب (قسم اللغة العربية) من كلية الآداب في جامعة دمشق عام ١٩٥٤م، وعلى دبلوم التربية من كلية التربية في جامعة دمشق عام ١٩٥٥م، وعلى ليسانس في الحقوق من كلية الحقوق في جامعة دمشق عام ١٩٥٩م. وحصل على الماجستير في

آداب اللغة العربية من كلية الآداب في جامعة القاهرة عام ١٩٦٤م، ورسالة الدكتوراه في الآداب في اللغة العربية من كلية الآداب بجامعة القاهرة، بتقدير مرتبة الشرف الأولى سنة ١٩٧١م.

#### أعماله، ومسؤولياته:

عمل مدرِّسًا في وزارة التربية والتعليم في مدارس مدينة (حلب) من عام ١٩٥٥م حتى عام ١٩٦٢م. ثم انتقل عام ١٩٦٢م للعمل أستاذاً في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في كلية اللغة العربية لمدة تقارب الأربعين عاماً. نقل إلى كلية المعلمين بالرياض بناء على رغبة وزير التربية والتعليم معالي د. محمد أحمد الرشيد للنظر في مناهج الكلية، وقد درس فيها مدة خمس سنوات. تعاقد بعدها مع جامعة الأمير سلطان الأهلية بوظيفة مستشار غير متفرغ لسنة كاملة.

يعد الدكتور عبد القدوس أبو صالح من مؤسسي رابطة الأدب الإسلامي العالمية، تفرغ للعمل فيها، واختير نائباً لرئيس الرابطة منذ إنشائها، ورئيساً لمكتب البلاد العربية حتى عام ١٤٢١ه – ٢٠٠٠م. حيث انتخبه مجلس أمناء الرابطة بالإجماع رئيساً للرابطة خلفاً لسماحة الشيخ أبي الحسن الندوي حرحمه الله –. وهو يتولى بالإضافة إلى ذلك رئاسة تحرير مجلة الأدب الإسلامي منذ صدور عددها الأول في رجب عام ١٤١٤ه /الموافق كانون الأول عام ١٩٩٣م، وحتى وفاته.

أشرف خلال تدريسه على كثير من رسائل الماجستير والدكتوراه، وأسهم في العديد من المؤتمرات ولجان التحكيم.

#### مؤلفاته:

كتب الأستاذ د. عبد القدوس أبو صالح عدة مؤلفات مفيدة نذكر منها:





- يزيد بن مفرغ الحميري وشعره، نشر دار الرسالة، بيروت، ط٣، ١٤١٤ه/١٩٩٣م.
- تحقيق وشرح ديوان ذي الرمة، لأبي نصر الباهلي (صاحب الأصمعي)- ط١، نشر مجمع اللغة العربية بدمشق، ۱۳۹۳ه/۱۹۷۳م. ط٤، نشر دار الرشيد بدمشق ۲۹۱ه/۲۰۰۸م.
- تحقيق كتاب العفو والاعتذار للرقام البصري (صاحب ابن درید)- ط۱، نشر جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ١٤٠١ه/١٩٨١م. ط٢، نشر دار البشير في عمان ١٤١٣هـ/١٩٩٦م.
- من شعر الجهاد في العصر الحديث بالاشتراك مع الإسلامي مسيرة وتاريخ،
  - د. محمد رجب البيومي، ط١، نشر جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ١٤٠٥هـ/١٩٨٥م.
  - مذكرات الدكتور معروف الدواليبي، نشر مكتبة العبيكان بالرباض ٢٢٤١ه/٥٠٠٢م.
  - أحاديث وأسمار ، نشر المؤلف، دار مصر للطباعة، ٢٣١ه/١١١م. وبضم بين دفتيه ٢٢١ مقالة، في ٥٥٠ صفحة، وجاءت المقالات في محورين رئيسيين، هما: التراث، والمعاصرة، وتفرع كل منهما إلى دوائر جمعت موضوعات متماثلة في مضمونها، متنوعة في مفرداتها.
  - الثلج الأحمر، قصة للأطفال، من إصدارات رابطة الأدب الإسلامي العالمية، نشر دار الحضارة بالرياض.

#### وله عدد من الأبحاث المهمة هي:

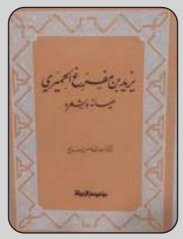
دور الأدب الإسلامي في الوحدة الإسلامية، وقضية الأدب الإسلامي، وشبهات حول الأدب الإسلامي، ونحو منهج إسلامي في أدب الطفل، وموقف الأدب الإسلامي من العلاقة بين الجنسين، وشعر الدعاء والمناجاة في الأدب العربي، وشعر الحماسة في الأدب العربي القديم، وشعر الحنين في الأدب العربي القديم، وابن شرف القيرواني ورسائل الانتقاد، وازدواج اللغة في المدارس والجامعات، ودور الأدب الإسلامي في الوحدة الإسلامية، والأدب

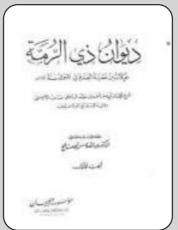
له قصائد لم تجمع بديوان، نشرت في بعض الصحف والمجلات.

وله مقالات عديدة في مجلة الأدب الإسلامي، وقد كتب معظم افتتاحيات الأعداد من العدد الأول حتى العدد/٨٠/آخر عدد صدر بنهاية عام ٤٣٤ هـ/٢٠١٣م.

#### المؤتمرات، والندوات:

حضر الدكتور عبد القدوس أبو صالح المؤتمرات التي مهدت لإقامة رابطة الأدب الإسلامي، وهي: مؤتمر الأدب الإسلامي في ندوة العلماء بمدينة لكنو بالهند جمادي الآخرة عام ١٤٠١ه/ الموافق نيسان ١٩٨١م. ندوة الحوار حول الأدب الإسلامي بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة في رجب عام ١٤٠٢ه/



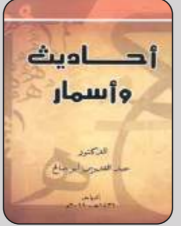


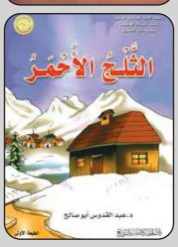
الموافق أيار ١٩٨٢م. ندوة الأدب الإسلامي في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرباض في رجب ١٤٠٥ه/الموافق نيسان ١٩٨٥م.

وفى مسيرة رابطة الأدب الإسلامي العالمية حضر المؤتمرات العامة الثمانية للهيئة العامة، والدورات السبع عشرة لمجلس الأمناء، والمؤتمرات التي عقدت بالتزامن مع الهيئة العامة، وهي: ندوة أدب الأطفال، في إستانبول بتركيا في المدة ١٠ - ١١/١٦ هـ، الموافق ۱۱-۱۷/۸/۱۷-۱۱م. وندوة (تقريب المفاهيم في قضايا الأدب الإسلامي)، في إستانبول في المدة ٥-٨/٣/٨ ١٤١٤. الموافق ۲۲ - ۱۹۹۳/۸/۲۵ وندوة تكريم الشيخ أبى الحسن الندوي رحمه الله-، والملتقى الدولي الأول للأديبات الإسلاميات في المدة ۱۸-۱۹/۱۶/۱۲۱۱ه، الموافق ۳۱/۷ - ۱۹۹۹/۸/۱ م، والندوة الثانية لتقربب المفاهيم عن الأدب الإسلامي، وذلك في المدة ٦- ٩/٦/٦١ه، الموافق

١٥- ٢٠٠٢/٨/١٨. وندوة الأدب الإسلامي والموقف من الآخر، من ١٤- ٥١/٧/١٥ ه، الموافق ١٩ - ١٠ / ٨/٢ م. وندوة بعنوان (فاعلية

الغفو والاعتذار





الإعلام لرابطة الأدب الإسلامي) في مؤتمر الهيئة العامة الثامن بإستانبول.

كما حضر الدكتور عبد القدوس أبو صالح مؤتمرات وندوات كثيرة في مكاتب الرابطة خارج السعودية، أو أقيمت بالتعاون مع جهات أخري، ومنها:

ندوة الأدب الإسلامي، ندوة العلماء، مكتب الهند، لكنو، نوفمبر ١٩٨٧م. والأدب الإسلامي مفهومه وخصائصه، كلية الدراسات العربية، جامعة المنيا بمصر، مكتب القاهرة ١٩٩٠/١/٢٨م، وندوة الأدب الإسلامي، مركز أوكسفورد للدراسات الإسلامية، بربطانيا، ١٩٩٤/٨/٢٩م. وندوة تكريم نجيب الكيلاني، وتوزيع جوائز مسابقة القصة القصيرة والرواية التي أجرتها الرابطة، بجمعية الشبان المسلمين بالقاهرة، مكتب القاهرة ٣/٤/٥٩٩م، وندوة الأدب الإسلامي: الواقع والطموح، جامعة الزرقاء الأهلية، رابطة الجامعات الإسلامية، مكتب الأردن، في المدة ١٨-

١٤٢٠/١/٢٠ه، الموافق ٤- ٦/٥/٩٩٩م، ومؤتمر الأدب الإسلامي في خدمة الدعوة، جامعة الأزهر ، ورابطة الجامعات الإسلامية، ورابطة





الشعر الإسلامي، بمناسبة اختيار صنعاء عاصمة الثقافة العربية، بالتعاون مع مؤسسة الإبداع للثقافة والعلوم والآداب، والمكتب الإقليمي للرابطة في اليمن، في المدة ٩-١٤٢٥/٧/١ه، الموافق ٢٥- ٢٠٠٤/٨/٢٦م، ومؤتمر الأمة الإسلامية في مواجهة التحديات، رابطة العالم الإسلامي، مكة المكرمة، محاضرة: دور الأدب الإسلامي المعاصر في الدعوة إلى الوحدة الإسلامية، ٢-٥/١٢/١٢ه، الموافق ٢٥-٢٠٠٤/١/٢٨م، والمؤتمر الدولي الثالث بعنوان: نحو إسهام عربي إسلامي في الحضارة الإنسانية المعاصرة، منتدى الوسطية للفكر والثقافة بعمان، الأردن، بحث بعنوان: الأدب الإسلامي والتحدي  $-\Lambda$  الفنى، في المدة -7-4/1/1 اهـ، الموافق ١٠/٩/١٠م. وأسابيع الأدب الإسلامي الثلاثة في السودان في المدة (١٤٢٤هــ/٢٠٠٣م) إلى

الأدب الإسلامي، في المدة ١١- ١٣/٣/٣٤ه. الموافق ٢٥-/٦/٢٧م، والمؤتمر الإسلامي العالمي في لاهور، باكستان، مكتب باكستان، من ٣- ١١/٥ /٢٠٠٠م، وندوة الأدب الإسلامي في عهد خادم الحرمين الملك فهد، مركز الملك فهد الثقافي، المكتب الإقليمي بالرياض، ١٤٢٢/١٢/١ه، الموافق ٢٠٠٢/٢/٢م، وندوة الأدب الإسلامي الأفريقي المكتوب باللغة العربية (من أجل أدب إسلامي فاعل ومتفاعل) دورة عثمان بن فوديو، الجامعة الإسلامية بالنيجر، بالتعاون مع المكتب الإقليمي للرابطة بالمغرب، والمنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة (إيسيسكو)، ١٨-٢٠٠٠٢/٤/٢٠م، وندوة عالمية الأدب الإسلامي، جامعة الملك فيصل، بإنجامينا في تشاد، بالتعاون مع مرکز رسائل النور بترکیا ٥-٧/١٠/٧م، وندوة الأدب الإسلامي في اليمن، ومهرجان



(٢٠٠٨ه/ ٢٠٠٧م)، والملتقيات الدولية للأدب الإسلامي بالمغرب: أقامها المكتب الإقليمي للرابطة بالمغرب، وهي توازي مؤتمرات الهيئة العامة للرابطة وندواتها الأدبية، وقد أقيمت ستة ملتقيات ما بين (١٤١٤هه/١٩٩٤م) إلى (٢٣٤هه/ ٢٠١١م).

حضر مؤتمرات أخرى عقدت بالتعاون مع جامعات عربية وإسلامية وأجنبية في مصر والجزائر، والأردن، والسودان، واليمن، وباكستان، والهند، وماليزيا، وإندونيسيا، وانكلترا، والبحرين، والإمارات العربية المتحدة.

كما حضر مؤتمرات وندوات كثيرة عقدت في السعودية في (الرباض والمدينة، ومكة، وجازان، وأبها، وبريدة)، بدعوة من رابطة العالم الإسلامي، والندوة العالمية للشباب الإسلامي، والأندية الأدبية، إضافة إلى حضوره الدائم للندوات الخاصة في الرباض مثل الندوة الرفاعية، ثم ندوة الوفاء للشيخ

أحمد محمد باجنيد، واثنينية الشيخ عثمان الصالح، وأحدية د. راشد المبارك، وثلثوية د. محمد المشوح، مديراً، ومتحدثاً، ومشاركاً.

استضافته عدد من الأندية الأدبية في السعودية: نادي الرياض، ونادي أبها، ونادي القصيم، ونادي جازان، ونادي الأحساء، لإلقاء محاضرات عن الأدب الإسلامي. وكان متابعا دائما للندوات والأمسيات التي يقيمها المكتب الإقليمي لرابطة الأدب الإسلامي العالمية في السعودية بالرياض منذ إنشائه رسمياً عام ١٤٢٠ه.

وقد تمّ تكريمه في اثنينية عبد المقصود خوجه ٣/٨/١٤١٦هـ، الموافق ٥٦/١٢/٥ م. وفي ندوة الوفاء بالرياض عند الشيخ أحمد محمد باجنيد بتاريخ ٢٠١٤/١٢/١هـ، الموافق ٣/٢/١١م، وحضر الأمسية كوكبة من الأدباء والمثقفين، وجمع كبير من رواد الندوة، ومحبى الدكتور أبو صالح■



#### حفلة عزاءودعاء للدكتورعبد القدوس أبو صالح وآخرين

مكتب باكستان – محمد زاهد

أقامت رابطة الأدب الإسلامي فرع باكستان مجلس عزاء ومواساة ودعاء لعدد من كبار الشخصيات العلمية والأدبية الذين انتقلوا إلى رحمة الله تعالى في غضون عدة أشهر ماضية، من أبرزهم فضيلة رئيس رابطة الأدب الإسلامي بالرياض الدكتور عبد القدوس أبو صالح، وفضيلة أستاذ الحديث بدار العلوم في كراتشي الشيخ محمود أشرف العثماني، وفخامة رئيس باكستان الأسبق السيد رفيق تارر ، وفضيلة المقرئ الشيخ رونق على، وسعادة عميد القسم العربي بجامعة بنجاب الدكتور خالد داد ملك، رحمهم الله تعالى وغفر لهم. وأقيم المجلس يوم الأربعاء ٣٠ مارس/آذار ٢٠٢٢م، في جامع المفتى محمد حسن، برحاب الجامعة الأشرفية، في مدينة لاهور. وتضمنت فقرات الحفل تلاوة آيات من القرآن الكريم، وتقديم مدحة الرسول صلى الله عليه وسلم. وإلقاء الكلمات من أصحاب



الفضيلة والسعادة: الشيخ سعيد يوسف نائب رئيس هيئة وفاق المدارس العربية باكستان، والدكتور سعد صديقي، والأستاذ مسعود العثماني، والأستاذ سعود العثماني، والدكتور حامد أشرف الهمداني، وكانت الكلمة الختامية والدعاء لفضيلة راعى الحفل الشيخ الحافظ فضل الرحيم الأشرفي رئيس مكتب رابطة الأدب الإسلامي في باكستان، ورئيس الجامعة الأشرفية بلاهور.

#### حفلة تأبين الدكتور عبد القدوس أبو صالح فيندوة العلماء

مكتب الهند - د.محمد وثيق الندوي

عقد مكتب رابطة الأدب الإسلامي العالمية لشبه القارة حفلة تأبين على وفاة الأستاذ الدكتور عبد القدوس أبو صالح رئيس رابطة الأدب الإسلامي العالمية ورئيس تحرير مجلة "الأدب الإسلامي" في ٢٦ مارس ٢٠٢٢م، وذلك في قاعة المجمع العلمي الإسلامي بندوة العلماء، برئاسة البروفيسور محمد محسن العثماني الندوي، وحضور نخبة مختارة من أصحاب العلم والفكر والأدب، وفي مقدمتهم الدكتور شفيق أحمد خان الندوي (دهلي )، والدكتور سليم الرحمن خان الندوي (اليابان)، والدكتور محمد أكرم الندوي (أكسفورد، لندن)، والأستاذ عمير الصديق الندوي (أعظم جراه)، والأستاذ محمد علاء الدين الندوي (عميد كلية اللغة العربية وآدابها بدار العلوم لندوة العلماء)، والأستاذ جعفر مسعود الحسني الندوي الذي تمّ تعيينه أميناً عاماً لرابطة الأدب الإسلامي العالمية لشبه القارة الهندية، خلفًا للشيخ محمد واضح رشيد الحسنى الندوي الأمين العام السابق، والدكتور محمد وسيم الصديقى الندوي، والأستاذ قيصر حسين الندوي، والأستاذ رشيد أحمد الندوي، والأستاذ مشهود السلام الندوي، والأستاذ فخر الدين طيب الندوي، والأستاذ أنيس أحمد الندوي،



والأستاذ عبد الرحيم الندوي، والأستاذ محمد وثيق الندوي، والأستاذ سلمان نسيم الندوي (أساتذة جامعة ندوة العلماء) وآخرون.

وبهذه المناسبة تحدث كل من الدكتور شفيق أحمد خان الندوي، والدكتور محمد أكرم الندوي والبروفيسور محمد محسن العثماني الندوي،. وبدئت الحفلة بتلاوة آيات من الذكر الحكيم تلاها الدكتور سليم الرحمن خان الندوي، وأدار الحفلة الأستاذ عمير الصديق الندوى مدير مجلة "معارف" الأردية الشهيرة.



هذا، وسجلت رسائل أخرى البعد الاجتماعي، والفصل في الأدب الإسلامي بعنوان: "المشاعر الأسربة عند شعراء الرابطة" رسالة دكتوراه، و "شعر الطفولة عند شعراء الرابطة عمر بهاء الدين الاميري، محمود مفلح، عدنان النحوي أنموذجا" في الجامعة الإسلامية بلبنان رسالة ماجستير.

#### الالتزام والإبداع فشعر مجلة الأدب الإسلامي

بالجامعة العراقية قسم اللغة المذكورة في أعداد مجلة الأدب العربية ببغداد، رسالة ماجستير الأسلامي. بعنوان: الالتزام والإبداع في شعر (٤١) إلى العدد (١٠٠).

> هدفت الرسالة التي قدمتها الطالبة (رقية حسين كاظم) إلى مناقشة الالتزام والإبداع في شعر مجلة الأدب الإسلامي، واستقراء الآراء المتعددة حول الأدب الإسلامي، وبيان تحقيق التوافق بين الفكرة الإسلامية، والتعبير الفني عند هؤلاء الشعراء

نوقشت في كلية الآداب من خلال نصوصهم الشعربة

تنقسم الرسالة إلى خمسة

مجلة الأدب الإسلامي من العدد فصول، تضمن الفصل الأول البعد الديني، والفصل الثاني الثالث البعد السياسي والوطني، والفصل الرابع البعد الوجداني، والفصل الخامس الدراسة الفنية. وقد أشرف على الرسالة الدكتور شاكر محمود عبد السعدى، ونوقشت عام ٢٤٤١ه/ ۲۲۰۲۱.

#### الرمزي شعرالد كتورعدنان بن علي رضا النحوي

الجامعة العراقية قسم اللغة العربية المصيربة فلسطين. ببغداد رسالة ماجستير عن الرمز في شعر الدكتور عدنان بن على رضا النحوي.

الطالب بهاء فالح خضير على الأمة الكبرى، وفي الثاني تحدث إلى إظهار إبداع الدكتور عدنان النحوي في الأدب والشعر والعلوم الأخرى، وإظهار دوره في استخدام الرمز في الدعوة الإسلامية، وحث المسلمين على العودة إلى تاريخهم والخارجية عند الشاعر النحوي.

ناقشت كلية الآداب في وقيادة ونصرة قضية الأمة

تضمنت الرسالة ثلاثة فصول، تحدث الباحث في الفصل الأول عن حياة الدكتور عدنان النحوي، تهدف الرسالة التي قدمها ومنجزه العلمي والإبداعي، وقضايا عن الرمز في شعر النحوي، وتناول الرمز التاريخي والديني والطبيعي والرثاء، وفي الفصل الثالث تناول الدراسة الفنية والموسيقي الداخلية



وقد أشرف على الرسالة الدكتور أحمد عبد الرزاق خليل، ونوقشت عام ١٤٤٣هـ/٢٠٢م.



#### الرؤية النقدية في أعمال الدكتوروليد قصاب

نوقشت في كلية الآداب في الجامعة العراقية قسم اللغة العربية ببغداد رسالة ماجستير عن الرؤية النقدية في أعمال الدكتور وليد قصاب.

تهدف الرسالة التي قدمها الطالب أحمد حسين أحمد عجيل الجنابي، إلى تسليط الضوء على الأعمال النقدية للدكتور وليد قصاب، وإظهار آرائه النقدية المعاصرة في قضايا الأدب والنقد القديم والحديث.



واشتملت الرسالة على ثلاثة

فصول، تضمن الفصل الأول الرؤبة النقدية في قضايا النقد القديم عند وليد قصاب، وجاء الفصل الثاني دراسة الرؤية النقدية في قضايا النقد الحديث عند وليد قصاب، وفي الفصل الثالث تحدث الباحث عن ملامح المنهج النقدى عند وليد قصاب. وقد أشرف على الرسالة الدكتور شاكر محمد عبد السعدى، ونوقشت عام ١٤٤٣ه/ ۲۰۲۱م.

#### حراسة اللغة الفصحى تأليف د. جبران سحارى

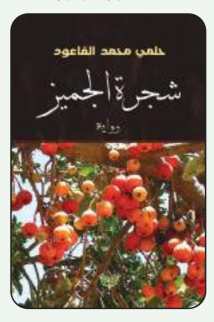
صدر كتاب (حراسة اللغة الفصحي ومكانتها في الدين والحياة) من تأليف الدكتور جبران بن سلمان سحاري؛ الأستاذ المساعد بكلية الشربعة في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، عضو الرابطة. وقد صدره المؤلف بمقدمة عن فضل اللغة العربية في النصوص وأهميتها في فهم الأحكام الشرعية، وتلاها فصلان: الأول عن مكانة اللغة العربية في الدين، والثاني: عن مكانتها في الحياة والحوار والتحليل الأدبي والذوقي.



وأبان د. جبران سحاري عن أهمية اللغة العربية في فهم الأحكام الشرعية، وأثر

اللغة العربية في معرفة علوم القرآن وتفسيره وبالاغته، وفي فهم الحديث النبوي وشرحه، ومكانة اللغة العربية في الحياة، ومكانة اللغة وأهميتها في التحليل الأدبي والذوقي. ثم أورد نماذج من النصوص الشعربة في أهمية اللغة العربية، وختم بذكر الفوائد التي نجنيها من حراسة اللغة الفصحى. ويقع الكتاب في (۳۷۰) صفحة من القطع المعتاد، وصدرت الطبعة الأولى عن شركة النخبة المثقفة للنشر والتوزيع، ٤٤٣ه.

#### شجرةالجميز



هذه أحدث روايات الأستاذ الدكتور حلمي محمد القاعود، تعرضها دار النابغة في معرض القاهرة الدولي للكتاب. قال عنها الناقد الأستاذ الدكتور أبو المعاطي الرمادي في دراسة طويلة: "(شجرة الجميز) ليست صورة للحياة في قرية مصرية، برع المؤلف في رسم ملامحها، وغاص بالمتلقي في أعماقها؛ إنها بحث في العلاقات الإنسانية، فما بين شخصية الجدة التي (بخرت) الشجرة وأحضرت من يقرأ القرآن بجوارها حتى تطمئن نفسها ويزول حزنها وتعود للإثمار، وشخصية حلمي الباكي لحظة قطعها لبناء بيته، وبين شخصية نائب العمدة، وشيخ البلد، مساحة للتفكر في طبيعة النفس البشربة، ودعوة للتبصر.

تقع الرواية في (٢١٠) صفحات من القطع المتوسط. ويذكر أنه صدر للدكتور القاعود عدد من الروايات والقصص، منها: الحب يأتي مصادفة، ورائحة الحبيب، وشغفها حبا، ومحضر غش، وشكوى مجهولة، والرجل الأناني، واللحية التايواني، والشمس الحارقة.

#### رواية مجلة الأنس تأليف د. حلمي القاعود

يرصد المؤلف التحولات الاجتماعية والسياسية والثقافية التي طرأت على المجتمع المصري منذ الستينيات رصدًا فنيًا ممتعًا، معتمدًا على لغة فصيحة سلسة (سردًا، ووصفًا، وحوارًا)، ومستغلا طاقات النص القرآني، والحديث النبوي الشريف، والشعر الغامي، والمثل الشعبي، والمقال الصحفي، والنص التاريخي والمقال الصحفي، والنص التاريخي بحرفية عالية جعلتها تنصهر داخل المتخيل الحكائي، وتتحاور مع مكوناته لصناعة الحدث المقنع، والمشهد السردي المعبر.



(مجلة الأنس) بما فيها من رمزية شفيفة، شهادة على العصر يدلي بها سارد مشاهد

عليم، نظر للمجتمع من فوق قمة عالية مكنته من رؤية منمنمات الواقع، راسمًا لوحة تجمع المتناقضات بأشكالها كافة.

في (مجلة الأنس) يعيد التاريخ نفسه، فالحاضر فيها امتداد لماض، لكنه حاضر لا يخلو من نتف بياض تبشر بنور قاده.

صدرت الطبعة الأولى للرواية عن دار البشير بالقاهرة، ٢٤٤٣هـ/٢٠٢م، في (١٩٢) صفحة من القطع المتوسط.

## الانفلات الفني؟!

عرف الناس كلمة الانفلات مصحوبة بكلمة الأمنى، للدلالة على الأوضاع التي تنتشر فيها الفوضى والاستهانة بحياة الإنسان وكرامته، فلا يحكمها نظام ولا ضبط؟! وهذا الانفلات يكون في مدينة أو دولة أو منطقة، ولكنه لا يشمل العالم كله، وببقى الكثيرون في منجاة منه!.. وقد عبر القرآن الكربم عن أهمية الأمن في حياة الناس، فجعله كالطعام الذي يرد غائلة الجوع: ﴿الَّذِي أَطْعَمَهُم مِّن جُوع وَآمَنَهُم مِّنْ خَوْفٍ ﴾ (قريش: ٤).

أما الانفلات الفني فإن ساحته واسعة ممتدة، ولا سيما مع انتشار الفضائيات، والعربية منها بالذات!.. فأتيح للأغاني والمسلسلات التي لم يكن يُسمح لها أن تُذاع بسبب الرقابة التي تراعى الذوق العام والقيم والأعراف أن تنتشر في الآفاق!!

ففي الخمسينيات من القرن الماضي، كان لبعضهن تسجيلات تُعد محتشمة إذا قيست بما يُقدم اليوم، فلم تكن تُذاع، بل تُباع في محلات وشوارع يترفع عنها أصحاب الذوق والعقل.

ونحن اليوم أمام طوفان يزداد، بحيث أصبح كل من يربد.. يقدم ما يربد، وبفعل ما يربد، ليس يمنعه من ذلك إلا الرقابة الذاتية التي أصبحت غائبة عند كثيربن.

فمن ينقذ الذوق العام حتى من بعض ما يسمى بالأغانى والمسلسلات والأناشيد الإسلامية، وقد حمل بعضها مفاهيم تصطدم بالعقيدة، وتخدش وجهها الجميل؟!

في قناعتي أن ما يمر بنا من انفلات فني سيكون مرحلة يتمخض عنها موقف تعود فيه للذوق العام أصالته، وللقيم والأعراف مكانتها، وهو ما يلاحظ الكثيرون بدايته



يحيى حاج يحيى - سورية