

### هل الجديد هدف ي حد ذاته؟

القراءة حتى اللحظة الأخيرة

محمد واضح رشيد الندوي مرييا جليلاً

د. شفيق أحمد خان الندوي

د. وليد قضاب

البعد الإسلامي والأخلاقي يشعر سيف المري

د.محمد سيف الإسلام بوفلاقة

# الحضور العربي في الرواية العالمية

د. عبدالرزاق حسين



الرسول العربي في نماذج من تأصيل المصطلح الإسلامي

عبدالوهاب سلطان الديروي



#### رسرح الله الرجون الرجري

#### هل الجديد هدف في حدَّ ذاته؟

هدفا في حدّ ذاته. صار (بدعة) سواء أكان الجديد الذي يحمله خيراً أم شراً، جميلاً أم قبيحاً شاذاً.. المهم أن يكون مخالفاً للمألوف، خارجاً على معهود الناس وعرفهم، هادماً ما تقدّمه من إنجاز، حتى كأنّ التاريخ قد بدأ به.

يتحدّث عن أزمة الأدب الفرنسي في القرن العشرين-فذكر من وجوه هذه الأزمة أن التجديد في هذا الأدب قد صار (دُرجة) أي «تقليعة»، يقول: «لقد قررت الدّرجة أن كلُّ ما هو جديد مقبول، وأن فكرة التجاوز والتقدم هي الشرط الضروري للقيمة. إنّ هذا الخطأ الهائل.. لا يؤخذ بالحسبان.. إنّ فكرة (الإتقان) تنفى فكرة التقدم..)(١).

إن ما يحصل في الفكر الغربيّ الحداثيّ، وفي مذاهبه ومناهجه هو - في غالب الحالات - انقلاب من النقيض إلى النّقيض، حتّى أصبح كل جديد يسفّه ما سبقه، وينسفه نسفاً من جذوره، حتى كاد هذا الفكر يتحوّل - بتعبير تيري إيغلتون- إلى مجزرة يذبح فيها الخلف السلف.

إنّ عشق الجديد لمجرّد أنه جديد، واحتقار القديم لمجرّد أنه قديم، هو سفّه في الفكر ؛ لأنه يعني في أبسط صوره- أن تحل معايير «الزمنية» و «العصرية» محل معايير الحقّ والباطل، والجمال والقبح. وهذه معايير لا ترتبط بزمان أو مكان، ولا يحتكرها عصر دون عصر. ليس كلُّ جديد خيراً ممّا سبقه، أو أحسن أو أصلح، ولا كلُّ قديم متخلَّفا بائداً. إنَّ الزمن ليس هو معيار الحكم. فالحقّ والباطل، والجمال والقبح، والتخلُّف والتقدّم، وما كان من هذا القبيل، لا يرتبط بزمان، أو مكان أو قوم، بل هو موجود في كل زمان ومكان وعند جميع الأقوام. وهذا ما عبر عنه أدقّ تعبير الناقد العربي ابن قتيبة، وهو يتحدّث عن قضية القدم والحداثة، واضعاً لذلك أسساً عقلية وشرعية وواقعية متقدّمة، يقول ابن قتيبة: «لم يقصر الله العلم والشّعر والبلاغة على زمن دون زمن، ولا

يبدو للمتتبع للفكر الغربيّ أنّ التجديد فيه قد أصبح خصّ به قوماً دون قوم، بل جعل ذلك مشتركاً مقسوماً بین عباده فی کل دهر..

وإذا كان هذا هو حال الفكر الغربيّ الحديث؛ فإنّ مجموعة من الأسئلة حول التعامل العربي مع هذا الفكر لا بدّ أن تبحث عن إجابات لها:

وهذا ما عبر عنه الناقد الفرنسي ألبير ليونار - وهو - إلى متى سيظلُ مثقفونا يجرون وراء هذه المذاهب والمناهج التي تولد في كل يوم في الغرب، والتي - كما ذكرنا - ينسف بعضها بعضاً، ويلعن آخرها أوّلها، في حلقة لا تنتهي، ولا يبدو أنها ستنتهي؟ إلام سيظلُ العقل المسلم لاهثاً وراء ما يقوله فلان وعلان من أدباء الغرب ونقاده ومفكريه، لا شغل له إلا تتبعه: بترجمة، أو تفسير، أو تطبيق، ثمّ يرمى به عندما يرمى به مبدعه؟

- هل تعطُّل العقل العربيّ والعقل المسلِّم عن مجرّد التفكير في إنتاج شيء خاص به؟ وعلام التوهم والإيهام -من خلال الاستغراق المتواصل في الاشتغال بالفكر الغربي - أنه لا شيء عندنا يستحقّ أن نشتغل عليه، أو ننظِّر له، أو نحاول أن نصنع منه شيئاً خاصًّا بنا؟ هل بذل أدباؤنا ونقادنا العرب والمسلمون من الجهد لإنتاج نظرية عربية أو إسلامية ربع، بل عشر، بل ثمن، ما يبذلونه في تتبّع ما يقوله الآخر؟

إنّ هذا كلّه لا يعنى - بطبيعة الحال- أن ننصرف عن هذا الفكر الغربيّ، أو أن نغلّق الأبواب من دونه، أو نحسب أنه رجسٌ كلُّه. إنَّ هذا لا يفعله عاقل، ولا تنهض حضارة لأمّة من الأمم لا تستفيد ممّا عند الآخرين، ولكن هذه الأسئلة هي دعوة إلى التبصر في التعامل مع هذا الفكر، وألا يكون همّنا منحصراً في تتبعه وحسب، والاشتغال به وحده، من غير محاورته على الأقل، أو نقده، أو عدم الانبهار به انبهاراً يفقدنا التوازن، والقدرة على الابتداع.

مدير التحرير

<sup>(</sup>١) أزمة الأدب الفرنسيّ في القرن العشرين، ألبير ليونار، ترجمة زياد العودة، وزارة الثقافة، دمشق: ص٢٢٠.



مجلة فصلية تصدرعن رابطة الأدب الإسلامي العالمية المجلد (۲۸) العدد (۱۰۹) جمادى الأولى - رجب ١٤٤٢هـ كانون الثاني (يناير) - آذار (مارس) ٢٠٢١م

#### رئيس التحرير د. عبد القدوس أبو صالح

نائب رئيس التحرير د. ناصر بن عبدالرحمن الخنين

#### من كُتّاب العدد





أحمد بن يحيى البهكلي



أحمد على يحيى محمد



محمدرشدىعبيد

#### شروط النشركا الجلة

- تستبعد المجلة ما سبق نشره.
- تنشر موضوعات المجلة في حلقة
- تكتب الموضوعات المرسلة على الحاسوب مع ضبط الشعر، ولا يزيد حجم المقال على عشر صفحات.
- يرجى ذكر الاسم ثلاثياً مع العنوان المفصل.

محمودمفلح

- ترسل نبذة قصيرة عن الكاتب.
- توثق البحوث توثيقا علميا كاملا.
- الموضوع الذي لا ينشر لا يعاد إلى
- ترسل صورة غلاف الكتاب، موضوع الدراسية أو العرض، أو صورة الشخصية التي تدور حولها الدراسة أو المجرى معها الحوار.

# الرمول العربي وإزاره فنافئ مراقعين السطاح السلام

#### الإخراج الفني

#### عيسى محمد الهلال

#### المراسلات باسم رئيس التحرير

المملكة العربية السعودية الرياض ١١٥٣٤ ص ب ٥٥٤٤٦ هاتف: ۲۸۲۷۲۲۲۲۲۲۲۰۰۰ ٤٦٣٤٣٨٨ فاکس: ۲۲٤۹۷۰٦ حوال: ٥٠٣٤٧٧٠٩٤

www.adabislami.org E-mail info@adabislami.org

#### الاشتراكات

للأفراد في البلاد العربية ما يعادل ١٥ دولارا خارج البلاد العربية ۲۵ دولارا للمؤسسات والدوائر الحكومية ۳۰ دولارا

#### أسعارييع المجلة

دول الخليج ١٠ ريالات سعودية أو ما يعادلها، الأردن دينار واحد، مصر ٦ جنيهات، لبنان ٢٥٠٠ ليرة، المغرب العربي ٩ دراهم مغربية أو ما يعادلها، اليمن ١٥٠ريالاً، السودان ٢,٥ جنيه، الدول الأوربية ما يعادل ٣ دولارات.

#### م⇔ير التحرير د. وليد إبراهيم قصّاب

سكرتير التحرير أ. شمس الدين درمش

#### هيئة التحرير

د. عبد الله بن صالح المسعود

د. محمد عبدالعظيم بن عزوز

د. علي بن محمد الحمود

#### مستشارو التحرير

- د. عبدالعزيز الثنيان
- د. حسسن الهويمل
- د. رضوان بن شقرون

#### ي هذا العدد

| 0.    | إبراهيم حافظ غريب     | - قصة مهاجر روهينجي من                                |              |                                 | دراسات ا                                     |
|-------|-----------------------|-------------------------------------------------------|--------------|---------------------------------|----------------------------------------------|
|       |                       | الجيل المكافح – خاطرة                                 |              |                                 |                                              |
| ٦٤    | عمر فتال              | – الحفل – قصة قصيرة                                   |              |                                 | ■ الافتتاحية:                                |
| ٦٧    | علاء الدين حسن        | – مع الرسولﷺ – شعر                                    | ١            | مدير التحرير                    | - هل الجديد هدف في حد                        |
| ٧٣    | د.سالم بن رزیق بن عوض | - الرسول ﷺ - شعر                                      |              |                                 | ذاته؟                                        |
| ٧٩    | عبد السلام كامل       | <ul> <li>وقلن نريد شرب الشاي – شعر</li> </ul>         | ٤            | د.عماد الدين خليل               | - القراءة حتى اللحظة الأخيرة                 |
| ٨٤    | ابتسام شاكوش          | - أسنان عائشة - قصّة قصيرة                            | ١٢           | د. محمد سيف الإسلام بوفلاقة     | – البعد الإسلامي والأخلاقي                   |
| Vo    | محمد السلمي           | – لكل يوسف ريح – شعر                                  |              |                                 | في شعر سيف المري                             |
| ٨٦    | نوال مهني             | – نفيسة العلم – مسرحية                                | ٣٦           | د.شفيق أحمد خان الندوي          | - محمد واضيح رشيد الندوي                     |
| 91    | محمد كمآل             | - مقاطع من قصيدة الوجه                                |              |                                 | مربياً جليلاً                                |
|       |                       | الآخر – شعر                                           | ٤٢           | عبد الوهاب سلطان الديروي        | - الرسول العربي نماذج من                     |
| 90    | هاشم فتحي             | – شجون – شعر                                          |              |                                 | تأصيل المصطلح الإسلامي                       |
| 97    | حمدي عمارة            | <ul> <li>- ثورة العصفور – قصة قصيرة</li> </ul>        | 0 8          | د.أحمد يحيى علي محمد            | - الرؤية التراثية العربية                    |
| 99    | زيد بن محمد المنيفي   | - قلب الأم منبع الحب - شعر                            |              |                                 | لِلواقعية قراءة في كتاب                      |
| 1.7   | د.عمر خلوف            | - في هدأة الليل - شعر                                 |              |                                 | أخبار الحمقى والمغفلين                       |
| 1.4   | د. مصطفى عطية جمعة    | - الرزق من الرزاق - قصة                               |              |                                 | لابن الجوزي                                  |
|       |                       | قصيرة                                                 | て人           | محمد رشدي عبيد                  | - من ملامح الفكر الجمالي                     |
| 111   | عبد الرحيم الماسخ     | – عامان – شعر                                         |              |                                 | في رسائل النور مقارنة مع                     |
|       |                       | 113.1.1.11.12                                         |              |                                 | نظيره الرومي                                 |
|       |                       | الأبواب الثابتة                                       | ۸.           | صلاح رشيد                       | - منهج الطاهر مكي في                         |
|       |                       | ■ لقاء العدد:                                         |              | ٠. ب                            | الترجمة من الآداب الغربية                    |
| 77    | حوار: خليل الصمادي    | – مع الشاعر محمود مفلح                                | 97           | أشرف قاسم                       | - سيعود من بلد بعيد سيرة                     |
|       |                       | ■ من تراث الأدب الإسلامي:<br>مَن تراث الأدب الإسلامي: |              |                                 | ذاتية لمجتمع مأزوم للشاعر                    |
| ٥٣    | مسكين الدارمي         | – مكارم الأخلاق – شعر                                 |              |                                 | محمد الشحات                                  |
|       |                       | ■ من ثمرات المطابع:                                   |              | ę ,                             | ■ الورقة الأخيرة:                            |
| ٧٤    | د.عبد الرزاق حسين     | - الحضور العربي في الرواية العالمية                   | 117          | محمد حمادو أحمد                 | الشريط الساحلي                               |
|       |                       | ■ رسالة جامعية:                                       |              |                                 | نصوص إبداعية                                 |
| ١     | عرض: محمد عباس عرابي  | - المضامين الدينية والتراثية                          | _            |                                 |                                              |
|       |                       | في الشعر الأندلسي في                                  | ٩            | محمد عباس علي داود              | ا - ظهر الصباح - شعر                         |
|       |                       | القرن الرابع الهجري                                   | 1.           | احمد بن يحيى البهكلي            | - شوق - ش <b>ع</b> ر<br>نا                   |
|       |                       | للباحثة فائزة رضا شاهين                               | ۲٤           | د.وليد قصاب                     | - روحي فداء محمد – شعر                       |
|       |                       | المغزاوي                                              | ۳.           | هاجر الأحمد                     | ا – مفكرة حمامة – قصة قصيرة<br>ا – 11 ما ي ش |
| 1, 7  |                       | ■ مكتبة الأدب الإسلامي:<br>- قاد من ما النين تألف     | ۳0<br>٤٠     | د.حيدر الغدير                   | - قالوا عليٍّ - شعر<br>  - يقين - شور        |
| ' ' ' | عرض: یحیی حاج یحیی    | - قادم من وراء السنين تأليف<br>دا د اد ادان السده     | ٤١           | سامي أبو بدر                    | - يقين - شعر<br>- الفنند - قدية قديدة        |
| 1     | المدادة في الدين ديية | داود سليمان العبيدي<br>- أذرار الأدر الارالاد         | ٤ /\<br>٤ /\ | ثروت مکاید<br>د أحد کنای السالک | - الخنزير - قصة قصيرة<br> - المداد - شمر     |
| ' ' ' | إعداد: شمس الدين درمش | ■ أخبار الأدب الإسلامي                                | 211          | د.أحمد كوري السالكي             | - الجراد - شعر                               |



# القراءة حتى اللحظة الأخيرة



د.عماد الدين خليل - العراق

القراءة والقراءة والقراءة حتى اللحظة الأخيرة.. تلك هي الصيحة التي يجب أن نرفعها قبالة أنفسنا، وإزاءكل حملة الأقلام من علماء وأدباء الإسلام.. إنها الكلمة الأولى.. كلمة البدء التي تنزل يها كتاب الله.. والفعل الذي يتحتم أن يكون الخيز اليومي للمثقف السلم. طعامه وشرايه.

قد يبدو هذا أمراً اعتيادياً يوم كانت القراءة في العقود الماضية تقليداً سائداً في الحياة الثقافية، لكن الأمر يختلف في العقود الثلاثة الأخيرة.. لقد غزتنا وسائل الترفيه السهلة، وحاصرتنا الهموم والمطالب المعيشية والوظيفية في كل مكان، وأخذ الزمن يضيق علينا الخناق.. الكل يركضون وراء همومهم حتى اللهاث وما تبقى من وقت يستلقون فيه على جنوبهم نائمين أو باحثين عن الثقافة المتضحلة السهلة الميسورة التي تنسجم وأعياؤهم المقيم ولا تكلف جهداً عقلياً.. قراءة الصحف والمجلات ودوربات تزجية الفراغ..

إننى أعرف جيداً حشود المثقفين الإسلاميين، وغير الإسلاميين بطبيعة الحال، بل أعرف العديد من الكتاب أنفسهم لا يكادون عبر الزمن الأخير يقرؤون شيئاً ذا قيمة.. فماذا نتوقع أن تكون النتيجة؟ وكيف تكون

النصيحة بالقراءة شيئاً مستهلكاً؟ إن الأمر جد، إذا استعملنا عبارة الكاتب الفرنسي (يونسكو)، وقبالته يجب أن نفعل شيئا وإلا استهلكنا الوقت، وفقدنا القدرة شيئاً فشيئاً على أن نقدم للحركة الثقافية شيئا ذا قيمة.

فإذا تذكرنا أن زمننا هذا، هو في الوقت نفسه، زمن الانفجار المعرفي، وسيول المؤلفات التي تطلع القاصبي والداني. على الناس في كل يوم، وأنه - كذلك - زمن التواصل الثقافي السربع، حيث ينتقل الكتاب من بلد إلى بلد بسرعة الكهرباء، وحيث يترجم عن لغاته الأصلية أسبوعاً بأسبوع، وبوماً بيوم.. إذا تذكرنا هذا عرفنا أن الأمر جد فعلاً، وأنه التحدي الذي تتوء به العصبة أولو القوة .. ولكن لا بدّ مما ليس منه بد.. لا بدّ أن نقرأ ونقرأ ونقرأ ما وسعنا الجهد وحتى آخر حدود الاحتمال والا ضعنا.. القراءة.. القراءة.. القراءة.. من أجل إعادة ترتيب ما كان.. ومحاولة السيطرة على ما هو كائن.. والاستعداد لما سيكون..

هذا ما يمكن أن يقال لكل أولئك الذين يطمحون لأن يقدموا شيئاً ذا قيمة لهذا الدين المتجذر في العالم، والذي ينتظر الزراع لكي يستوي نبته الواعد على سوقه - بإرادة الله سبحانه وتعالى - فيغيظ السماء). به الخصوم والكفار . . (اقرأ) هي التأسيس والمنطق والرؤية ومنهج العمل.. وما لم تصبح خبزنا اليومي.. طعامنا وشرابنا.. نومنا ويقظتنا.. همنا الذي يشعل فتيل القلق والتطلع في عقولنا صباح مساء.. فلن نستطيع أن نكون أكفاء لما يتطلبه هذا الدين وسط دوامة التحديات وصخب التحولات الكبرى بين قرن كرةً أخرى إلى استئناف الدور . . أطلُّ على نهايته وقرن يوشك على العالم منتظراً إشارة الخلاص.

والأدب الإسلامي على وجه الخصوص ينتظر وقوده الذي يجعله أكثر اشتعالاً وأشد تألقا.. إننا لن نستطيع أن نلفت أنظار العالم إلى هذا الخطاب المتميز ، الواعد بالتبديل والتغيير ، ما لم نصب المزيد من الزبت على الحطب المشتعل.. ما لم نصعّد نار الإبداع حتى تصير فناراً عالياً يراه ويستضيء به

والزبت هو القراءة.. هو المتابعة الموصولة لكل ما تشهده ساحات الأدب من معطيات في حلقاتها كافة.. هو الحمّى التي تجعل المرء لا يرتاح إلا بأن يدفن رأسه في بحر الكلمة لكي يتعلم الكثير . . إنها الكلمة الأولى والثانية والثالثة.. وليست الأخيرة.. لأن الأفق سيظل مفتوحاً للمشروع الكبير الذي نحلم به جميعاً: أن نصير أمة من القراء والأدباء والمثقفين كما أراد لنا كتاب الله سبحانه وتعالى أن نكون.. بهذا وحده يمكن أن نجابه تحديات العصر ومتغيراته، وأن نجعل (كلمتنا) الجميلة المؤثرة، ورؤبتنا للحياة والوجود، حاضرتين في قلب العالم.. قديرتين على اكتساح كل ما لا ينسجم وبتواءم مع مطالب الإنسان.. متجذرتين في الدنيا التي تتناوشها الأعاصير (كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في

إن كلمة (اقرأ) التي تنزلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم في غار حراء.. هي البداية الصحيحة.. وهي فعل إيجابي، وليست أمرا بالنفى.. وكما قادت المسلم أول مرة إلى تشكيل فعله الحضاري المتميز فإنها قديرة على أن تقودنا

إنها ليست نصيحة تقليدية تزجى للقراء، ولكنها أمر إلهي إلى كل مسلم في هذا العالم الذي يضيع

فيه من لا يحاول أن يبذل جهداً استثنائياً في قراءة الأشياء والسنن والنواميس والظواهر والموجودات، والتعرّف عليها..

إن كل قارئ، وكل مسلم، بشكل عام، مدعو اليوم لأن يمضى في درب المعرفة الايمانية، وأشدد على الكلمة.. معرفة الآخر.. ومعرفة العالم من أجل أن يتبين خرائطه جيداً، وبرى بوضوح موضع يحمل رايته المستقلة في خضم هذا الصراع.

قراءتي لم تكن سواء.. فحيناً لا تتجاوز في اليوم الواحد ساعة واحدة أو نصف الساعة.. وحيناً آخر تستغرق منى الساعات الطوال.. وقد يمضى اليوم واليومان دون أن أقرأ شيئاً.. وبالمقابل أجدني أحياناً أتعامل مع الكتاب بنهم عجيب.. فأقرأ صباحاً، وأعود مساء لكي أواصل القراءة.. ثم يجيء الليل لكي يمنحني فرصة أكثر مواتاة لمواصلة القراءة...

في يوم ما كنت أنا الذي أختار زمن القراءة، ومداه.. وبمرور الوقت وتزايد المطالب والهموم، أصبح هو الذي يختارني إذا صح التعبير .. وفي الحالتين تظل القراءة أمراً ملزماً وليست رغبة عابرة... تظل واجباً يومياً أجدني أبذل قصاري جهدي لتلبية مطالبه.. واليوم الذي لا أقرأ فيه يتملكني إحساس بأنه غير محسوب من عمري.. أكثر من هذا.. قدميه في عالم تصطرع فيه القوى.. والوبل لمن لا شيء من التأثم في أنني قد فرطت في واجب ما. ودائماً كانت القراءة، فضلاً عن إضافتها المعرفية، تمنحني المتعة والعذاب معا.. الانسجام أو التوافق مع الذات والأشياء والموجودات حينا.. والتنافر والثورة والإحساس بالمرارة حينا آخر .. ليس - فقط - لأنها توافق قناعاتي في الحالة الأولى، وترتطم بها في الحالة الثانية، وإنما لأنني - أحياناً - لا أفهم في الكتاب الذي أتعامل معه، المعنى النهائي الذي يتوخاه المؤلف، أو القوة الفكرية التي تربط فقراته وفصوله، وتجعلها تتسلسل بهذا الشكل

ويزداد الأمر تعقيدا عندما يدخل المترجم غير المتمرس طرفاً في الموضوع.. حينذاك تستحيل القراءة إلى جحيم لا يطاق.. ولما كانت طبيعتى قد فرضت على منظومة من التقاليد القاسية في مجال القراءة: من مثل أن الكتاب الذي أبدأ قراءته، لا بدّ أن أتمه بأي ثمن.. ومن مثل محاولة الفهم المتكامل لكل مفرداته دون أن أسمح لمفردة معرفية واحدة أن تند عنى.. ومن مثل الرغبة - إلى حد الوسواس التسلطي - في أن أخضعه في ترتيبه المنطقي،

أو ذاك.. القصور قد يكون من جهتى، وأنا أعترف بهذا، ولكن في حالات كثيرة يجيء من المؤلف نفسه الذي لا يعرف كيف يوظف اللغة لحمل الخطاب

إلى الآخرين.

لهندسة معينة تجعله أكثر توافقا مع منظوري العقلى وطريقتي في التعامل مع الأفكار، فلكم أن تتصوروا كيف ستغدو القراءة عذابا متواصلا قد أحمل فيه نفسى ما تطيق وما لا تطيق.

ولكن، من جهة أخرى، قد يستفزني كتاب ما عبر رحلة توافق عجيب لا نشاز فيه أبداً.. وحينذاك تصير القراءة متعة يصعب وصفها.. وأحس حتى أعمق نقطة في كياني أني دخلت دائرة الرضا والانسجام، وأظل سعيداً فرجاً عبر ساعات

النهار.. لا يكدرني شيء.. ولكن كم من الكتب التي قرأتها في حياتي منحتني هذه اللحظات!؟

ثمة ما يجب أن يقال أيضاً.. بالنسبة للكتاب والمفكرين.. إن الكتابة والتأليف تأخذ من وقتهم الكثير، وقد يكون هذا في معظم الأحيان على حساب القراءة.. أليس كذلك؟ ومن هنا أجدني ممزقاً بين إغراء القراءة ومطالب الكتابة التي يبدو أنها لن تكف حتى يغيب الإنسان

في الغالب.. إنك إذا استجبت لنداء ما.. مشروع تأليفي أو بحث أو مقال أو حتى خاطرة، وجدت نفسك مرغما على الانسحاب من دائرة القراءة لكي تتمحض للكتابة حتى إذا أتممت العمل، وتنفست الصعداء، وقلت بينك وبين نفسك: ها قد آن الأوان لكى أتفرغ للقراءة التي طال إليها شوقي واشتد ظمئى .. برز قبالتك مشروع عمل، وربما مشاريع أخرى، أشد إلحاحاً، وأرغمتك كرةً أخرى على أن تقتطع من وقتك الساعات الطوال، وأن تدفن رغبة

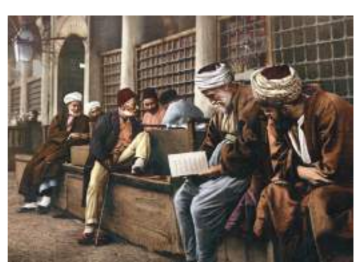


القراءة ونهمها الذي لا يكف، في طبقة بعيدة في أعماقك قائلا: سيجيء ذلك اليوم الذي تلبي فيه الأشواق.. أتراه سيجيء فعلاً؟!

إننى أتذكر - على سبيل المثال - بحنين جارف - ما كان يحدث في الخمسينيات والستينيات.. كان الكتاب هو خبز المثقف اليومي، وكانت المقاهي والحدائق والمكتبات (والكازينوات) والأماكن العامة، فضلاً عن الدور، ساحات لبل الشوق وإرواء الظمأ... وكان التقليد السائد يومها أن من يذهب إلى المقهى، لا بدّ أن يحمل معه كتاباً.. حتى ولو لم يقرأ فيه.. ما الذي تغير عبر العقود التالية، فقلب الأمور رأساً على عقب؟ انظر إلى واقع الحياة في مدننا العربية والإسلامية، فإنك ستجد الناس يركضون.. تتوزعهم مئات المطالب والهموم.. حتى إذا ما أتيحت لهم الفرصة، ووجدوا أنفسهم قبالة ساعة أو ساعتين من الزمن.. سحبهم التلفاز أو الفيديو.. أو في الأقل الرغبة في الاسترخاء والكسل العقلي، تعويضاً عن ساعات الشد النفسي المشحونة عبر رحلة الليل والنهار .. فعلام يقرؤون!؟

هذا هو الذي جعل المواطن العربي وفق آخر

إحصائيات اليونسكو لا يقرأ في العام الواحد سوي أربع دقائق فحسب، في الوقت الذي يقرأ فيه المواطن الغربي مئتي ساعة.. وهذا الذي جعل معاهدنا وجامعاتنا عبر العقود الأخيرة تخرج مجموعات من الأميين.. وهذا الذي يجعل تسعة من طلبة الدكتوراه من بين أحد عشر طالباً لا يقرؤون في العام الواحد كتاباً وإحداً.. فأي شهادة تلك التي سيعلقونها على جباههم الفارغة، وهذا الذي يجعل المعلمين



والمدرسين بل حتى الأساتذة الجامعيين لا يكلفون أنفسهم قراءة كتاب واحد عبر السنة والسنتين؟

نحن - معشر الكتاب - نحاول ما وسعنا الجهد أن نقاوم هذه الظاهرة المخيفة، وأن ننفخ النار في الجذوة الخابية لكي تشتعل مرة أخرى، وأن تمضى لكى تلتهم الكتب وتغري الآخرين بالتهامها.. وأن نرفع - دائماً - شعار: القراءة هي ملح الحياة، وبدونها لن يكون لها طعم أو مذاق

على الإطلاق.. وحتى إننى أصبحت أقرأ في العام الواحد عبر السنوات الأخيرة ما يزيد على الخمسين كتابا.

إننا قبالة معادلة صعبة، وعلينا أن نستجيب لتحدياتها.. لأن أي توقف، ولو الالتقاط الأنفاس، ومراجعة الحساب، سيجعل القطار يفوتنا، وسيمنع عنا الزاد والوقود الذي يعيننا على مواصلة الطربق، ولن يكون بمقدورنا - يومها - أن نقدم شيئاً جديداً، أو شيئاً ذا قيمة، إذا أردنا أن نكون أكثر واقعية

وصراحة.. ثم إننا في عصر الانفجار المعرفى والمتواليات الهندسية في دنيا النشر، وأن هذا يفرض علينا كفاحاً متواصلاً لمتابعة المتغيرات المعرفية ومحاولة إدراكها وإلا وجدنا أنفسنا يوماً خارج دائرة التاريخ.

أحاول، ما وسعنى الجهد، أن أقرأ بنظام ومنهجية، فليس كهذين ما يعين المرء على السيطرة على نشاطه ورفع وتائر إنجازه، والوصول إلى المحطات التالية.. القراءة ليست رغبة عابرة، ولا هي محاولة للاسترخاء أو تزجية الفراغ.. القراءة

جهد صعب، ورحلة مرسومة بعناية في (كون معرفي) يضيع فيه من لا يملك خارطة أو بوصلة أو مجذافا.

بين الحين والحين أقوم بجرد رفوف مكتبتى محاولاً أن أنتقى مجموعة متوازية من الكتب، وأضعها قبالتي قائلاً: إنها واجبى المفروض على مدى الأشهر الثلاثة أو الأربعة القادمة.. حتى إذا ما أتيت عليها، قمت بمحاولة أخرى للجرد

# ظهر الصباح

\_ محمد عباس على داود – مصر \_

صمت الحديث وأينعت في الصمت آيات الهدى نادى المؤذن داعيا الله أكبر قالها شق السماء ولم يزل يدعو بها قام الملائك طائفين يسبحّون بهللون وبذكرون مع الندا والمؤمنون بكل فج قد مضوا والنور ظل ركابهم والصمتُ أبلغ من حديث مسيرهم وقلوبهم طول الطريق إلى المساجد في صلاةً تدعو تسبِّح بين أجنحة السجود وقد حوت حب الإله والنبض ينبع بالهدى والله يسمع من دعاه قل هو الله أحد عند الصلاة هي الحياة ويدور بين القوم أمنٌ وارتياحُ ظهر الصباح

والانتقاء.. وقد تخترق هذه المجموعات الدورية مؤلفات مغربة أجدها لدى هذا الصديق أو ذاك، أو في هذه المكتبة العامة، أو تلك، وعبر العروض المتجددة في معارض الكتب السنوية، وأسواقها، أو خلال رجلاتي إلى البلدان المختلفة.. وفي كل الأحوال أسعى إلى تنفيذ التوازن الذى أشرت إليه قبل لحظات، في اتجاهين أساسيين: أن تحقّق هذه المختارات الفائدة والمتعة معاً.. أن تضيف لدى جديداً.. وأن تمنحنى الرضا والارتياح في محاولة للتخفيف من هموم الكتابة ومطالب الحياة.

وبتمثل الاتجاه الآخر في ضرورة أن تتطوي هذه المختارات على قدر معقول من التنوع بين شتى صنوف الفكر والأدب لكى تمنحني الغذاء المطلوب، والزاد الذي يعينني على السباحة في أنهار المعرفة المتنوعة، ويمكنني من الوصول إلى شطآنها بسلام.. هذا إلى أن التنوع هو في حد ذاته ضرورة من ضرورات مجابهة الملل والتضحل العقلي والجمود.. وأحياناً، النفور من القراءة نفسها كما حدث بالنسبة للكثيرين.

إن هذا التنوع يمنح الكاتب لغة أكثر قدرة على الأداء الملائم في حقول المعرفة التي يمارس فيها عمله.. والذين يجمدون على نمط واحد من المعرفة، بحجة مطالب التخصص، وضغط الزمن، سرعان ما يجدون أنفسهم يسقطون في مستنقع اللغة العقيمة التي تعجز عن نقل الخطاب، فيفقدون قراءهم، وقبل ذلك يفقدون موقعهم المتميز على خارطة الكتاب والمؤلفين.. أن يكون لك أسلوب متميز يعنى أنك قد أخذت موقعك على الخارطة.. ولن يتأتى هذا إلا بالقراءة المنهجية لأنواع المعارف الممكنة وفروعها المتشابكة■

فاسعوا إلى رزق مباح



وهذه القبة الخضرا وذا أحدد رؤوسُها، والثرى بالمسك منعقد نياطُكَ اليومَ لكنْ أنتَ ترتعدُ جِماه، حُبُّ الحبيب الرَّفْدُ والعَضُدُ يدنيكَ من شرفِ لم تدَّخِرهُ يدُ به إلى منهج الرُّشدِ الأنامُ هُدُوا دَيْنٌ على الخلق ما يوفيه مجتهدُ أرقاه منزلةً ما نالَها أحَدُ أعظم بما قد حباه الواحدُ الصمدُ إلى الرسول الذي حُلَّتْ به العُقَدُ حِرارُ طَيْبةَ حتى أَقْبلَ المَدَدُ وجه الرسول فداه النفس والولد للطُّهْر لا فُرقةٌ فيه ولا حسد إذا اشتكي منه عضو أشفقَ الجَسَدُ يَحْجُبْهُ حقدٌ ولم يعصفْ به كَمَدُ

يا قلبُ ما خَفَتَ الشوقُ الذي تَجدُ وفي قُباءَ طوالُ النخل شامخةٌ فاهدأ بقربك يا قلبي وقد سُعدَتْ ذُبْ في وصال حبيب الله وادْنُ إلى وانثر على صاحبيه من سلامكَ ما صَلَّى على المصطفى ربى العظيمُ وقد حبيبُنا سيّدُ الرّسْل الكرام لـه حين اصطفاه تعالى في جلالته لســـدْرَة المنتهى أدنـــاه خالقُهُ وإنساب نهر السما للأرض مندفقاً شعاب مكة ماجَتْ بالهدى فَهَفَتْ فَشَعْشَعَ النورُ في ربع المدينة من وشَادَ صلى عليه الله منعرَجًا مهاجرون وأنصارٌ غَدَوا جَسَدًا وانداح من طيبة نور الهداية لم

في عزمهم فاستَتَبَّ الأمنُ والرغدُ ركب الرسالة حتى لم يَعْبُ بلدُ والشرق والغرب والشوك الذي خَضَدُوا وقد تَنَوَّرَها الإسلامُ والرَّشَدُ غيرُ الولاء لربّ الكون يُعْتَقَدُ للهِ والصفُّ مرصوصٌ ومتَّحدُ تسمو به من رشاد المصطفى عُمُدُ بأننا لِحِمَى خَير الورَىٰ نَفِدُ وأنَّنا بالتراب التِّبْر ننفردُ والمسلمون لخير الأرض قد وُجدوا وإنما هم تساموا حينما سجدوا خرافةً بهم ما زاغ معتقد أ يجتاحها حسدٌ يسري بها رمدُ عزماً على الهدم، يا تَعْسًا لما عقدُوا وغُلْفُ محكمة التفتيش قد شهدوا بالنار مركَبَ مَنْ للحجّ قد قَصَدُوا شَفَتْ غليلَ فرنسا وهي تبتردُ ثرى فلسطينَ إحراقًا وتتَّقدُ يزداد حَرُقًا وفُو الجزار يزدردُ أوصالِ أمتنا والخَطْبُ معتمَدُ ما زال يجتاحُنا والعدلُ مفتقد (مَكْرونُ) أو (شارلُ بيدو)؟! كلهم بَدَدُ هُدَى الرسول، عليه نحنُ نَتَّحدُ والذلُّ حَتْمٌ على مَنْ باتَ يبتعدُ

وافِّي به منْ رجال الله مَنْ صَدَقُوا وبالجهاد انْضَوَتْ كلُّ البلاد إلى سَلْ عن عدالتهم شامًا وسَلْ يمنًا تُجبْكَ كلُّ شعوب الأرض قاطبةً منْ هاهنا انبَثَقَ النورُ المشعُّ فما وباتت الأرضُ كلُّ الأرض مسلمةً ومن غبار الصحاري قام صرحُ هُدًى فالحَمدُ لله أن الله شَرَّفَنَا وأن هذا الترابَ التِّبْرَ منبتُّنَا كأنما الأرضُ للإسلام قد خُلِقَتْ ما عَفَّروا لسوى الرحمن أوجهَهُم موحِّدون لربّ الكونِ ما عَبثَتْ لذاك باتت عيون القوم ساخنة على الصليب انْتَدَوا ، تَعْسًا لهم ، عقَدُوا إذا سألتَ فسَلْ تاريخَ أندلس وافهم جريمة (ماجلّانَ) حين رمي وفي الجزائر آلافُ المجازر ما ونارُ (بَلْفورَ) ما زالتُ تَأجَّجُ في ومصر والشام ما زال الشِّواء بها وحَدُّ سكين (سكُّ بيكو) يقطُّعُ في ذا بعضُ غيض قليل من فيوض أسيّ فما المزيدُ الذي يُهْديه في سَفَه وما لأمتنا إلا الثبات على للعِزِّ في كَنَفِ الإسلام مُلتَحَدُّ



يعد الشاعر الإماراتي سيف المري(١) أحد أبرز الشعراء الذى عرفتهم دولة الإمارات العربية المتحدة في العصر الحديث، فهو صوت شعري متميز، إنه واحد من أبرز شعراء الغنائية الوجدانية الجديدة في الخليج العربي، وبعد من أشرق الوجوه الشعربة التي أسهمت في إثراء الحركة الأدبية، والإعلامية بدولة الإمارات العربية المتحدة، فهو يجمع بين الإبداع الشعرى، والقصصى، والكتابة الصحفية.



د. محمد سيف الإسلام بوفلاقة - الجزائر

وقد بدا لنا بعد اطلاعنا على أعماله الشعرية؛ أن الأديب سيف المري يعد من أكثر الشعراء الإماراتيين المعاصرين استلهاما لمعانى القرآن الكريم، وألفاظه، وببدو أن هذا الأمر يرجع بالدرجة الأولى إلى النشأة الإسلامية التي عاشها سيف المري في مدينة دبي بدولة الإمارات العربية المتحدة، إذ إن للبيئة المحافظة التي ترعرع فيها شاعرنا جملة من الآثار الواضحة في بروز الأبعاد الإسلامية، والأخلاقية في إبداعه الشعري، وفي ظهور تأثره

وتهدف هذه الدراسة الموسومة بـ «البُعد الإسلامي والأخلاقي في شعر سيف المري»، إلى رصد جوانب حضور التراث الإسلامي، والتأثر بالقرآن الكريم في شعر سيف المري، كما ترمي إلى كشف النقاب عن بعض الأبعاد الأخلاقية في أشعاره المتميزة، من خلال ديوانه الشعري الأول الذي صدر سنة (۲۰۰۱م)، تحت عنوان: «الأغاريد»، وديوانه الثاني الموسوم بـ «العناقيد»، وقد أصدره عام (۲۰۰٤).

بالقرآن الكريم، واستلهام ألفاظه، إذ أبان الشاعر منذ صغره اهتماماً بقراءة القرآن الكريم، والحديث النبوي الشريف، ويبدو أن قراءاته لم تكن لتتوقف عند هذا الحد فحسب، حيث إنه دأب على قراءة كتب التفاسير، وكتب التراث الإسلامي بمختلف فروعه، على تنوعها، وتعددها.

إن شعر سيف المري يُزاوج في لغته بين الرقة، والعذوبة، التي تبلغ حد الليونة، ونجد الشاعر في الكثير من قصائده يتوسل بصور فنية ساحرة، منها ما هو رمزي حديث للتعبير عن قضاياه الشعربة، وهو قليل، وأكثرها مما هو بلاغي قديم، وقد نجح الشاعر نجاحاً باهراً في توظيف الكثير من الأدوات الفنية فأضفت لمسات جمالية، وساهمت في تجلية المعانى، وتدعيم الرؤية الشعربة، واتحدت الصور الشعربة ، والرمزبة، وتكاملت في نسق دلالي وإضح، وقدمت مجموعة من الصور الجمالية، والفنية البديعة، حيث إنك وأنت تقرأ شعر سيف المرى تقرأ شعراً عاطفياً فيه وجدان، وشوق، وحُب، وشجن، مثلما تقرأ شعراً وطنياً فيه وفاء، وإخلاص، وذوبان في وطنه الإمارات العربية المتحدة، وفيه حماسة، وغيرة، وحزن على الأمة، وديارها، وتقرأ شعراً فيه حماسة الشباب، وتوتُّبه، وصدق تطلعاته، وآماله، والقارئ بقدر ما يتمتع بالقصيدة، تستهويه الأفكار النابعة منها، إذ تتضمن الكثير من قصائد الشاعر رؤى فلسفية معمقة، وهي ذات ثقل فلسفي حكمي، وتحتوى على أبعاد إسلامية راقية، وأخلاقية قىمة.

إن الألفاظ الموظفة من قبل الشاعر سيف المري في معجمه الفني هي ألفاظ في مجملها مُحملة بدلالات شعورية صورت أدق تصوير الحالة النفسية

التي يعيشها، فقد ابتعد ابتعاداً كُلياً عن الغموض، والإبهام المغلق، وحرص على البساطة، والمباشرة في بث شكواه، وهذا ما جعل القصيدة تؤدي رسالتها بصورة شفافة، بيد أنها تفيض بشاعرية طافحة، فما يلاحظه الدارس لشعر سيف المري هو قدرته على الوصف الدقيق، والإحاطة بالجزئيات، ولاسيما عندما يكون بصدد بعث رسائل أخلاقية رفيعة، وكثيراً ما يكتسي وصفه بحلل رومانسية بديعة يستقيها من عناصر الطبيعة.



#### البُعد الإسلامي والأخلاقي في شعر سيف المري:

ونلاحظ في ديوان «الأغاريد» أن الشاعر سيف المري قد طرق مختلف الفنون الشعرية، كالمدح، والرثاء، والشعر الوطني، وعالج قضايا اجتماعية، وأخلاقية، إذ تُسيطر العاطفة الوطنية

على قصائد الشاعر، وهذا يؤكد أن شاعرنا لم نجدها في المجموعة الثانية من ديوان «الأغاريد» العربية، والإسلامية: موسومة بـ «يوم الحصاد»، وقد ألقى الشاعر هذه شرُفت بأحمد هادياً ومُعلماً القصيدة بمناسبة إقامة احتفالية تكريم الحائزين على شهادات الماجستير، والدكتوراه، والحاصلين يدعُو إلى التفكير مُحترماً لهُ

وما يلحظه القارئ لهذه القصيدة هو أن الشاعر

التراث، كما استدعى شخصية خير الأنام، رسولنا يؤثر التقوقع في القضايا الذاتية، بل اهتم بالواقع الكريم محمد، وذلك بغرض إبراز فضل العلم، الاجتماعي، وسلط الضوء عليه، وأول قصيدة والتعلم، حيث يقول، وهو بصدد الحديث عن الأمة

وكتابه الداعي لنهج مُبصرِ

نُهجاً فلم يحجُر ولم يتحجر ويُحررُ الإنسانَ من أغلاله

بشريعة سمكاء للمتدبر حرباً على أهلِ الجهالة داعياً

أهل النُّهي لتبصُّر وتفكَّر لا جبر فیه فکلنا متخیرً

فانظُر إلى نُور الحقيقة واختر

بالعلم كُنا أملةً موهُوبةً

بالنابغين وبالهدى المُتحضر (٢)

وقد مزج الشاعر في قصيدته بين الفخر، والمدح، كما أن رؤاه امتازت بالعمق.

ولا ريب في أن شعر الرثاء من أكثر ألوان الشعر التصاقاً بالذات الشاعرة، والذات المتلقية، لما في طبيعة الحزن من تأثير، وأبعاد في النفس البشرية، وقد جسد سيف المري غرض الرثاء في شعره خير تجسيد باعتباره واحداً من شعراء الوجدان الذين اعتمدوا الذات منطلقاً لهم في على جائزة الشيخ راشد بن سعيد للتفوق العلمي، أشعارهم، ومن أبرز ما كتبه في الرثاء قصيدة «رحيل شيخ الرجال»، وهي القصيدة التي كتبها يستدعى التاريخ التليد، ويستحضر الأمجاد، حتى في رثاء المغفور له بإذن الله صاحب السمو الشيخ يُقدم دفعة قوية للمُتلقى، ويستلب اهتمامه، ويشذ راشد بن سعيد آل مكتوم، وقد افتتحها بتوظيفه انتباهه، وقد قدم الشاعر في قصيدته هذه لوحة لعدة أنماط من الخطاب مُركزاً على الأسلوب فنية متميزة، وقام بالاستطراد عدة مرات، واستدعى الإنشائي، حيث وظف النداء، والاستفهام،

الذي هدف من ورائه إلى إبداء إعجابه الشديد، من مثله؟ أقواله وفعاله وعمد إلى التكرار، وذلك حتى يُدرج مع كل سؤال فضيلة من فضائل الشيخ الراحل، ويلقى يا ليلة الأحزان هل من نظرة الضوء على خلاله الحميدة، وهذا يُدلل على صدق عاطفته، وشدة تأثره لرحيل الرجل البار شيخ الرجال صاحب الأخلاق الفاضلة، والأدوار القصيدة عاطفة مهتاجة ملتهبة محترقة، أحرقتها العلمية المتميزة:

أرأيت كيف تؤنن العلياء

وتَحلُ في وسط الثرى الجوزاء ويسير محمولاً على أعناقهم

جبلُ العلا والقمةُ الشماءُ يا من رأى هذا العُباب مكفناً

سكنت به الأمواجُ والأنواءُ أين الذي من جُوده وسخَائه

بحيا الضعاف ويغتنى الفقراء أين الذي من هَـدْي نيّر فكره

يتعلمُ الحُكماءُ والعلماءُ (٣).

وما يدل على عميق إعجاب الشاعر بالشيخ راشد بن سعيد آل مكتوم -عليه رحمة الله-، ومحبته لخصاله انطلاقه مباشرة في تعديد مناقب الراحل التي غلبت على وصف يوم الرحيل المملوء بالشجن، فهو جبل العلا، والقمة الشماء، كما ركز على الجانب الإنساني في شخصية شيخ الرجال مُتسائلاً:

من مثل راشد للخطوب إذا دهت

وتكالبت بالأمه الغرباء يقضى سواد الليل يخدم شعبه لم تُلهه الأموالُ والأبناء

من مثله للمُعضلات يحُلها

مُتشابهات في الفَعال سواءُ قبل النوى تحيا بها الأعضاءُ(٤)

وقد تبدت لنا عاطفة الشاعر من خلال هذه نيران الحسرة، والآلام على رحيل الشيخ راشد بن



سعيد آل مكتوم -عليه رحمة الله-، وأججها تذكره لمناقب ذلك الرجل الفاضل الذي قضى حياته خدمة لشعبه، فدبي تذرف العبرات حزناً، وشجناً على رحيل عظيمها، وزعيمها، الذي قدم خدمات جليلة لأمته العربية، والإسلامية، فيا له من موقف! إن فُاجأت نا ليلةً ليلاء ويالها من مأساة هزت وجدان الشاعر هزا عنيفاً!.

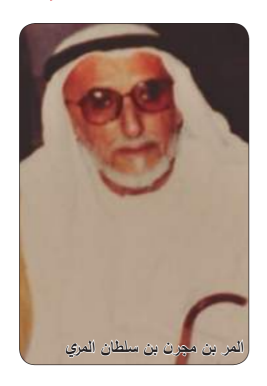
وقد استطاع الشاعر سيف المري أن ينقل إلينا أحاسيسه، ومشاعره بكل أبعادها، وجوانبها، وجزئياتها بدقة، وصدق، حتى إن القارئ يحس بكل نبضاته المُحترقة، وأناته الملتهبة، نحس بها -من خلال هذه القصيدة- ناراً تلفحُ وجوهنا، جَزَعت لَـهُ نفس تكادُ لحُزنها وحمماً تكوى أفئدتنا، فإذا بنا نتألم لآلامه، ونحزن لحُزنه.

> والحق أن الشاعر قد استطاع بدقة وصفه لمناقب، وخلال الشيخ، أن ينقل أشجانه وعواطفه إلى ذات المتلقى، فجعل القارئ يُدرك جهود الراحل، وأخلاقه الفاضلة، فيتعاطف معه في حُزنِه، إلى درجة أن القارئ المتعمق في قصيدته يكتوى بمثل ما اكتوى به الشاعر، ولاسيما إبان وصفه الدقيق لأخلاق الراحل، حيث يقول مُوجهاً الخطاب له:

> قد كُنت فينا للخُطُوبِ دَرِيئةً تحمى الحمى إن أرجف الأعداءُ ولأنت أحرى أن يُصاحبك الندَى يا نعم ما يتَخيرُ الرُفقاءُ تُسْدي الجَميلَ مُضاعفاً لا تَرتَجي شُكراً عليه وهكذا الكرماء(٥)

وفي قصيدة «ود قديم» وقف الشاعر على قبر الشيخ المر بن مجرن بن سلطان المري، وطفق يستعيد ذكرياته مع الشيخ الراحل الذي وبكته عينٌ كُلَّما نَـزَفَ البُكا عرفه الشاعر، وجمعته معه روابط الصداقة، والقربي، ويعترف الشاعر سيف المري بأنه كان للشيخ مجرن عليه من الفضل الكبير الذي لا يُنكره، كما عرف عن الشيخ مجرن بن سلطان حُبه للأدب، والشعر، وتقديره الشديد لأهل العلم، يقول الشاعر:

سَلِمْ على قَبر المُبجَّل خَاشعاً فلعل نَفْسكَ بالسَّلام تَطيبُ وامسحْ تُرابَ القبر عن جَنباته إِذْ فيه مَا دارَ الزَّمانُ قريبُ مما أصاب من الخُطوب تذوبُ



عادتْ كما بَدَأَتْ عليه غروبُ ناديتُ لو كان المبجَّلُ سَامِعي ولطالما أنشدتُ وهو طَرُوبُ(١) تُبرز قصيدة «وطنى» مدى عُمق الانتماء لدى الشاعر سيف المري، وتُؤكد عشقه الكبير لوطنه الزاهر الإمارات العربية المتحدة، وهي واحدة من

أهم القصائد الوطنية التي أبدعها الشاعر، وقد اتسمت بوضُوح معانيها، وعمق أفكارها، وبُعدها عن الغموض. فقد سكب الشاعر عاطفته حُباً مُفعماً، وولاءً مُتقداً، فهو يرى في وطنه الإمارات العربية المتحدة خير صديق، وأبرز علاقته به منذ الطفولة مشبها إياه بالظل الذي يُلازم الإنسان أينما حل، ونجح في التأثير في المُتلقى، من حيث إبراز عاطفته المشوبة ولاء لبلاده الإمارات العربية المتحدة، كما نجح من خلال صياغته المبدعة التي تجلت في موسيقاه، وفي صوره الشعرية، وكذلك في الألفاظ والتراكيب، ولقد كان اختياره لألفاظه دليلاً على قدرته في إظهار عاطفته الملتهبة، ومشاعره المحترقة، حيث اختار من الألفاظ ما يشي بذلك، فجاءت في موضعها، وأدت المعنى خير أداء، وجسدت الحالة التي أراد بعثها وإخراجها، فأدركنا مدى تعلقه بوطنه، وهيامه به، وختم القصيدة بالدعاء لهذا الوطن بالخير، والأمن والسلام:

حَـماهُ ربِـي وأولاهُ عنايتَهُ وزاده من عطايا الخير والمنن بدايةُ الحُب كانت منهُ صادقةً

وسوف أحملُها لو ضَمني كَفني (٧)

وفي قصيدة «لبيك يا وطني» يُركز الشاعر على الفخر بوطنه، وببدى استعداده للتضحية بأي شيء في سبيله، وهي قصيدة غنائية افتتحها الشاعر بالدعاء لوطنه الإمارات العربية المتحدة بالحماية، أيها العقلُ لو تكون جهولاً والأمن، وللشاعر مجموعة من القصائد المُهمة التي تُبرز البعد الأخلاقي، والفلسفي، والحكمي في شعره، قتلتني صُـرُوف دهـريَ صَبراً فشعره يزخر بالكثير من الحكم، والرؤي الأخلاقية الرفيعة والمتميزة، ويحوي الكثير من الأفكار العميقة كم يُعادي الأحرار من غير جرم التي تُسلط الضوء على تحولات الزمن، وتُجلى

الواقع، يقول الشاعر في قصيدته الموسومة بـ «إلى العقل» مُتحدثاً عن أصحاب العقول الذين يشقون، ولا يجدون من يقدرهم، ويهتم بهم: أيها العقل في ذمَام الليالي

نم هنيئا إنى عن الفكر سَالى



كنتَ تلقى سَعادة الجُهال إن للدُّهر فَتكةً بالرجال ويكيل النَّكال للأبطال

#### أصبح المالَ سيداً بل مليكاً

أستعيذ الرحمن من ذا المقال(^) ويأسى على عدم تقدير أهل العلم، بعد أن إلى إبراز المفارقة، والتناقض العجيب المتفشى، واستدعى التراث، كما استحضر ماضى العرب العلمية:

نحن، من نحن، اسألوا الدهر عنَّا وعن العُرْب في العُصُور الخَوالي كم بنى قبلنا الرجَال وشادُوا

من صُروح وحطمُوا من عَوالي وشّحوا الشمس بالفخّار ونَالُوا

سُؤدد المجد بابتدار النوال تَرْجِموا زُبِدة الحضَارات لمّا إن بدواً من الجَزيرة جاؤوا

كما عكست هذه القصيدة البعد الإنساني، والأخلاقي في شعر سيف المري الذي يُشدد من فما مُهجتي تخشي الممات وإنما خلالها على ضرورة التضامن، والوحدة، والاتحاد، والعودة إلى ذلك العهد المُشرق، فقصيدته فيها إذا المرء يوما ذل للناس وجهه الكثير من المجد السامق، والعنفوان الساري في دم العروبة، فبعد أن تألم، وتأسف على ويصغرُ في عين الرجال مقامه أ تحولات الزمن، أخد يفخر بمجد العرب، وشرفهم، وشجاعتهم، وتبرز شكوى الشاعر من الدهر، فلا ذلَّ إلا للذي سَمك السما وأشجانه، حتى إننا نحس بأنه يعيش غربة بسبب

تراجع الأمة العربية، وهذا ما جعله يستعيد الماضي المجيد بغرض التخفيف من آلامه، يظهر من خلال هذه الأبيات تململ الشاعر وحتى يُعوض بعض الفراغ، والشجن الذي يُلفيه سيف المري من عدم تقدير أهل العلم، ويبدو في الواقع المرير، وهذا ما دفعه إلى أن ينبش شجنه من تحولات الزمن، وصروف الدهر، في الماضي التليد، ويسعى حتى يستعيد أمجاد ذلك الزمن المشرق، ومآثره الحضارية، وقد اقترن أضحى المال أهم شيء في هذا الوجود، وقد عمد في هذه القصيدة الفكر مع الأحاسيس، فأدت القصيدة رسالتها من الجانب الفلسفي الفكري، ومن الجانب الجمالي الفني، وأثرب في المتلقى، المجيد، وجهودهم، وإسهاماتهم في شتى الميادين حتى تجعله يعقد مقارنة بين الماضي المنصرم، والحاضر المعاش.

في قصيدة «قولة حق» مزج الشاعر بين عدة أغراض مُمازجة بديعة، فجمع بين الحكمة، والزهد، والفخر. ويُخيل لمن يقرأ هذه القصيدة دون أن يعرف الشاعر بأن صاحبها قد بلغ من العمر عتيًّا، ولكن سيف المري كتبها، وهو في مقتبل العمر، يقول:

ومن ليس يخشى الموتَ إن هُو زارهُ هو الموتُ حقّ لا يُباعُ ولا يُشرى فتحُوا الأرضُ وارتقوا للمعالى وما كان حُبى الدار حُبا لذاتها ولكن لأحباب بها سكنُوا دهراً

صنعُوا المجد دون مُلك ومال(١) وأعشقُ ناراً بالحمى لو توقدت صببتُ عليها من مدامعي القطرا

أراهُ قليلاً في أن أسكن القبرا

سيوطأ بالنعل الذي وطئ القذرا

وبنذلُّ حتى لا يظُنُّوا به خيرا هو الله تندكُ الجيالُ لهُ ذُعراً

#### أما مُقلة تبكي لدين محمد

#### أما مُهجةُ تأبي الضّلالة والشرّا(١١)

إن الشاعر يكشف عن رؤيته لواقع المسلمين، وأخلاقية، فقد حوت أفكاراً ورؤى تكشف عن واقع ويرثى بحزن عميق حال الإسلام، حيث بدت الإسلام والمسلمين، وتجلت من خلالها مأساته، نفسه مكلومة، وملتهبة شجناً على حال المسلمين، فهو يدعو إلى ذرف العبرات على الحال التي فيوجه رسالة إلى المتلقى مفادها النصح، والتوجيه من خلال تصوير الواقع، وبوجهنا من خلال هذه القصيدة المُعبرة عن رؤيته الإسلامية إلى ضرورة العودة السليمة إلى ديننا الإسلامي الحنيف، ويقول: إن سبب تراجعنا، وتفرقنا، وشتاتنا هو ابتعادنا عن تعاليمه، وقيمه السمحة، واستبدال المعاصبي والآثام بها، ونسجل من خلال هذه الأبيات أن سيف المري من الشعراء الذين نلمس في شعرهم حرارة التجربة الشعربة، ونحسّ بفعل الخطاب الشعري في بناء المعنى، وتوجيه المتلقى، وهذه القصيدة دلالة على صدق عاطفته، وعمق رؤبته الإسلامية، فهو يُلقى الضوء على واقع الأمة بكل سلبياته، ومساوئه، وآلامه، فيبدو خطاب الجماعة، والتعميم في هذه الأبيات، وحرص الشاعر على تصوير الواقع المربر، وفي ختام القصيدة يبتهل إلى الله سبحانه وتعالى أن يهدينا إلى الحق، والخير، والرشاد، فهو أملنا ومنه الرجاء الذي لا ينقطع في أن يُفيض على قُلُوبنا ومضات من نوره لتهدينا سواء الصراط، وتُجنبنا ظُلمات الحياة، وتُحقق لنا النجاة في هذه الدنيا المملوءة بالشرور، والآثام، ويُصلى على سيدنا محمد الله العرام: وعلى أصحابه الغر الميامين الكرام:

إلهى اهدنا يا من له الأمر كله

وسدد خطانا إنها في الدجي حيري وَصَـلِ إلهي كلما أسدل الدجي جلابيبه أو ما شدا طائر فَجْرا

#### مقامُ الفتي في قومه بفعاله

ومجد الفتى فيما يُخلَّفُه ذكراً (١٠)

ولم تخل قصيدة الشاعر من أبعاد دينية،



وصلنا إليها، ويبلغ شجنه الذروة عندما يرصد حال ديننا الإسلامي في هذا الزمن:

فقد هُجرت دُورُ الصلاة كأنها خرابٌ وأضحى الفسقُ مِلتنا الأخرى

وقَمنا إلى دُور المُجُون نزُورُها وأصبح شُربُ الخمر في أرضِنا جَهراً

#### على المصطفى المبعوث للناس رحمة

الصائب للشباب، وتحثهم على السعى، والاجتهاد، أمامنا، يقول متحدثاً عن رسولنا الكريم محمد الله المربع محمد الله المربع محمد الله المربع محمد الله المربع المحمد الله المربع المحمد الله المربع المحمد الله المحمد المحمد الله المحمد المحمد الله المحمد المحمد المحمد الله المحمد الم والعمل، فشعره لا يخلو من الأبعاد التربوية، حتى أتاهُ الوحيُّ في الغار الذي والتوجيهية، فهو يملك رؤى تربوية، وأخلاقية راقية تحث الشباب على بناء جيل مؤمن يعرف دينه، جبربل واقرأ والنبيُّ يضُمُّهم ويعرف مهمته في الحياة فيؤديها خير أداء، ويمرر من خلال قصائده جملة من النصائح، والتوجيهات نوران والقرآنُ نورٌ ثالثٌ البالغة الأهمية، ومن ذلك ما جاء في قصيدة «شرف العمل» التي تضمنت حكماً راقية، ونصائح ويعودُ خيرُ الناس يشرحُ أمرهُ

جيل الشّباب الصاعدين تأملوا

الله قال بآيه وقل اعملوا

والمصطفى الهادي محمد حثّنا

وبداك رسل الله قبلا أرسلوا

نُجزي على أعمالنا وبسعينا

كان التفاضل بين من هم فُضّلوا

من يحملُون على ظُهُورهم الحصى

خيرٌ من المُتقاعسين تسولُوا

من يزرعُون سيحصدُون ثمار ما

زرعُوا وخاب الخاسرُون تكاسَلُوا

انظر لمملكة النّمال وجُهدها

دأبتْ على صغر تجدُّ وتبذلُ (١٣)

ويظهر توظيف الشاعر للتراث الإسلامي في قصيدة «شهر الهدى والنصر»، التي كثف فيها يا مَنْ رأى أمةً سَمْحاءَ غايتُها من استدعاء التاريخ، واستحضر الأحداث التاريخية بدقة، كما سرد حياة الرسول محمد ﷺ، وقد وظف كانوا هُداةً دُعَاةً مُرْشدينَ إلى الشاعر تقنية الحكي، والسرد التي استعارها من

المحكى الروائي، والقصصي، فعندما نقرأ هذه وأصحابه من شابهوا الأنجم الزهرا (١٢) القصيدة فكأننا أمام نص شعري تحول إلى قصة وفى بعض قصائده يتبنى الشاعر الغايات تاريخية شعرية تداخل فيها الإيقاع مع السرد، التربوية، والاجتماعية، التي تسعى إلى رسم الطربق والقصة مع الصورة، حتى كأننا نشاهد الأحداث

شَهد انبلاج النّور من أنحائه

رمضان ذو الرحمات ملء نقائه

في الغار يا للغار من أضوائه!

لخديجة والخوف في أعضائِهِ فمضت به نحو ابن نوفل علّه

يُنبيه عمّا جاء من أنبائه فإذا البشارةُ بالنُّبُوةِ زفِّها

لهم ابنُ نوفل صادقاً بندائه(١٤)

لقد أفاد شاعرنا من التراث في إغناء شاعربته سواء على المستوى الفني، أو المستوى الفكري، والدارس لشعره يُلاحظ أنه قد تأثر بمصادر تراثية عديدة، دينية، وأدبية، وتاريخية، كان لها الأثر الكبير في تعميق تجربته الشعورية، وإرهاف أدواته التعبيرية، يقول في قصيدة «يوم العُلا» من ديوانه الثاني «العناقيد»:

أبصرتُ والشوقُ يطويني وينشَرني

كتائبَ الفَتْح يَحذو عزَّها العربُ

نَشْر الهداية ما جاروا وما نَهَبُوا

مَنَاهِلُ النور حيثُ الرَّيِّقُ الخصِبُ

وتساقط الربطب المبارك عندما هَ زُتْ بِجِذْعِ النخلة العَذْراءُ نِعْمَ العَطيَّةُ من إلهِ واهب عَظُمَتُ لَهُ أَلْآلاءُ والنَّعْمَاءُ(١٦)

من خلال هذا المقطع يستدعى الشاعر سيف المري قصة مربم العذراء، وعيسى عليه السلام عندما ذهبت إلى النخلة، ويُذكرنا بقوله تعالى: ﴿وَهُزِي إليك بجذع النَّخلَة تُساقط عليك رُطباً



ويقول في قصيدة «شهر الهدى والنصر» مُستحضراً شخصية رسولنا الكريم محمد الله عنها: خير الألى والمصطفى والمُجتبى يكفيه من مولاه حسن ثنائه من مثل أحمد في عظيم صفاته في خُلْقه أو جُوده وسخائه

في صَدقِهِ في رفقِهِ في عدلِهِ بين الورى في حلمه وحيائه

قفْ بي على رَبْع قومي كي أُسائِلَهُ مازال لى فيه مُذ بانَ الصّبا أربُ فَيَا طُلولاً على التاريخ شاهدةً هلا تَحَرَّك فيك الصَّخْرُ والخَشَبُ فإنّ لي بينَ أطباق الثّري عوضاً عَمّنْ أهينوا فلا ثاروا ولا غضبوا أَكَادُ أُبِصِرُ فيكَ القومَ تَحمِلُهم

ولعل استمدادَه من الموروث الديني، والشعري جنيًا ١٧٠٠).

سوابقُ الخيل نحوَ الفتح قدر كِبُوا (١٥)

العربي التليد في العصربن الجاهلي، والأموي، إذ نلاحظ تناصه في الكثير من قصائده مع شعراء من العصرين المذكورين بوجه خاص، واستخدامه له؛ أظهر صور تعامله مع التراث، فتتجلى طبيعة ارتباط الشاعر بماضيه، وببرز مدى تفاعله معه، وقدرته على توظيفه، وتطويره، والإضافة إليه، وتبدى استغلال الشاعر لهذا التراث في جُملة من قصائده، وقد دعم الموروث الشعري، والإسلامي الشاعر سيف المري في تجريته الشعرية والفنية الراقية، ووفر له عددا غير قليل من الوسائل الفنية الغنية بالطاقات الإيحائية، وكان أكبر عون له على الإبانة

عن مواقفه، وعواطفه في توظيفه للكثير من الألفاظ التراثية، وكذلك في استدعائه لعدد من الشخصيات الدينية كشخصيات الأنبياء، ومزجه بينها، وبين أحداث وقعت، مثل قوله في قصيدة «النخلة»:

هي نعمةُ الرحمن فينا لم تَزلَ قالتْ بهذا الشّرعَةُ السَّمحاءُ أعَلمْتَ عن خُبر المسيح وأمّه لَمَّا أَتَاهَا الْمُولِدُ الْوَضَّاءُ؟

قد کان نُورا فی جبین جدوده في السادةِ الأطهارِ من آبائِهِ وأتى اسمُهُ في الكتب تترى آيُها عن وصف شيمته وعن أسمائه حملتهُ آمنةٌ المطهرُ حملُها وتشرفت بجلاله وبهائه حملت فما وجدت له ألماً ولا

وفي جملة من قصائد الشاعر نُلفي إحالات إلى مصادر تراثية، ولاسيما قصائده ذات البعد الديني، والفلسفي الحكمي، وهذه الإحالة تظهر على مستوى الشعر والجمهور»(٢١). الدلالة، والرؤية، ومثال ذلك قوله:

من شيّد السبع الطباق بأمره

وأقام فيها حكمه المفعولا فارجع بها البصر الذي أوتيته لك ينقلب متحسراً مخذولا قصيدة «في محراب التفكر»: وانظر بدائع خلقه في الأرض كم

آي أقام بها عليه دليلا(١٩)

فالشاعر سيف المري يتشرب غير قليل من مفردات القرآن الكريم، وهذا ما يظهر في تراكيبه، وأساليبه البيانية، وفي الأبيات السالفة، يبدو مُتأثراً بقوله تعالى في سورة المُلك: ﴿فَارجع البَصَرَ هل ترى من فُطُور \* ثم ارجع البَصَر كَرتَينِ يَنقلِب إلَيكَ البَصَرُ خَاسئاً وهو حسيرً ﴿ (٢٠).

وللقرآن الكريم دور بارز في تشكيل مُنطلقاته نصباً ولا كرباً لحين لقائمه (١٨) الأساسية، وفي تفسير الأشياء من حوله، ورؤيته

للقضايا والأحداث «ومن ناحية أخرى، فإن علاقة الشاعر المتينة بالقرآن الكربم تندرج ضمن رؤية فكربة تتصل بمفهومه للتجديد، وأنه ينبغي أن ينشأ نشأة طبيعية من داخل الثقافة العربية الإسلامية، وذلك باستيعاب تراثها ومحاولة فهمه، وسبر أغواره، وربطه بالحياة المعاصرة، وعليه فإن العودة إلى القرآن والحديث النبوي الشريف تمثل العودة إلى المنابع الأولى التي انشقت عنها هذه الثقافة، وتشكل تراثنا في إطارها، إضافة إلى أنهما ينضمان

إلى أعظم طاقة روحية، وفكرية، وفنية، يمكن أن يستغلها الشاعر لتحقيق التواصل المنشود بين

وتتضح للقارئ مقدرة الشاعر على الاقتباس، والتوظيف فنيا، ولاسيما عندما يكون بصدد مُعالجة قضية دينية، أو أخلاقية، أو بصدد مدح خير الأنام ، يقول الشاعر سيف المري في

خلق الملائك عابدين له فلا يعصُونهُ أو يفترُون قليلا

من راكعين وساجدين لوجهه مُتبتلين مُسبحين طويلا وقضى لآدم أن يكُون، وصَاغهُ بشرأ وفضل نسله تفضيلا وهدى ونــزُّل آيــه صــدقــاً ومـا أحد من الرحمن أصدقُ قيلا في أنه رب الخلائق وحده فعليه كُن مُتوكلاً توكيلاً مَنْ آيُـهُ كان الزبورَ مُباركاً ثم الكتابَ الناسخَ النورَ الذي يهدى به أهل الرشاد إلى الهُدى فهو النجاةُ لمن أراد سبيلا(٢٢) يمكن أن يُلاحظ ذلك دارس شعره من خلال والجديد■

عدة مستويات، من بينها مُستوى الاقتباس المجرد، حيث يقوم الشاعر باقتباس بعض المفردات، والألفاظ من الموروث الإسلامي، ولاسيما القرآن الكربم، ولكن دون أن يعمد إلى توظيف هذه المقتبسات فنياً، حيث يأتي استعمالها في حيز دلالاتها، وإيحاءاتها ذاتها، وغرضه من ذلك هو جعل النص الشعرى أكثر ثراء، ومد المعنى، واستكمال أبعاد الصورة، وفي بعض الأحيان يكون والصُّحْفَ والتوراة والإنجيلا استحضاره للتراث بهدف التذكير بمضمون ذلك الأثر، أو الحكمة، أو الحدث التاريخي، آتاه أحمد حين جاء رسولا وكذلك ليكون حياً في النفوس، ومُطبقاً في واقع الحياة، وأحياناً يهدف الشاعر من خلال توظيفه للتراث إلى تسليط الضوء على قضايا وقد جاء تعامل الشاعر مع التراث، كما معاصرة، بغرض ضمان التواصل بين القديم،

#### الهوامش:

(١) ولد الشاعر سيف المرى بإمارة دبى، وأكمل تعليمه الجامعي سنة (۱۹۸٤م)، تخصص علم النفس، وانتقل إلى العمل في الصحافة ابتداءً من سنة (١٩٨٥م)، وانتسب إلى عدد من دورات إدارة المؤسسات الإعلامية فى جامعة سيركيوز بالولايات المتحدة الأمريكية، كما شارك في العديد من الأمسيات، والندوات الشعربة داخل الإمارات وخارجها، ومثّل بلاده في كثير من المناسبات الشعربة والثقافية، وأسهم في تأسيس ندوة الثقافة والعلوم بدبي، إضافة إلى عضويته في مجموعة من المؤسسات الثقافية، والمجلات الإماراتية، وقد

عمل مديرا لتحرير صحيفة «البيان»،

وتولى منصب مدير عام مؤسسة «دار الصدى للصحافة».

(٢) سيف المري، الديوان الأول، الأغاريد، ط١، ٢٠٠١م، ص١٠٩.

(٣) ديوان الأغاربد، ص١١٣.

(٤) نفسه، ص١١٥.

(٥) نفسه، ص١١٤.

(٦) نفسه، ص١٢٧.

(۷) نفسه، ص۱۲۰.

(۸) نفسه، ص۱۳۱.

(۹) نفسه، ص۱۳۲.

(۱۰) نفسه، ص۱٤۲.

(۱۱) نفسه، ص٤٤١.

(۱۲) نفسه، ص۱٤٥.

(۱۳) نفسه، ص۱۵۳.

(۱٤) نفسه، ص۱۲۷.

(١٥) سيف المري، الديوان الثاني، العناقيد، ط١، ٢٠٠٤م، ص١٥٣.

(١٦) سيف المري: العناقيد، ص٤٨.

(١٧) سورة مريم، الآية ٢٥.

(١٨) سيف المري، الأغاريد، ص١٦٥.

(۱۹) نفسه، ص۱۵۹.

(٢٠) سورة المُلك، الآية ٣-٤.

(٢١) إبراهيم الكوفحي، توظيف الموروث

الديني في شعر حيدر محمود، مجلة دراسات، مجلة علميّة محكمة تصدر عن عمادة البحث العلمي بالجامعة الأردنية، المجلد٢٨، عدد١، شباط ٢٠٠١م، ذو القعدة ٢١٤١هـ، ص ۲۰۹.

(٢٢) سيف المري، الأغاريد، ص١٦٥.



# روحي claġ AAA

ما قُصَّ من جُنح لطائرُ إلَّا غدا طُعمَ الوحو استنسرت فينا البُغَا وأتى كما الطاووس غو عُدْنا صلاحُ وأنتُمُ وتجرأت جندُ المغو شُغلت نواطيرُ الحمى وتَصفَّدت فينا الأسو

ش من الأكابر والأصاغر ثُ وقد تغيبتِ الكواسرْ رو ساحبًا ذيل المُفاخِر: في نوم أصحاب المقابر ل وقد غفت فينا البواتر المراتر المراتر المراتر المرات المر فأباحه لصٌّ وغادرٌ دُ فلم يعُد إلا الأباعـرُ

أو قُلّعت منه الأظافر ،

هذا دعيٌّ من بلاد هذا عَم في تيهِ حقدِ من نسلِ صهيونِ أبا ضحكوا عليه فما يري وشراه تجارُ الضلال يرمى الرسولَ محمداً

الكفر مخمورٌ مُقامرٌ أسود القسمات سادر لسة الغواية منذ غابر وجه الحقيقة وهو سافر ا فما يَميزُ ولا يحاورُ شاهت وجوه ذوي الصغائر (\*)



د. وليد القصّاب

حسبوا ضياء الشمس حسبوا جلالــة أحمد

الغرب عن وجه قبيح الغربُ يرتع في الضّلا فقد الرشاد وساسه مَصُوا دماء المتعبين كم من حقود فيهم سفهوا على خير الورى

يا رحمةً ملأت فؤا يا واحـة مزروعة يا أشرف الخلق الذين وتكمّلت عينُ الدُّنا منْ كان يجهلُ ما رسا ماعاب أهل الفضل إلّا

الغربُ يعلم أن نور وهو الذي تهفو إليه لكنّ تجار الضغائن وقفوا لكيما يطفئوا لكنَّ نور محمدِ من كان لم يَنْهَدْ لنصر من لم يَجُد بالروح يفد..

تحجبُه عن العينِ السواتـرْ لا تستبينُ لكلِّ ناظرُ

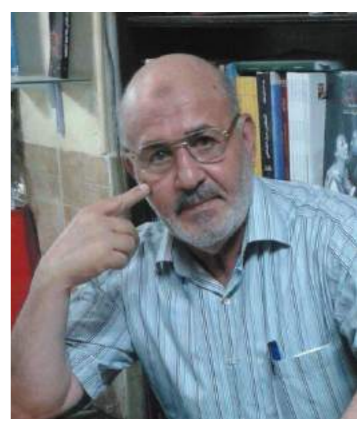
أسود القسمات حاسر له أعرجَ الخطوات عاثرُ موتى القلوب بلا مشاعر ، ولم يكن للظلم زاجر كم ظالم منهم وغادر ا سَفه الجناة ذوو الجرائر المعائر

دَ العالمين بكلّ طاهر ، حيث اتجهتَ لكلّ حائرْ بنورهم كُشفتْ بصائرْ فإذا الهدى للكون غامر المرا لةُ أحمد غرٌّ مكابرْ التّافهون ذوو الصّغائر التّ

محمد في الكون سائر ا نفوسُ أصحاب الضمائرُ والعماية والمجازر شمس النهار على المعابر آت، وإنَّ اللهَ قادرُ ة أحمد فالله ناصر ي أحمداً والله خاسر

<sup>(\*)</sup> حول ما نشرته بعض الصحف الغربية من رسوم تسيء إلى النبي صلى الله عليه وسلم, وما قاله الخائب ماكرون. الرّباض: ٢٦/١٠/٢٦م.





محمود حسن مفلح : ولد عام (١٩٤٣م) في بلدة سمخ على ضفاف بلدة طبرية. في عام (١٩٤٨م) هاجرمع أسرته إلى سورية، واستقري مدينة درعا. درس المراحل التعليمية الأولى في مدارس مدينة درعا. ونال شهادة أهلية التعليم الابتدائي في مدينة السويداء درس اللغة العربية في جامعة دمشق ونال إجازتها عام (١٩٦٧م) عمل في التعليم الابتدائي في مدينة درعا. وبعد حصوله على الشهادة الجامعية عمل في التعليم الثانوي في مدينة القامشلي ثم في مدينة درعا. أعير للتدريس في الملكة الغربية عام (١٩٧٦م)، ثم انتقل إلى الملكة العربية السعودية وعمل في مجال التربية والتعليم، ثم عمل موجهاً تربوباً لمادة اللغة العربية، عضو اتحاد الكتاب العرب بدمشق، وعضو اتحاد الكتاب الفلسطينيين، وعضو رابطة الأدب الإسلامي العالمية، اختار القاهرة سكنا له بعد الأزمة السورية وأضحى ناشطا على مواقع التواصل الاجتماعي.

#### الشاعرمحمود مفلح لـ (الديالسلامي):

# ليسالهم الشكل الشعري..المهم أن يكتب الإنسان شعراً حقيقياً

## الشاعر محمود مفلح؟

■ من أعمالي: «مذكرات شهيد فلسطینی»، دیوان شعر ، ۱۹۷۲م، اتحاد الكتاب العرب بدمشق، سورية. «المرفأ»، مجموعة قصصية، ١٩٧٧م، دار المعرفة بدمشق، سوربة، «القارب»، مجموعة قصصية، ١٩٧٩م،

**عا هي أعمال الأديب** مؤسسة الرسالة في بيروت، لبنان،



حوار: خليل الصمادي - فلسطين

«المرايا»، ديوان شعر، ٩٧٩م، مؤسسة الرسالة في بيروت، لبنان. «الراية»، ديوان شعر، ١٩٨٣م، دار عمار في عمان، الأردن، «حكاية الشال الفلسطيني»، ديوان شعر، ١٩٨٤م، دار العلوم في الرباض، السعودية. «إنهم لا يطرقون الأبواب»، مجموعة قصصية، ١٤٠٥هـ، ١٩٨٥م،

مكتبة الأديب في الرياض، ديوان شعر ، ٩٨٧ م، دار الفرقان في عمان، الأردن، «فضاء وشعر التفعيلة، وحتى القصيدة الكلمات»، ديوان شعر ، ١٩٨٧م، النثرية. دار الأمان في الرياط، المغرب، «نقوش على الحجر الفلسطيني»، دیوان شعر ، ۱۹۹۱م، دار الوفاء في المنصورة، مصر. «غرد يا شبل الإسلام»، أناشيد للأطفال، ۱۹۹۱م، دار البشير، عمان، الأردن، «لا تهدموا البرج الأكبر» القاهرة ٢٠١٦م وغيرها من الدواووين.

#### ■■ هلا حدثتنا عن بدایتك الشعربة؟

■ كتبت الشعر في العشرين ودون العشرين عاما أقول: إن جرثومة الشعر كانت تسري في دماء الأسرة ؛ فأخى أحمد شاعر وله ثمانية دواوسن مطبوعة، ووالدى شاعر شعبى، وكذا جدى كان شاعرا شعبيا بامتياز. ساهم شعر أبي وجدي في حب الأرض والجهاد والتمرد على المحتل.

■■ ما ألوان الشعر الفنية والفكرية التي يتناولها الشاعر محمود مفلح؟ وكيف تطور البناء الفنى عند محمود مفلح؟

■ تطور شعري منذ البدايات السعودية. «شموخاً أيتها المآذن»، وحتى الآن وكتبت كل ألوان الشعر تقريبا، الشعر العمودي،

تطور البناء الفنى عندي كثيرا، أصبحت أهتم كثيرا بالصورة الشعربة المدهشة أكثر من اهتمامي بالفكرة، وأقول: إن





القضية المقدسة لا تشفع للشاعر أن يكون شعره ضعيفا، كثيرٌ من الشعراء الإسلاميين - وللأسف -يركبون موجة القضية الإسلامية، وأما شعرهم فضعيف ركيك، إن هذا الشيء في نظري يسيء إلى القضية المقدسة التي نحترمها جميعا.

أنا أغلّب في شعري الفن، إننى أذوّب الموضوع في الفن وبهذا دائما أبحث عن الجديد فيما أكتب، أبحث عن البناء الجديد، وعن التراكيب، عن الصورة الشعرية غير المطروحة، أحاول أن أكون لنفسى بصمة شعرية في هذا الزحام الشعري، ما أكثر الشعر! وما أقل الشعراء حقيقة!.

#### ■ ما رأيك بالشعر الحر؟

■ أقول: ليس المهم الشكل الشعرى، المهم أن يكتب الإنسان شعرا حقيقيا، وقد يتوفر في القصيدة الخليلية العمودية أو قصيدة التفعيلة وغيرها، أو في القصيدة النثرية التي يرفضها كثير من نقاد الأدب الإسلامي، وأنا أقرأ ما يكتبه الحداثيون، أقبل بعضه وأرفض بعضه، أجد أن بعضه ينطلق من مقومات الشعر الحقيقية، وهو شعر جميل بالرغم من أنه جاء بشكل آخر، وغاب



عنه الاتباع المألوف الذي نعرفه، ولكن الموسيقي لم تغب عنه، الموسيقى الداخلية التي يعرفها كل من يكتب الشعر بكل أنواعه.

# أدبية غير الشعر؟

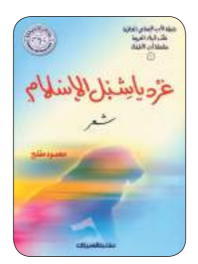
لى في القصة القصيرة ثلاثة كتب هي «المرفأ»، و «القارب»، و «إنهم لا يطرقون الأبواب»، ولى فى النقد كتاب حول الشعر السعودي اسمه نظرات في الشعر السعودي المعاصر ولم يطبع مازال مخطوطًا ولكن الغالب على أعمالي هو الشعر.

وللأسف لم أتابع كتابتي في القصية القصيرة الأسباب أجهلها، ربما اختطفني الشعر من عالم القصة القصيرة، رغم أننى أحن كثيرا لهذا الفن، وأتمنى أن تتاح لى الفرصة لأكتب فيها من جديد.

#### ■■ هل كتب محمود مفلح للأطفال؟

■ نعم كتبت للأطفال مجموعتين شعريتين «غرد يا شبل الإيمان» وهو أول ديوان للأطفال تطبعه رابطة الأدب الإسلامي، وقد لقى رواجاً كبيراً، وأنشدت كثير من قصائده في المحطات الإعلامية و «هيا ننشد، هيا نلعب»

صدرتا في الشارقة وهما رائجتان. وأحب أن أضيف أن كثيرا من قصائدي ولا سيما قصائد الأطفال دخلت في المناهج الدراسية في ■■ هل للشاعر محمود نشاطات كثير من البلدان العربية في الإمارات، والسعودية، وفلسطين، ■ نعم كتبت القصية القصيرة، والجزائر، وأخيرا في مصر اختاروا للصف الرابع الابتدائي نشيدا في المقررات الدراسية وما زلت أكتب





للأطفال وأتمنى أن يمد الله في عمرى أكثر لأكتب لأطفالنا المزيد من القصائد والأشعار.

#### ■ ما نصيب القضية الفلسطينية في شعرك؟

إن القضية الفلسطينية تستحوذ على معظم ما كتبت وأقول دون تكلف: بأننى أسبح في ماء القضية الفلسطينية دون أن أنسى القضايا العربية والإسلامية الأخرى، وقد يعاب علي من قبل بعض النقاد أنني لا أتغنى إلا عكس القضايا المحاطة بأمتنا، أشعر بما يحاك ضدنا، وما يرسم لنا، وأعبر عن مشاعر الأمة من المحيط إلى الخليج، ومن الصين إلى الفلبين.

#### ■■ وهل كتب شاعرنا في الحب والغزل؟

■ لم أكتب كثيرا في القضايا العاطفية والغزل والحب رغم أن لى بعض القصائد بذلك، أما معظم أغراضي الشعربة والنثربة فهى حول القضايا الإنسانية والوطنية، وعلى رأسها قضية فلسطين، ولو استعرضتم أسماء دواوبنی فأول دیوان لی «مذکرات شهید فلسطینی»، ولی دیوان «حكاية الشال الفلسطيني»، ولي ديوان طبع بمصر عام (١٩٨٩م)

بعنوانه: «نقوش إسلامية على الحجر الفلسطيني» ولي ديوان طبع بالمغرب أيضا عن فلسطين اسمه «سنابل الشهادة» أغلب عناوینی تتمحور حول فلسطین.

■■ نرى لك حضوراً لافتا في أغلب الندوات والأمسيات الشعربة في محطتك الحالية بالقاهرة ما سبب ذلك؟

■ طبعا محطتى الآن في القاهرة التي وصلتها بعد الأزمة السورية وحيث إنني بلغت من العمر عتيا وحيث لا مقدرة على العمل والتدريس تفرغت للأنشطة الثقافية والأدبية وصارلي في القاهرة عدد من الأصدقاء والأحباب وأغلبهم من الشعراء وممن يتذوقون الكلمة، وصرت ضيفا على كثير من الأمسيات الشعرية والمهرجانات الأدبية، وصرت أحرص على الحضور ولا سيما أنشطة رابطة الأدب بمصر يعود لعدة أسباب أهمها: الجامعات العربية وهناك أكثر أن مصرت كانت ومازالت أم الثقافة العربية، وكذا كان طبيعتها الخلابة ونهرها الجميل وآثارها المتعددة التي أعشقها، وكذلك منتدياتها الكثيرة والمتنوعة وقلما يمر يوم دون أمسية شعربة أو



د. حسام عقل



د. يسري عبد الغنى

مناقشة فكرية في القاهرة وغيرها من المدن العديدة.

## في العالم العربي؟

بفضل الله فزت بجوائز كثيرة في سورية والسعودية والكويت الإسلامي فرع القاهرة، وولعي ومصر، وشعري يدرس في بعض من ثماني رسائل جامعية بين ماجستير ودكتوراه تناولت شعري فقد طبعت عدة طبعات في عدد من العواصم العربية، وأهمها أعمالي الكاملة التي خرجت أخيراً من أصقاع العالم الإسلامي

فى طبعتين، وفى مجلدين كبيرين في أكثر من ألف صفحة، طبعة في فلسطين، وطبعة في مصر.

وتجربتي الشعربة في مصر كانت من أغنى التجارب فبالإضافة لما ذكرته سابقا من ولعي بمصر هو اتصالي بالشعراء والأدباء المصربين فوجدت عندهم كل حفاوة وتكريم وتقدير بكل ما أكتب، ولقيت كل حفاوة وتكريم وتشجيع معنوي، وبفضل الله لقد نوقش شعري في أكثر من ندوة وأمسية من قبل كبار النقاد منهم د. حسام عقل، ود. يسري عبد الغني، ود. ياسر أنور، وغيرهم وغالب أيامي في كل أسبوع موزع ما بين محاضرة وأمسية وندوة حتى صار لى كثير ■ ما صدى شعر محمود مفلح من الأصدقاء المصربين أعتز بهم وأفخر بصحبتهم، وأنا على اتصال دائم بمكتب رابطة الأدب الإسلامي بالقاهرة. وقد انعقدت ندوتان لمناقشة بعض قصائدي، وفي هذه المناسبة أشكر مجلة رابطة الأدب الإسلامي العالمية التي أتاحت لي فرصة اللقاء وسيرتي. وأما دواويني الشعرية لعرض تجربتي الشعربة خلال أربعين عاما، وهذا معروف عنها وعن مكاتبها المنتشرة في كثير

#### قصة قصيرة



قلبت المفكرة الصغيرة، أستلقى على حافة السرير، تكاد عيناي تربان الأفكار تجلس حولي، تدور، تقفز، تركض، وتخرب كل الأشياء، لا تتركني في النوم ولا في الصحو.

وما النوم والصحو عندي إلا سواء، في منامي تنتشلني الأفكار من واحة الواقع، لترمى بي في واحة الرؤى والأحلام.

حركت ساعدى محاولة أن أجدد النشاط فيّ، أو ربما كى أطرد ما يطير حولى من أفكار، استويت على السربر للحظة، وأنا أسأل نفسى:

# مفكرة حمامة

- هاجر الأحمد – تركيا -

لماذا قال: طوق الحمامة؟! وليس الحمام؟! هكذا، ومنذ شهر تقريبا، تورط أفكاري بكتاب لفقيه أندلسي، لا نهاية لحياته، وعلمه وأدبه (طوق الحمامة) لابن حزم الأندلسي الظاهري. وقع اختياري على العنوان، من بين آلاف الكتب المطروحة على الموقع الإلكتروني. لا أدري ما الذي جذبني لطوق الحمامة؟! ربما الأني قرأت عنه مرة، أو ربما أنه من اختارني، من يدري!؟ كل ما أعرفه، أنى تورطت مع ابن حزم، وقرأت الكتاب.

مفكرتي ذات الغلاف الأحمر، لم يبق فيها مكان حرف إضافي، ملأتها بالأسئلة والخواطر حول الكتاب. كثيرة هي الأشياء التي استوقفتني في قراءتي للكتاب، حتى صرت أنام وأصحو وأنا أردد أبياته الشعربة.

(لا بد أن أخرج، أريد أن أتنفس) هكذا شددت من همتي، في هذا الصباح المليء بالأسئلة، فخرجت إلى الحديقة القريبة من العمارة التي نستأجر فيها سكنا. عادة ما أشعر بالاختتاق في هذه البلاد، لا أدري لماذا؟ ريما لأنى نسيت قلبي، أو أن الحقائب لم تسعها. لم أقف قرب الحديقة، وراحت خطواتي تسير بعيدا.. إنه ابن حزم من جديد، لكأنه يسكن أفكاري، سوال آخر طرح نفسه على وأنا أسير،

فتصارعت الآراء. وتكالبت الأفكار التي تريد أن تثبت حضورها على غيرها، فانتزعت بعضها من الصراع بالقوة التي تمتلكها نظيراتها الأخرى.

لم أجد نفسي إلا وأنا أمام واحة من الأزهار الملونة، بين الأحمر والأصفر والوردي، تماوجات الألوان وكثرتها أوقفت ما كان يدور في رأسي، وأعلنت الحياة داخله هدنة صغيرة لأتحرى أين وصلت؟! وما هذا الجمال أمامي؟

تلفت یمینا، وشمالا، وجدت مقعدا علی مقربة منی، أخذت بعضی، وجلست علیه، ترکت حقیبتی

الصغيرة قربي، وراح بصري يسرح في جمال المنظر حولي: بماذا يذكرك هذا الورد؟! بالجمال الأندلسي، إنه جمال أندلسي لا محالة. هذه بعض أقحوانات الأندلس، تغربت لتكون هنا، في هذه الأرض.

التفت إلى يميني، كان محدثي رجلا يبدو في السبعين من عمره، يجلس على المقعد جواري، تفصلنا الحقيبة، والمفكرة داخلها محتشدة

بالأفكار الأندلسية. له جلسة بهية, ذات وقار، ملابسه غريبة عن المألوف هنا، إذ يرتدي جبة بيضاء، وفوقها عباءة بلون بني فاتح، وعلى رأسه عمامة أضفت عليه الكثير من الهيبة.

تأملته بدهشة، وتعجب، نظر إلي، وأعاد نظره يحدق في الأزهار، تلعثم الصوت داخلي، كدت أنطق سائلة من أنت؟! وقبل أن تهمس شفتاي بحرف، قال وبصره يتأمل البعيد:

- أبو محمد، المعروف بابن حزم الظاهري، الأندلسي.

يا إلهي، إنه سؤالي، إنه من أبحث عنه. تأملته بعيون مفتوحة، كان يلبس في قدميه نعلا من طراز جميل، منقوش الحواف، بلون بني.. أطلت التحديق في ملامحه، وما يرتديه، ولم ينطق هو بحرف، أخيرا، تمالكت نفسى، وقلت بعد نفس طوبل:

- هذه الأزهار أندلسية إذن!؟
- أجل، أندلسية، غرست هنا منذ زمن بعيد، فتعودت الاغتراب عن أرضها.

إنه يتحدث عن الاغتراب، وكأنه يعرف وجعي.. نظرت إليه، سألته:

- لا يسلب الاغتراب جمال الأزهار، أليس كذلك؟
  - الغربة تصقلنا يا ابنتي.
    - كيف تصقلنا؟!
- الغربة جوف خاو إلا من الألم، وحفنات الأنين، لأن الألم يصقلنا، فالغربة تصقلنا. أنت بعيدة عن وطنك، ومع هذا، ملأت هذه المفكرة بالأفكار الجديدة.

وأشار بنظره إلى الحقيبة الصغيرة، التي تضم مفكرتي. ثم

أشاح بنظره إلى البعيد مرة أخرى.

أخرجت المفكرة، سألته بتلهف:

- كيف تعلم أني لست من هنا؟! وأني أنزف اغترابا؟!
- إنه لأمر يسير، فالغرباء نزفهم واحد، أتعرفين كم مؤلمة في الغربة، وكم عانيتها في (شاطبة) بعيدا عن قرطبة الحبيبة، الأرض التي ولدت فيها. الغرباء نزفهم واحد.. ما أروعك!.

كنت منبهرة بلغته السلسة التي أفهمها بسهولة، وحديثه المبهر الذي يجرني إلى أسئلة مختلفة،



وأخبار لا تنتهي.. تحديقه في البعيد أثار فضولي، سألته:

- حسنا، كيف عرفت أن مفكرتي مليئة بالأفكار!؟
  - إنه لأيسر من الأمر الأول.
- بما أن الأمور يسيرة عندك، ألك أن تجيب عن

سؤالي، وأنت تنظر في المدى البعيد؟؟

- ما تسمينه المدى البعيد، هو أصل الرؤيا.
  - أصل الرؤيا! كيف ذلك؟.
    - إنه الحب.
      - ماذا؟
    - الجواب عن سؤالك.
    - لكني لم أسألك بعد.
  - منشغلة أنت بطوق الحمامة. أليس كذلك!؟

- بلى. أريد أن أعرف: لم حمامة وليس حماماً!? قبلها لم تخبرني أي رؤيا.

- لأنه الحب، يوهب الحمامة منفردة.
  - والرؤيا....!
  - لأنها رؤيا الكون.
- كيف ذلك؟! فهي البسيط

يعتذر منك، هلا أفصحت.

لم يفصح، بل اكتفى بابتسامة شعرت أن الشمس التي مالت بعض أشعتها جهة جلوسنا أخذتها مع نظرائه إلى زاوية بعيدة من المدى الذي يتأمله. تلكأت أسئلني، إنه يعرف الكثير عني، أو ربما عن الأشياء التي تشغلني. وأيضا لا يكف تحديقه في المدى. فتحت مفكرتي، بعثرت كل الأفكار حولي، لأجد الخيط الذي أريد أن أبتدئ به. داهمني صوته الشجى، بنبرته الثابتة:

- أنت تبحثين عن أشياء كثيرة، في وقت واحد.
  - ما الخطأ في ذلك؟
  - جدي ضفة، ولتبحري منها.
- كل الضفاف لي، والوطن جريدة بلا حروف في يدى.
  - الوطن نحن، هو حيث نكون.
  - والغربة رياح توجه شراع قلبي حيث تشاء.

تنهد بعمق مع جملتي الأخيرة، قلت بعد لحظة

صمت:

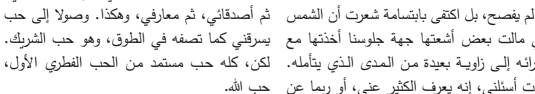
- أريد أن أسألك، لكني أخاف غضبك.

ابتسم مع نهاية جملتي، وأومأ برأسه أن أحكي، أخذت نفسا، سألته:

- أريد ملامح الحب الأول في كتابك، لم تبح بها، لماذا؟

بقيت صامتة أنتظر منه إيماءة أخرى، لأكمل، أكملت:

- أوليس الحب الأول يولد بحب الله?! نحن نولد على الفطرة، أي على محبة الله تعالى، ومنها أبدأ بحب أمي وأبي، وإلا ما أدراني أنا ما الحب؟! هو حب الله أودعه داخلى، ثم حب إخوتى،



- هل هذا ما دونته في مفكرتك!؟
  - أجل.. ما رأيك؟!
- طوق الحمامة ولد على يدي، من أجل قلبي.
- أولم يكن من أجل الصاحب الذي طلبه منك؟!



ابن حزم الأندلسي

• من يصدق أن تطوق حمامة، وينتشي عمر لأجل طلب ما؟! وإن كان، فالأصل لأجل القلب. الحب يولد في القلب، وينبع منه، وتخرج الحروف منه. كل ما ورد في الطوق، هو رغبة مني في الإفصاح للناس عن الحب الذي يعيشونه هم. أريد أن يعلم الناس، أن هناك هبة كبيرة داخلنا، وأريدهم أن يعلموا كيف يدارونها!؟

كنت أصغي إليه بصمت، واهتمام بالغ، أومأت كثيرة. برأسي الذي احتشد أفكارا حول سبب تأليف الكتاب. • حبستنا لحظة صمتي، كنت أفكر فيها بكلامه، – وأسأل نفسي:

- لماذا لا يدرك العالم هذه المرتبة من الحياة، ليبقى على قيد الإنسانية؟!.

نظر إلى، قال بلهجة تساؤل:

• تفكرين كثيرا.

ما تقوله يدعو للتفكير، أو ربما للبكاء! لماذا العالم حولنا يفتقد الإنسانية؟!

أخبرني: لماذا يسكن داخلي صوت طائرة تنزل قذائفها علينا، لنموت بصمت مطبق، دون أي اعتراض!؟ نحمل معنا إلى قبورنا استنكاراتهم فقط، بعد أن تهشمت أعمار الأحياء، واحدودب ظهر الأرض بالأموات؟!! لماذا لا يقرأ العالم طوق الحمامة، ويتقن لغة الشوق؟! ويلمس الحب عن قرب!؟

أخذتني غصة مع الحديث، نظرت بعيدا، إلى الزاوية التي ينظر إليها هو، كان غارقا في المدى. لفنا الصمت لأجده يكسر الأشياء، والأرض، ويشق طربقا في السماء البعيدة، قال بهدوء:

• إنه الإنسان.

وعاودنا الصمت، يمزق الهواء، ويشتت ما حولنا.

للحظات، تمالكت نفسي، كسرت حاجز الصمت بابتسامة، قلت:

- أحببت ثقتك في النساء.

حرك يده اليمني، إشارة الإيجاب، أكملتُ:

- إنك تطرح ثقتك هذه في الطوق، وتخبر من مسه الحب، أن المرأة لها القدرة على الإصغاء إلى قلبه، دون أن تبوح بأي سر، قرأت باب طي السر

• هذه حقيقة.

- ربما حقيقة ما لمسها إلا من عاش معهن، وتعلم على أيديهن، ثم إنني أحببت أشعارك، لكأن الكتاب حمامة مطوقة بالشعر. أذكر كثيرا من الأبيات التي راقتني فحفظتها، منها:

وإن تقل: ممكن قصد السماء؛ أقل

#### نعم، وإني لأدري موضع الدرج

عندما سمع الأبيات طرب بها.

أردت أن أناديه، لكني خجلت، أن أناديه؟! شيخنا؟! عماه؟! فقيه الأندلس؟! لا أدري.. حقا لا أدري.

تصفحت المفكرة، (رسائل ابن حزم) يا إلهي، قد نسيها، كيف لم أقرأها كاملة؟ متى أقرؤها ويعود هو لأسأله!؟ أخذت نفسا. قلت له:

- لم نعطك حقك. بقي محدقا في المدى، صمتا. أكملتُ:

> - الحق أننا لم نقرأك جيدا. وأنا أولهم. نظر إلى، فتسرب صوته الشجى قائلا:

• قرأت مقالا لك عن يحيى الغزال. كنت تقولين: إنكم لم تعطونا حقنا..

استوقفته ويدهشة قلت:

- هل قرأت ذاك المقال؟!

• أجل، أقرأ كل ما يكتب في العالم بأسره، ثم

إنى كنت ضيفا عندما تحدثت عن حياتي لزملائك. لم أتمالك نفسى، فنهضت من مكانى والفضول يملؤني، والدهشة تثقل السؤال على لساني، فصرت أحرك كلتا يدى، تمالكت نفسى، وسألت:

- كيف كان أدائي؟! أحقا كنت في القاعة ذاك اليوم؟! كيف لم أشعر بذلك!؟.

تتبهت أن أحد المارة يرمقني بنظرة تعجب، وكأنني أحدث نفسي، لم أهتم له، سألت مجددا:

- أخبرني، أين كنت تجلس؟! كيف تقبلتَ أن يحكى أحدهم عنك وبناقش حياتك من وجهة نظر واحدة!؟

> حركاتي، وأسئلتي قد أجفلته ريما، فطلب منى بابتسامة أن أجلس، ليحكى، عدتُ للجلوس، وأعاد هو نظره إلى البعيد، قال:

• كنت تقفين على المنصة مرتجفة، كنت مصغيا لتمتمة من كان يجلس في القاعة، ولخوفك الذي يملأ المكان، وقفت قريك على المنصة، قرب تلك اللوحة البيضاء المتسخة.

الجالسين، وقررت أن أحكى عنك لك! لم أكن أعلم أنك معنا داخل القاعة، تصغى لسير نقاشنا حولك. ابتسم، وكأنه يرى شيئا ما في المدى، يقرب روحه منه أكثر. قلت:

- لكننا لم نعطك حقك.

نظرت إليه، أربد أن أسأله عن تحديقه في لهوا وعبثا وانتماءات خاطئة..؟! المدى، لم يحدق بعيدا يا ترى!؟ قال بصوت منخفض:

• ماذا أيضا؟

حدقتُ في المدى الذي يحدق فيه، قلتُ بحيرة: - ما الذي تراه في المدى!؟

والتزم الصمت، أحدق بعيدا، وقد اعتلى قلبي شعور غربب، لكأنه مزبج من الترقب والشك، ومن اليقين والحقيقة!

تعجبتُ مما بدا في قلبي، فكرتُ أن أسأله عن سر الرؤيا؟! وحقيقة إبصار الأشياء، وسبل الكشف عما خلف تلك الأشياء، والإصغاء إلى المآذن وهي صامتة، والتأمل بوجه القمر في ليلة غائمة! أردتُ سؤاله عن اللحظة الفاصلة بين الخيط الأسود

طُوْقُ الْحَمَامَةُ

فِي الْأَلْفِيَّةِ وَالْأَلَافُ

على بن حزم الأنشس

والأبيض من الفجر، ولم لا نعى سر الحب المودع فينا، كما لا نعى سر الإشراق بلمحة تفصل الأسود والأبيض؟! كنت متحمسة لأسأله عن الزمن..

ومن أي نافذة يمكن أن أصافح وجه الأيام وهي تبتسم؟! والحرب..!؟ لم الحرب متوغلة فينا لا تتركنا!؟ ولم في كل حرب يقطع جارنا أشجار حديقته، وحديقة الحي ليبيعها.. ؟! وعن الحب الذي

- كنت خائفة، لكن خوفي تبدد لحظة تناسيت يفطن ابن حزم لكل خباياه. أربده أن يخبرني: أمن قوانين الحب الأزلية ألا تهب القلوب المحبة بعضها بعضا؟! وأن يبقى نزف الحب فراقا كما تنزف السماء شوقها لحضن عشيقها الأرض ... ؟! أم أن الحب كان وشاحا من الإيمان والقدسية، لينزع طيشنا هذا الوشاح عن صدر الحب، ونتركه

لحظاتُ تأملي في المدى لا أعلمها طالت أم قصرتْ..؟! استدرت لأكمل حديثي، لم أجده.. لم أجد صاحب الحمامة.. كان قد اختفى!.■





# قالوا ülc





د.حيدر الغدير - السعودية

كثيرون هم الأخيار الذين كانوا لى قدوة حسنة في الصدق والنقاء والزهد الإيجابي، أما الشيخ الجليل أبو الحسن الندوي فكان هو الأول بينهم، واسمه الشخصى «على» رحمه الله. وشكراً لروحه الطاهرة التي أملت عليَّ هذه الأبيات بعد عقدين من رحيله.

تاج الجلال على جبينك يشرق غنّى الحمام على رواقك هاتفا أنفقت عمرك للشربعة حارسا تطوي الليالي في بلاء مصابر تغنى وتقنى لا كالل ولا ونى وسما عطاؤك فهو أقباس الهدى

تحيا لأمة أحمد متوشحاً من حيث جال وغيرةً محمودة أبدأ جوادك مسرج مستنفر أما يقينك فهو قلب مرابط

لك في فجاج الأرض رحلة مؤمن يدعوك مغربها فتهرع نحوه الندوة الغراء تعرفك الفتي

ومضيت في العهد الوثيق تصونه ومشيت في درب الجهاد عشقته حتى غدوت بكل ناد زائرا وتقول ديني إنني درع له في موكب من يوم نادى أحمد أحببته ومشيت في غمراته من كل صوب والعزائم وقدة منحوه رغم الغاشيات قلوبهم

هو ركب أحرار يزينه الهدى الشافعي عليه عقل أروع والطاهر الأردان أحمد أمة وبطيبة الزهراء مالك سيد وقوافل لا تنتهى ومدارس هم في ذرا الأكوان درته التي أنت الذي أحببتهم وعشقتهم

قالوا: على، قلت عقل سابق

والبشر في نعمائه والرونقُ أن "العلى" بكل فضل أليق وبك النضارة والشباب الربّق حتى كبرت وشاب منك المفرق والناس حولك مطرق ومحدّق وقديمه كجديده لا يَخْلُق

عقلاً كأن ذكاءه لك فيلق مسكية ربا النوافح تنشق ولواؤك الميمون فيه يخفق إن أنت تغضب أو تلين وترفق

تهدى الضياء لحائربن تفرقوا فإذا أتيت له دعاك المشرق والمكتان ومن بهنَّ وجلَّق

وبجل عند الأكرمين الموثق وعلمت أن السير فيه مرهق بالحق يجهر لا يلين ويشفق والمفتديه وسيفه والخندق فأتت جموع السابقين تدفق مشى الألى سمعوا فهبوا فالتقوا والخيل تصهل والصوارم تُمشوق وسيوفهم لم ينكلوا أو يفرقوا

ورجاله الشهب التي تتألق وأبو حنيفة حَبْره المتفوق علم يضيء وعبرة تترقرق والواردون تهيبوا وتحلقوا وشيوخ فضل كالملائك تصدق طرفت عيون الناس وهي تحدق والمرء حيث فواده يتعلق

بين النهى ومنارة تتألق



علم من أعلام الصحافة العربية الحديثة، ورائد من روّادها في شبه القارة الهندية فضيلة الشيخ محمد واضح رشيد الحسني الندوى الذي ارتحل إلى رحمة ريّه المستعان، فجريوم الأربعاء، ٩ جمادي الأولى ٤٤٠هـ، الموافق ١٦ يناير ٢٠١٩م، في دارالضيافة، بجامعة ندوة العلماء، لكنو، الهند، حينما كان متضرعاً إلى الله، فور صلاة التهجد، وملبّياً لأذان الفجر؛ مثلما لبّي خاله العظيم المغفور له الشيخ أبو الحسن على الحسني الندوى نداء ريّه في يوم الجمعة في ٢٢ رمضان المبارك ١٤٢٠ه، الموافق ١٩٩٩/١٢/٣١م في مسقط رأسه (تكبة شاه علم الله، وسيد أحمد الشهيد رجمهما الله) في راي بربلي، في العشر الأواخر من الشهر الفضيل في أثناء استعداده لصلاة الجمعة وتلاوة القرآن، وابتهاله إلى الله جل وعلا. اللهم اغفرلهم مغفرة واسعة.

# مربياً جلياً

فضيلة أستاذنا العظيم ومربّينا الجليل محمد واضح (من مواليد ٣ شعبان ١٣٥٢هـ، الموافق ١٩٣٣/١١/٢٠م في تكية، راي بريلي) كان مديراً لشؤون التربية والتعليم في جامعة ندوة العلماء، وعميداً لكلية اللغة العربية وآدابها، ومديراً للمعهد العالى للدعوة والفكر الإسلامي، وأمين عام رابطة الأدب الإسلامي العالمية بالهند، ونائب رئيس المجمع الإسلامي العلمي، ورئيس تحرير صحيفة الرائد، ورئيس التحرير المشارك لمجلة البعث الإسلامي، ومؤلف كتب كثيرة:



شفيق أحمد خان الندوي (\*) - الهند

#### وما كان قيس هلكه هلك واحد

تخرّج شيخنا محمد واضح في جامعة ندوة العلماء عام ١٩٥١م حاصلاً على درجة الفضيلة في الأدب، ثم التحق بجامعة على كره الإسلامية طالباً منتسباً، فحاز على بكالوربوس الإنكليزية. وبناءً على ذلك فإنّه تعين مترجما ومذيعا لدى إذاعة عموم الهند، نيودلهي حيث اشتغل لمدة ٢٠ سنة كاملة.

أمّا علاقتي بالشيخ محمد واضح فإنها قديمة،

العاشر، بالمدرسة الثانوية العامة بعد تخرجي في ندوة العلماء، وحصولي على درجة الفضيلة في علوم الشربعة الإسلامية، وكانت في دلهي مجموعة طيبة من الندوبين، ذلك الوقت، بمن فيهم الشيخ محمد واضح رشيد الحسني، والشيخ أبوبكر الحسني، والأخ محمد خالد الحسني، والأستاذ الدكتور سيد محمد اجتباء الندوي ونحوهم. وكانت بيننا مودة وأخوة، كان الشيخ محمد واضح يتردد على أستاذنا سيد محمد اجتباء، وكنّا نتردد عليه حيناً لآخر، رأينا فيه أخاً شفيقاً وكربماً، وكان منزله مأوي للعاملين على جمع التبرعات والصدقات للمدارس الدينية.

وذات مرة، في عام١٩٦٨م قام الأستاذان عبد الحليم الندوي، وسيد محمد اجتباء الندوي بعقد مسابقة

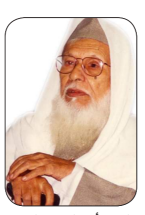
ولكنه بنيان قوم تهدما في بناء الوطن"؛ في مبنى كلية الآداب، الجامعة الملية الإسلامية، بتعيين لجنة التحكيم المكونة من العضوين أولهما الشيخ أبوبكر الحسني أستاذ قسم دراسات غرب آسيا في جامعة جواهر لال نهرو، نيودلهي، والآخر الشيخ محمد واضح رشيد الحسني الندوي، مترجم ومذيع وحدة اللغة العربية، إذاعة عموم الهند، نيودلهي. تمّ توزيع الجوائز والكؤوس والشهادات على يد السفير السوري، ففاز كاتب هذه تعود إلى عام١٩٦٦م عندما التحقت بالجامعة الأسطر بالجائزة الأولى، ولله الحمد. عبّر الأستاذ الملية الإسلامية، نيودلهي، طالباً منتظماً في صفها محمد واضح عن إعجابه وتقديره لمثل هذه المسابقات

السفير عمر أبى ريشة، عنوانها "دور الطالب

الأدبية التربوية، مركّزاً على ضرورة الاهتمام بتصحيح النطق والالتزام بالمخارج العربية السليمة.

كان الشيخ محمد واضح متّقيا بكل ما في الكلمة من معنى، يخاف الله في السرّ والعلن ولا يقرب الفواحش ما ظهر منها وما بطن، ويستهدف رضى الله ورسوله في كل حين وآن. إننى أتذكر تلك اللحظات التي كنت جالساً فيها مع شيخنا الجليل أبي الحسن الندوى رحمه الله، إذ رنّ جرس التليفون. فتنبّهنا- إلى ذلك وعرفنا أنّ الشيخ محمد واضح رشيد الندوي يستأذنه في الاستقالة عن وظيفة إذاعات عموم الهند، بناءً على ما اتخذ موقفه من الحيطة والحذر في نشر أنباء صادقة وزائفة.

رجعتُ من تكية (راي بربلي) إلى خطابية عربية برئاسة الشاعر السوري د. محمد اجتباء الندوي بيتي في قرية رسته مئو (راي بريلي)



الشيخ أبو الحسن الندوي



ومن ثمّ إلى على كره حيث كنت طالباً في الماجستير في جامعة على كره الإسلامية، فسمعت، بعد أسبوع، أنّ الأستاذ سيد محمد واضح رشيد استقال من إذاعة عموم الهند، وانضم إلى دار العلوم لندوة العلماء لكنؤ مدرساً للغة العربية. فتذكّرت أنه اختار طريقاً للحيطة والحذر، إيماناً واحتساباً وإخلاصاً لخدمة لغة القرآن والسنة.

وبالتالي بدأ الشيخ محمد واضح كتابة مقالاته في صحيفة "الرائد"، ومجلة "البعث الإسلامي" بانتظام والتي اختارت عناوبن ثابتة معروفة ب: صور وأوضاع، وأنباء وتعليقات، وافتتاحية العدد. إنّها أصبحت محطة أنظار للدارسين والمدرسين في سائر أوساط تعليم وتعلم اللغة العربية والمثقفين في العالم، ووسيلة لتنمية المهارات اللغوية. أمّا أسلوبه فإنه أسلوب سهل بسيط وجميل يسر القراء والسامعين، بوفرة جدّة الفكر،

وجودة المضمون، وقوة العاطفة، والاتزان بين اللفظ والمعنى، والامتزاج بين الكلاسيكية والحداثة في التعابير العربية والأصيلة، على حدّ تعبير المتنبّي: حسن الحضارة مجلوب بتطربة

#### وفي البداوة حسن غير مجلوب

إنّه أدّى دوراً مهمّا في تأديب الدارسين، وتربية الشباب وتهذيب الجوّ العام في حرم الجامعة الندوية، وإنهاض الصحافة العربية في الهند، وتقديم الجهود

الميح ابو الحسر على الحسير الشرق وحد الله تعالى ا



التي بذلها الشيخ أبو الحسن، والشيخ محمد الرابع، والشيخ محمد الحسني، والشيخ سعيد الأعظمي إلى الأمام في سبيل النهضة العربية الإسلامية الحديثة.

أصدر أستاذنا محمد الرابع، وأستاذنا سعيد الأعظمي حفظهما الله صحيفة عربية نصف شهربة اسمها "الرائد" عام ١٩٥٩م عندما كنت طالباً في الصف الثاني العربي، وأرافقهما في معظم الأحيان وأساعدهما في الشؤون المكتبية والإداربة. كنت أكتب عناوبن المشتركين على ظروف "الرائد"، وأوصلها إلى مكتب بربد لكنؤ لتسليمها إلى أصحابها؛ لمدة غير يسيرة. ساعد الدارسون الآخرون أيضاً، بعدى في هذه المهمة لمدة طويلة حتى انضم إليها الشيخ محمد واضح رشيد الحسنى عام ٩٧٣م، وتفانى فى ترقية "الرائد" وترويجها في الشرق والغرب؛ جعلها ملوّنة

وجميلة في الشكل والمحتوى كمجلة مزيّنة بافتتاحية الشيخ محمد الرابع، وكلمة العدد بقلم الشيخ سعيد الأعظمي، وأنباء وتعليقات من الشيخ محمد واضح نفسه إلى جانب مقالاته المتنوعة؛ حتى رفعها من أرض الهند إلى سماء العالم العربي، فتكلَّلت جهود هؤلاء الأساتذة بالنجاح، ولله الحمد.

لم يكتف الشيخ محمد واضح أن يكون مدرساً في الفصل أو معلما كاملا في المدرسة، بل وإنه

أبلى بلاءً حسناً في تربية الشباب وإصلاح الأمة، عن طريق جهوده الفردية خارج الفصل وجهاده بالقلم حتى برزت مقالاته ومؤلفاته إلى حيّز الوجود. وأهمّ مؤلفاته كالآتى:

#### المؤلفات العربية:

- إلى نظام عالمي جديد.
- من قضايا الفكر الإسلامي: الغزو الفكري.
- تاريخ الأدب العربي في العصر الجاهلي.
- أعلام الأدب العربي في العصر الحديث.
  - مصادر الأدب العربي.
    - أدب أهل القلوب.
  - تاريخ الثقافة الإسلامية.
  - الرحلات الحجازية ومناهج كتابها في العصر الحديث.
    - أدب الصحوة الإسلامية.
  - محمد رسول الله وصحابته رضي الله عنهم.
  - الشيخ أبو الحسن علي الحسني الندوي قائداً حكيما.
  - أبو الحسن علي الندوي: منابع فكره ومنهجه.
  - من صناعة الموت إلى صناعة القرارات.
    - حركة رسالة الإنسانية.
  - حركة التعليم الديني وتطور المنهج.

#### (ب) المؤلفات الأوردية:

- محسن انسانیت.
- سلطان تيبو شهيد ايك تاريخ ساز قائد شخصيت.

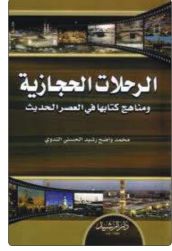
- مسئله فلسطين.
- ندوة العلماء ايك رهنما تعليمي مركز اور تحريك اصلاح ودعوت.
  - نظام تعليم وتربيت.
- اسلام تكميل نظام زندكى (حديث نبوى كى روشنى مين).
- انسانی حقوق (قرآن وحدیث اور سیرت کی روشنی مین).

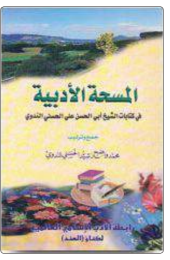
#### (ج) المؤلفات المترجمة من الأوردية إلى

#### العربية:

- فضائل القرآن الكريم (الشيخ محمد زكريا).
- فضائل الصلاة على النبي (الشيخ محمد زكريا).
- الدين والعلوم العقلية (الشيخ عبد الباري الندوي.

هذا هو التراث الأدبي والعلمي والتربوي لأستاذنا الفاضل المربّي واضح رشيد الندوي الذي خلفه لنا صدقة جارية له في هذه الدنيا وفي الآخرة كما قال الرسول الأعظم عليه أفضل الصلاة والتسليم: إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلاّ من ثلاث: صدقة جارية، وعلم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له. بناء على ذلك فإنّنا نأمل من الله العليّ القدير أن يجعل تراثة العلمي التربوي النافع ذخراً وصدقة، وأن يجعل المرواح بمثابة أولاد صالحين له.





### ریقین

سامی أبو بدر ـ مصر ــ

تَحوَّلَ وَجهُ الصَّبر عني ومَلّني حديثي لنفسي عن صباح سيُشرقُ ودَاهَمَ قلبي في غياهب حُزنه نذيرٌ من الشُّؤم المُقيم يُحَلَّقُ ولَولا يَقيني أنَّ حُزنِي مُغادِرٌ وأنَّ جَوادي يَومَ يُسْرَجُ يَسْبِقُ وأنَّ بُلوغُ الشُّطِّ رَهُن سَواعدى وأنَّ الذي يَخشَى السّباحة يَغرقُ لَعَانَقْتُ يَأْسَي مُستَجيرًا بركنه وعَافَيْتُ نَفْسِي مِن طُمُوحٍ يُؤَرِّقُ سأَنْشُدُ أَرضَ الحالِمينَ وإنِّها إذا وَاعَدتْنى بالسَّعادة تصدُقُ وتُؤْنسُ حُرًّا في دَهاليز لَيلةِ تُحيّرُ أصحابَ العقول وتُقلقُ هُنالكَ آياتٌ تَبَدَّتْ لخاطري تُهدهدُ آهاتي العَذَارِي وتَرفُقُ وليسَ يُلَقَّاهَا سوَى مَن يَرُومُها بقَلب على وَقْع التَّمَرُّدِ يَخْفُقُ فمَنْ يَتْلُ وردَ النُّور في عَتمة الدُّجي يرَ الصُّبحَ من طيَّاتها يتدفقُ ليُدركَ أنَّ الليلَ بابٌ لحُلْمه وأنَّ خُيوطَ الفجر منهُ تُخَلَّقُ

إننا نعده منارة إشعاع تربوي خالد للتعليم والتربية على حدّ تعبير سيدنا الإمام الشافعي رحمه الله:

#### قد مات قوم وما ماتت فضائلهم

وعاش قوم وهم في الناس أموات

إنه كان مدرّساً في الفصل، ومعلماً في المدرسة، ومربّياً في العالم يربّي تربية فكرية، وأدبية، وذوقية، وجمالية، وخلقية، وجسمية، وروحية تستهدفها كليات التربية منذ القدم؛ وكان متّسماً بالعدل والاعتدال، والتفكير والتدبر في غاية من الصمت، وحسن الخلق، والطهارة، والنظافة، والتطبيق بين العلم والعمل؛ وراغباً في الأعمال الخيربة؛ آمراً بالمعروف وناهياً عن المنكر؛ ومشجّعاً على إجادة الأعمال الصالحة النافعة.

هذه صفاته: صفات المؤمن المتّقى المربّى الجليل التي وجدناها في شخصية أستاذنا المربّى الجليل محمد واضح رحمه الله. أتذكّر بهذه المناسبة، نموذجاً من تشجيع شيخنا محمد واضح على العمل؛ وهو أننا اجتمعنا، مرة، في دلهي في منزل أخينا المغفور له محمد حسين الحسني، مع شيخنا المربّي الجليل سيد محمد الرابع الحسنى، إذ خاطبني الشيخ محمد واضح بلطف وشفقة: "كيف حالك، يا شفيق؟ قرأنا كتابك اللغة العربية الوظيفية (٤ مجلدات). أعجبني ذلك، فدعوت الله لك مزيداً من التوفيق. أمّا الآن فإنني أفكّر في كيفية نفعه وطريقة استخدامه لطلاب دار العلوم لندوة العلماء". سررت جدّا بهذا التعليق والتشجيع. ندعو الله جلّ وعلا أن يغفر له وبرفع درجاته وبدخله في فسيح جناته. والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وصلَّى الله على سيدنا وحبيبنا محمد وعلى آله وصحبه وأتباعه وسلّم

<sup>(\*)</sup> البروفيسور شفيق أحمد خان الندوي، رئيس قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملّية الإسلامية، نيودلهي، سابقا، ورئيس المكتب الإقليمي لرابطة الأدب الإسلامي العالمية في نيودلهي.



# الخنزير

**ـ ثروت مكايد – مصر \_\_\_** 

حين ولى وجهه شطر المرآة تسمر، هذا وجه خنزبر!.. أخفى وجهه في كفيه، لا.. لا يمكن أن يحدث هذا.. حاول أن يسلخ كفيه عن وجهه، فباءت محاولته بالفشل، وحين سمع وقع أقدامها ارتعد، وتساقطت كفاه.

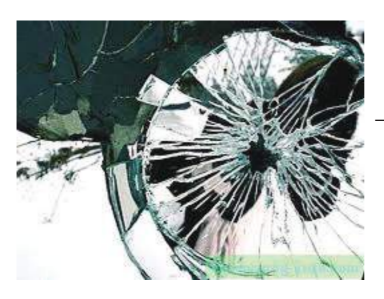
صباح الخير.. قالتها ودلفت إلى ردهة قصيرة تؤدي إلى الحمام.

صباح ال...

أعاد إلى المرآة عينيه، لكنه أغمضهما. اقتلع قدميه من أمام المرآة، وسار إلى غرفة نومه، دفن وجهه في المخدة القطنية المكسوة حربراً، دفعت الباب وألقت بجسدها إلى جواره فوق السربر الدائري. قالت: ماذا بك!؟ تمتم: لا شيء..

التفتت إليه وقالت: لست كما أحب.

عجب من عدم انتباهها للتحول الحادث له، تحسس وصلعته، قال: ماذا تعنين!؟



بم!؟

ثار في وجهها، وقال: تردين قبل أسبوعين. على السؤال بسؤال!؟.. هذا مقزز. أتثور في وجهي!؟

اضطرب، قام إلى مرآة التسريحة، التهم وجهه، بصق، وضرب المرآة بقبضة يسراه، فتناثرت قطعا، وإنداح في الحجرة الحراسة: من فضلك أين أجد حيران، وقد تكورت فوق السرير ضاب...!؟ في لباس نومها مذعورة. اقترب منها، صرخت، أمسكها من معصم يسراها، واجهها متسائلا: من أنا؟

> لم تنبس. هاج وبصق في وجهها. لوي يدها، وكشر عن وجه کریه، زاد صراخها، وزاد سعاره. أحاط رقبتها بكفيه. سالت يدها، وجهه.. أنفه وفمه وعينيه قام إلى صوان ملابسه، ارتدى بنطالا أسود، وقميصا برتقاليا،

اشترته له في عيد ميلاده الثلاثين

خرج وانضم إلى جموع السائرين في الشارع يلهث. مال إلى قسم الشرطة، وهو في طريقه إلى محطة رمسيس.

سأل الشرطي الواقف في كشك

لم يكمل كلمته إذ سقطت البندقية من يد جندى الحراسة، وسقط هو مغشيا عليه وهو يتمتم: خنزىر يتكلم!..

صَوْصَوْ.. ود لو يجد مرآة. اندفع في الشارع لا يلوي على شيء، صدمته سيارة إسعاف تحت كوبري رمسيس، غرق في دمه على أنه تمنى حتى نفسه الأخير لو يجد مرآة!.■

معانبثاق فجرالرسالة المحمدية على صاحبها الصلاة والسلام - التي بعثت رحمة للعالمين بدأت مرحلة جديدة في حياة اللغة العربية. فاللغة العربية التي كانت في معظم أدوار العصر الجاهلي تقطر دما، وتتنفس فتكأ وقتلا ودمارا، لا تمجد إلا رمحا وسيفا، ولا تصف إلا مستمرة، لا أول لها ولا آخر - بدأت مستمدة اليوم من إشراقة هذه الرسالة النبوية الرحيمة رؤية جديدة ملؤها الرحمة والإنسانية والرأفة والعطاء الرحمة والإنسانية والرأفة والعطاء يرادف ذلك في قاموس المعاني الإنسانية من كلمات النبل والكرم والخلق الكريم وما من كلمات النبل والكرامة.



# الرسول العربي فيناف

### نماذج من تأصيل المصطلح الإسلامي

# ⊳ اللغة العربية وطبيعتها قبل بعثة الرسول العربي:

أما طبيعة اللغة العصبية والدموية في عصرها الجاهلي فإن الذي يتابع مسيرة اللغة العربية في عصرها الجاهلي يُدرك ذلك بوضوح وجلاء. والأمثلة

على ذلك كثيرة طفحت بها



مكتبة الأدب العربي الجاهلي بأيامه وأخباره، سواء في شعرها ونثرها. ولقد أحسن العلامة الداعية الأديب أبوالحسن الندوي تصوير المجتمع الجاهلي العصبي الدموي تصويرا قويا، يقول: «وكانت العصبية القبلية الدموية شديدة جامحة، وأغرموا بالحرب

عبدالوهاب سلطان الدِّيروي (١٠٠ - باكستان حتى صارت مسلاة لهم

(\*) خريج القسم العربي بجامعة دار العلوم كراتشي - رئيس رابطة اللغة العربية - باكستان.

وملهى، وهانت عليهم إراقة الدماء، فتُثيرها حادثة تافهة، وتدوم الحرب أربعين سنة، ويقتل فيها ألوف من الناس»(۱).

يقول أحد الشعراء الجاهليين ما يعكس طبيعتهم المولعة بالحروب والمطبوعة بالغزو والغارات إلى حد القساوة، يقول:

#### وأحيانا على بكر أخينا

إذا لم نجد إلا أخانا

ويقول آخر، وهو عباس بن مرداس السلمي في أيام الجاهلية:

#### فحارب فإن مولاك حارد نصره

ففي السيف مولئ نصرُه لا يحارد

ويقول سعد بن مالك الشاعر الجاهلي في تحدّ و شدّة:

#### كشفت لهم عن ساقها

## من صد عن نيرانها

فأنا «ابن قيس» لا براخ(٢)

هذا قليل من كثير، ومن يطالع حرب «البسوس»، وحرب «داحس والغبراء» في الأدب العربي الجاهلي يشعر من خلالها لكأنما الحياة الجاهلية العربية -وكما وصفها العلامة الندوي-«شبكة محبوكة من ترات وثارات فشت حبائلها في القبائل وأوصبي بها الآباء الأبناء... حتى كانت كفة ذوقها وفطرتها. ولتعبّر عن بعثة الرحمة الإنسانية الجزبرة كفة حابل لا يدري الإنسان متى يغتال وأين ينهب...»<sup>(۳)</sup>.

فاللغة العربية التي نشأت في ظل هذه العصبية الدموية الغارقة في العداء والقساوة حتى النخاع الإسلامية المحمدية، أضافت إليها هذه الرسالة من لم يكن لها بدّ من أن تستلهم منها غير روح القتل خلالها رصيدا لغويا وأدبيا من المعانى الإنسانية والنهب والفتك والطمع والجشع مع الاعتراف والمفاهيم الأخوية الكريمة، والمشاعر الرحيمة

بالميزات والمحاسن الخلقية الأخرى التي لا يمكن تجاهلها والتهوين من شأنها.

#### ⊳ اللغة العربية بعد بعثة الرسول العربي ، رؤية جديدة ومرحلة جديدة:

وعندما أشرقت على هذا المجتمع الجاهلي شمس الرسالة المبعوثة رحمة للعالمين، -حدثت تغييرات في كل مناحيها، وحتى في طبيعة لغته وأدبه وأساليبه البيانية. فاستلهمت اللغة العربية من وحى هذه الرسالة المبعوثة رحمة للعالمين لغة التآخى والتراحم والتعاون والتحابب والتسامح والتآلف وكل أنواع التفاعل الإنساني المعروف، تماما كما صور القرآن الكريم هذا المعنى تصويرا جامعا ورائعا وجميلا حيث قال: ﴿وَأَلُّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أَنْفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مَا أَلَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبَهِمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ إِنَّا اللَّهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ إِنَّا عُزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ إِنَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

#### وبدا من الشرّ الصراخ ⊳ رسالة الرحمة والإنسانية كانت بحاجة إلى لغة الرحمة والإنسانية:

وكان هذا طبيعيا أن يحدث في هذا المنعطف التاريخي العظيم. وكان من البديهي أن تأخذ اللغة العربية هنا طورا جديدا من البيان وتكتسب حلّة جديدة من التعبير، لأن الرسالة التي بعثت رحمة للإنسانية جمعاء كانت بحاجة إلى لغة جديدة تتلاءم مع روحها وطبيعتها وإلى لغة تتناغم مع بأكمل معانيها وأوفاها وأبلغها.

#### ⊳ رحلة اللغة العربية مع رسالة الرسول العربي ﷺ:

بدأت اللغة العربية رحلتها الجديدة مع الرسالة

النبيلة. وضخّت في قلبها روحا جديدة تحبّ الأمن والسلام والخير والرحم والوصل وكل ما يخدم مصلحة الإنسان وإنسانيته.

#### ⊳ مظاهر الرحمة وتعليم الإنسانية في لغة الرسول العربي ﷺ:

#### المظهر الأول:

تبدأ هذه الرحلة من أول منطلق من منطلقات هذه الرسالة العالمية. عنوان رسالة الرسول العربي المبعوث رحمة للعالمين ينبغي أن يأتي متوافقا مع رسالة رحمتها العالمية. فاختارت أبلغ كلمة تعبر عن معنى الرحمة والإنسانية، لتكون عنوانا اصطلاحيا لهذه الرسالة. وهي كلمة «الإسلام» فأعظم ببلاغتها الرحيمة، وسموها الإنساني وحدّث عن البحر ولا حرج. حيث تمّ نحتها واشتقاقها من مادة «السلم» أو «السلام». وجرى هذا المعنى في سائر مشتقاتها ودلالاتها. فالمسلم يعني الحامل لهذه الرسالة الإنسانية العالمية. وقد أشار القرآن الكريم إلى هذه التسمية بوضوح وبلاغة، قال: ﴿هُوَ سَمّاكُمُ المُسْلمينَ مَنْ قَبْلُ وَفي هَذَا﴾(٥).

كما أوضحها الرسول العربي بوضوح أكثر يلفت أنظار «المسلم» إلى هذه الرسالة الإنسانية «السّلامية» -إن صحّ التعبير - التي يحملها اسمه وعنوانه، يقول الرسول العربي في فيما أخرجه البخاري في صحيحه عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما عن النبي قال: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه وبده»(١).

#### ⊳ عنوان آخر من عناوين الرحمة والإنسانية في رسالة الرسول العربي:

ويتلو هذا العنوانَ الرئيسي لبعثة الرحمة المحمدية عنوانٌ رئيسي آخر في مثل قوته ودلالته التعبيرية



عن محتوى هذه الرسالة التي بُعثت رحمةً وإنسانية، وهو كلمة «الإيمان»، وصاحبها «المؤمن». وهو مصطلح إسلامي متعدد الدلات والمعاني والمفاهيم كما ذكرها اللغويون. ولكنها تلتقي جميعا على مادة «الأمن» التي تم اشتقاق هذا المصطلح منها. وقد ترجم الرسول العربي عن هذا المعنى وهو يربط هذا المصطلح بمحتوى رسالته الإنسانية المبعوثة رحمة للعالم، ففيما أخرجه ابن ماجة في سننه عن فضالة بن عبيد أن النبي قال: «المؤمن من أمنه الناس على أموالهم وأنفسهم»().

وتبرز قوة هذا المصطلح العربي الإسلامي الذي يفرض على حامله -المؤمن- أن يحقّق هذا

وشبه حصري، وبالتالي فإنه يوحى أن الذي لا يأمنه الناس على أموالهم وأنفسهم لا يحقّ له أن يتسمّى بـ«المؤمن».

#### ⊳اهتمامالرسولالعربي بإثراءاللغة رحمة وإنسانية:

وهكذا وبهذا الاهتمام البياني الرائع بدأ الرسول العربي النفي ألى رصيد اللغة العربية منذ انطلاقة رسالته الأولى ثروة لغوية ضافية تعبر عن مفاهيم الرحمة الإنسانية التي اختصت بها في عناوينها الرئيسية التي اصطلحت رسالة الرسول العربي الله على العالم رافعة رايةً السلام وهتاف الأمن.

#### ⊳ توظيف البُعد الإنساني في اللغة عند الرسول العربي ﷺ:

لا يدور اهتمام الرسول العربي الله في فلك المصطلح الإسلامي فحسب، بل يعدوه إلى عامة مظاهر اللغة العربية وأسمائها ودلالاتها الشائعة في المجتمع الإسلامي. ونجد في أحاديثه ﴿ (^) أمثلة ونماذج رائعة تمثّل عنايته السناء والعناوين والأمثال والمصطلحات ليستبدل بها بدائل أخرى هي أقرب إلى معاني الرحمة والإنسانية التي تكوّنت منها لحمة رسالته ولتكون أكثر دلالة على هذا البُعد الإنساني النبيل الذي يبعث التفاؤل وببشر بالخير ويحفّز على الكرم والعطاء.

#### المظهر الثاني من مظاهر الرحمة وتعليم الإنسانية في لغة الرسول العربي:

منها -على سبيل المثال- تسمية «يثرب» بـ «المدينة» المنورة، حيث أخرج البخاري في صحيحه فيما رواه أبو هربرة - رضى الله عنه - أن رسول الله قال: «أمرت بقرية تأكل القرى يقولون:

المفهوم عمليًا على واقع الأرض في سياق تأكيدي يثرب، وهي المدينة تنفي الناس كما ينفي الكير خبث الحديد»(٩).

وهو في الواقع تغيير عميق يتصل أحدُ طرفيه بزمام اللغة العربية، وثانيه بزمام النفس الإنسانية التي تتأثر بطبيعتها من دلالات الأسماء. فلمّا كانت كلمة «يثرب» على عربيّتها تحمل شُمّة من معانى الشر والهلاك، وكان من الطبيعي تأثر النفوس الإنسانية بهذا الاسم، أزالها الرسول العربي الله من قاموس اللغة العربية الإسلامي، وأحلّ محلّها كلمة ذات دلالة رائقة وشاملة لعدة أبعاد لغوية وأدبية وثقافية تجعلها أقرب إلى البعثة المحمدية وأشمل دلالة على محتواها. فكلمة «المدينة» فضلا عن دلالتها اللغوية الصادقة والمطابقة لمدلولها، تحمل أبعادا أعمق منها، وهي أبعاد «المدنية» و «التمدن» و «التعايش المدني» وما إليه، والتي تنتحلها اليوم الجهات التي تسمّى فيما تسمّى «الدول المتمدنة» و «الراقية» و «الحضارية». إن الرسالة المحمدية هي التي أرست دعائمها منذ أول يومها حتى سمّت معسكر رسالتها الأول باسم «المدينة» إيحاء بهذا المعنى الإنساني العظيم.

#### نموذج آخر في هذا السياق:

وتأتى في هذا السياق كلمة أخرى لتسمية هذا المركز الإسلامي الأول الذي انطلقت منه الرسالة المحمدية. ونجد في بعض الروايات ما يدل على أن الرسول العربي الختار لها من الكلمات أفضلها وأجملها وأطيبها، وهي كلمة «طابة» لتضفي على مدلولها معنى إنسانيا لطيفا يتفق وطبيعة رسالته المبعوثة رحمة للعالم بلغتها وأدبها فضلاعن مدلولها ومحتواها. ففيما أخرجه البخاري في صحيحه عن عن أبي حميد -رضي الله عنه-: «أقبلنا مع النبي من تبوك حتى أشرفنا على المدينة فقال: هذه طابة»(١٠)

#### أثر هذا التغيير في لغة المجتمع:

ولم يكن ذلك مجرد تعبير عن شعورها. بل أخذت هذه الدلالات الجديدة رواجا في لغة المدينة المنورة وأدب أهلها. وجرت في شعرها ونثرها مجرى سائر الكلمات. ومن ثم نجد ذات الكلمة عند أحد شعراء الصحابة رضي الله عنهم يستخدمها في بعض أبياته استجابة دعوة الرسول العربي الله الله الكلمة المعروفة بينهم، حيث يقول فيها:



في الكلمات العربية. وهو يتمثل في إحلال كلمة «العشاء» محل كلمة «العتمة». فقد كان العرب الأنصار قبل الهجرة يستعملون «العتمة» للعشاء. وكانت تحمل رائحة سلبية لدلالتها على «الظلمة» و «الظلام». فاستبدل بها الرسول العربي العربي العشاء». ولا زالت هذه الأخيرة هي الكلمة التي يستعملها العرب المسلمون وغيرهم للتعبير عن معنى «العتمة» السابق. ولنقرأ القصية بلفظها فيما أخرجها

المسلم في صحيحه عن ابن عمر قال: «قال رسول الله ﷺ: «لا تغلبنكم الأعراب على اسم صلاتكم العشاء، فإنها في كتاب الله العشاء، وإنها تعتم بحلاب الإبل»(۱۲).

وبتجلى فيه اهتمام الرسول العربي الكبير باتخاذ المصطلح الإسلامي الإيجابي، حيث نوّه باستخدام كلمة «العشاء»، وحذر في الوقت نفسه من أن تغلبهم لغة الأعراب السلبية في خصوص هذه الكلمة.

#### ⊳أثرالوحى السماوى في الإصلاح اللغوى:

وبحكم كون اللغة العربية لغة رسمية في السماء-إن صح التعبير - فإن هذه التغييرات الإيجابية لتأصيل المصطلح الإسلامي كانت تتم في السماوات ومنها تأتى إلى الأرض. وقد ورد في بعض الروايات الحديثية ما يعزو هذه التسمية إلى الله سبحانه وتعالى. ففيما جاء في «مشكل الآثار» للإمام الطحاوي (ت ٣٢١هـ) رحمه الله تعالى، ما يعزّز هذا الاتجاه كما يأتى:

#### فلمّا أتانا وإستقرّت به النوي وأصبح مسرورا به «طيبة» راضيا(۱۱)

يعنى بـ "طيبة" المدينة المنورة.

المظهر الثالث من مظاهر الرحمة والإنسانية في لغة الرسول العربي ﷺ:

ونجد ثمّة مظهرا ثالثا من مظاهر هذا الإصلاح اللغوي في كتب السنة والسيرة والذي يهدف إلى توظيف المعنى الإيجابي الإنساني

«الأمر الذي كانت العرب تعرفه في اسم هذه الصلاة أنه العتمة لا العشاء، وكان السبب في تسميتها إياها ذلك الاسم ما قد ذكر في حديث أبي سلمة عن ابن عمر الذي ذكرناه في أول هذا الباب حتى أنزل الله عز وجل علي رسوله: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأَذِنْكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحُلُمَ مِنْكُمْ ثَلاثَ مَرَاتِ مِنْ قَبْل صَلاة الْفَجْر وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابِكُمْ مِنَ الظهيرة وَمنْ بَعْد صَلاة العشاء ثلاثُ عُورات لكُمْ [النور: ٥٨] فصاروا إلى اسمها الذي سماها الله عز ⊳ اشكالية والإجابة عنها:

وهنا تظهر إشكالية ربما تفرض نفسها على الذهن، ومفادها أنا نجد حتى في صميم الشعر العربي الإسلامي ما يفيض حربا وحماسة، ويشعّ قتلا وجهادا. فقد وجد عند الشعراء الإسلاميين في العصر الإسلامي من أمثال حسان بن ثابت وكعب بن مالك وعبدالله بن رواحة رضى الله عنهم أشعار قوية حماسية لمقارعة شعراء المشركين. ولكن هذه الإشكالية لا تصح في هذا المقام. فإنهم في واقع الأمر لم يقولوها ليدفعوا عن أنفسهم أذى فرديا نالهم من المشركين بل ليدفعوا عن المجتمع الإسلامي فحسب، بل بلغته وأدبه كذلك■

الفتى الناشئ إيذاء المشركين وافتراءاتهم.

وهنا كانت اللغة العربية هي الأخرى تتجلى في صيغتها الشعرية لتجسد مفهوم التراحم والتلاحم والتناصر الذي دعا إليه الرسول العربي فيما أخرجه مسلم في صحيحه عن النعمان بن بشير قال: عينه اشتكى كله، وإن اشتكى رأسه اشتكى كله»(١٤). ⊳ كلمة الختام:

وهكذا تبلورت من خلال النماذج والأمثلة المذكورة أعلاها وما عداها مما توارد في كتب السنة والسيرة أن اللغة العربية كانت موضع اهتمام خاص من الرسول العربي ... وفضلا عن جوامع كلمه وسنته وأحاديثه وخطبه العربية الخالدة شبه المعجزة التي كانت وظلت ولا تزال عمادا أساسيا للأدب العربي الإسلامي، فقد كان يخدمها وبثرى مادّتها بتحرّي البدائل العربية التي تخدم مصلحتها بشكل أفضل. وغالبا ما يغلب على هذه الاستعمالات العربية البديلة التي وضعها الرسول العربي البحري طابع الرحمة وسمة الإنسانية. وبالتالي تترقرق من خلالها شخصية رسول عربي بعث رحمة للعالمين ومعلما للإنسانية ليس برسالته ودعوته

#### الهوامش:

- (١) أبو الحسن على الندوي، السيرة النبوية، ص:٤٠، المطبعة العصرية للطباعة والنشر، لبنان، بيروت، رقم الطبعة غير متوفر.
- (٢) ديوان الحماسة في الشعر الجاهلي. (٣) أبو الحسن الندوي، ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين، ص: ٦٢، مكتبة الإيمان، مصر، رقم الطبعة غير متوفر.
  - (٤) [الأنفال: ٦٣].

- (٥) القرآن الكريم، [الحج: ٧٨].
- (٦) صحيح البخاري، نسخة طوق النجاة (١/ ١٣).
- (۷) سنن ابن ماجه (۲/ ۱۲۹۸)
- (٨) صحيح البخاري، نسخة طوق النجاة (١/ ٤٤)، باب المدينة
- (٩) حياة الصحابة للعلامة يوسف الكاندهلوي رحمه الله تعالى. صحيح مسلم، عبد الباقى، (١/ ٥٤٥).
- (۱۰) شرح مشكل الآثار (۳/ ۳۰)،

الإمام أبو جعفر الطحاوي، طبع مؤسسة الرسالة مصر، الطبعة الأولى (١٥١٥ه/ ٤٩٤م).

(١١) صحيح مسلم، موافق لترقيم محمد فؤاد عبد الباقي (٤/ ٢٠٠٠) (۱۲) شرح مشکل الآثار (۳/ ۳۰)، الإمام أبو جعفر الطحاوي، طبع مؤسسة الرسالة مصر، الطبعة الأولى (١٤١٥ه/ ٤٩٤م).

(۱۳) صحيح مسلم، موافق لترقيم محمد فؤاد عبد الباقي (٤/ ٢٠٠٠).

# الجراد

يجتاح الجراد البلاد دوريا فيهلك الحرث والنسل، ثم يفيق الناس من الصدمة فيقبلون على الجراد فيأكلونه، ويعوضون به خسارتهم في المزروعات، ويقول الأطباء الشعبيون؛ إن الجراد شفاء من كل داء؛ لأنه يأكل من كل شيء، وهكذا تنقلب النقمة نعمة، كما أن الأمم تتداعى إلى المسلمين دوريا كما تتداعى الأكلة إلى قصعتها، فتحاول القضاء على كل مظاهر الإسلام والحضارة، ثم بعد كل ما تسببه من دمار وخراب، تهزم هذه الأمم، ويغنمها السلمون أو تدخل في دين الله أفواجا، وتندمج في السلمين، وتصبح من أكثر أمم الإسلام غيرة وبالاء وغناء، كما حدث قديما مع عرب الجاهلية والفرس والروم والتتر والمغول، وسيحدث - إن شاء الله - مع الاستعمار والصهيونية.



د.أحمد كوري السالكي- موريتانيا نائب عميد كلية أصول الدين بجامعة العلوم الإسلامية بالعين.

جاءنا الغيثُ بعد سبع شداد تلك أرضى تربو وتهتز لمَّا نَبِت العشبُ منه والكلأ الغضد

فجأةً.. خَيَّم الجرادُ وكنا ونهيقُ الجراد خَدَّرنا عن فحسبناه عارضا ممطرا فو وحسبناه ضيفنا.. إنَّ من عا يا مُجيرَ الجراد! هذا سنمًا يُهاك الحرث. يُهاك النسل. يسعى لسبتُ أدري أيُّ الجراد؟! ففيه كل هاو وكل غاو من الغو إنهمْ قد عادوا لنا يا صلاح الد معضلات ولا أبا حسن في يا لعابَ المنية احْرسْ ودافعْ زُفُرَ الْعُرْبُ يومَها وبكوا.. لـ

أكلوا الصخرة الشريفة والأق أكلوا كل مسجد وإمام أكلوا مصحفى وطررة جدي أكلوا قبر جدنا أولا تس

فغدا الناس منه في أعياد دبُّ ماءُ الحياة في كل وادي ض وللزرع حان يومُ الحصاد

في ظلام من ليلنا ورقاد قومنا بالإنشاء والإنشاد ق روابي شنقيط أو بغداد دتنا الجود بالقرى والزاد رُ جراد يَجزبكُ بالأحقاد!(١) في نواحي بالدنا بالفساد أمثم لم يُحط بها تعدادي غاء مُغُو فما له من هادي دين، عاد ً الأجدادُ في الأحفاد ها يُجَلِّي لنا سبيلَ الرشاد عن حمانًا فأنت كل العتاد كنْ بكاءَ النساء يوم الحداد

صبى ومن فيهما من العُبَّاد ثم صاروا أئمة الإرشاد أكلوا اللوح كله ومدادى لم منهم ضرائح الأجداد؟!

أكلوا تقويمي! متى يوم عرسى؟ إنهم يأكلون منى دماغى أكلوا الأذن واللسان جميعا أكلوا الشِّعْرَ.. إنهمْ أكلوا حَدْ أكلوا من غُرّ الجياد النواصي أكلوا نخلة الأمير وسيفا أكلوا سيف الفاتح ابن نصير أكلوا اللحية.. الرجولة منا أكلوا موطنى فأصبحت فيه أكلوا حقلنا هواءً وماءً رَزّ هذا الجراد فامتص نفطاً بالنُّفايات لُوَّثوا الأرض والجوْ نرعوا عنوة عيون بناتي ضحكات الأطفال قد أكلوها استباحوا دراعتى ولثامي سلبوا الملحفات من أخواتي مُسْفرات خرجن في ذلك اليو يتظلمن من بني قينقاع

ثم من بعد كل ذلك أقْبَلْ فأكلنا منه حسلالاً شهيّاً وأخيرا.. نحن الذين أكلنا ونُفاياته الخطيرة صارت ذهباً صار عندنا.. بركات فهتفنا بنشوة: اكل عام

لست أدري! متى؟ متى ميلادي؟ إنهم يأكلون منى فؤادى أكلوا منهما اللسان الضادي جَرتي.. أزعجتهم أورادي أكلوا محمات كل جواد وسراويل من تراث تلاد أكلوا سيف طارق بن زباد ففررنا من زحف يوم الجهاد لاجئا في مهانة واضطهاد نَـزُعـوا روحنا من الأجساد ودماً ماجداً من الأكباد(٢) وَ وغَشُّوا بلادنا بالسواد وحليب الأطفال من أولادي أكلوا أنغام البنات الشوادي أكلوا تحت الطفل كل المهاد(٣) أكلوا عنوة حجاب سعاد م.. سبايا فرائس الأوغاد لَا يجدن الغداة من إنجاد(٤)

نا عليه بهمة واجتهاد مَغْنَماً بارداً بدون اصطياد(٥) ه.. أكلنا الجراد حتى النفاد(١) فوق أرض الحقول خير سماد بشرتنا بالخير والإسعاد(٧) أنت يا أمتى بخير جراد!!"

#### هوامش:

- (١) مجير الجراد: مدلج بن سويد الطائي. منع الناس أن يأخذوا الجراد الذي وقع في حماه، فضرب به المثل فقيل: "أحمى من مجير الجراد".
  - (٢) رزت الجرادة: غرزت ذنبها لتبيض.
- (٣) اللثام شعار ورمز المرابطين (الملثمين).
- (٤) سبب غزوة بني قينقاع أن امرأة مسلمة أرادت أن تشتري بسوق بني قينقاع من صائغ يهودي، فاعتدوا عليها، فقتل
- رجل من المسلمين الصائغ، وقتل اليهودُ المسلم، فحاصرهم الرسول ، وأجلاهم عن المدينة.
- (٥) "أحلت لنا ميتتان الحوت والجراد": رواه ابن ماجه، ويقول الجاحظ: والجراد الأعرابي لا يتقدمه في الطيب شيء"، ويقول: "ونحن لا نعرف طعاماً أطيب منه".
- (٦) "أمرت بقرية تأكل القرى": متفق عليه،
- قال ابن أبي أوفي رضي الله عنهما: "غزونا مع النبي السبع غزوات أو ستًا كنا نأكل معه الجراد": متفق عليه.
- (٧) بينا أيوب عليه السلام يغتسل عربانا فخر عليه جراد من ذهب، فجعل أيوب يحتثي في ثوبه، فناداه ربه: "يا أيوب ألم أكن أغنيتك عمًّا ترى!؟" قال: "بلى وعزتك، ولكن لا غنى بى عن بركتك": متفق عليه.



في منتصف السبعين: بلغت حافة الموت ثم ولدت من جديد!

نعم، أنا حافظ غريب الله، الشيخ المسنّ الحافظ لكتاب الله كما يعرفني قوم يحسنون الظن بي، أحسن الله إليهم. ياااه، ما أجمل الساعة الأولى من الصباح الناعس! الصباح الذي توقظه شمس عاشقة من نومه اللذيذ بقبلة حانية!.

مرحبا بكن شجيراتي العزيزات، كيف حالكن؟ لم أركن منذ زمن، وأي زمن! منذ شهر وما أطوله وأعسره من شهر! اعذرنني شجيراتي الحبيبات، كنت مريضا أتعالج، وها أنا اليوم جئت أزوركن بشوق، وأسقيكن بيدى بشغف.

> وليس الآن بيدى قلم؛ ولكني قادر على إبلاغ كلمتى إليكم -أيها القراء الأعزاء - بحول الله وقوته، كما كنتم تبلغونني دعواتكم خلال مرضي الأخير الذي شفيت منه بفضل الله ثم ببرکة دعواتکم لی. أحبکم

> > وأشكركم بني قومي وديني.

أشعر الآن بتحسن مستمر في صحتي، وفي علاقتي بربي، والحمد لله. أحدثكم لأول مرة في حياتي عبر نص منشور عن ولادتى الجديدة في منتصف السبعين، بمخاض عسير يصحبه ألم وأنين؛ ولكنه ألمى وأنيني أنا هذه المرة، لا الأم الوالدة! أحدثكم عن حياة جديدة كتبها الله لي في هذا العمر، وعن تجربة الموت التي عشت على حافتها خلال الأسابيع القليلة الماضية.

ما شاء الله.. تبارك الله، كيف نمت هذه "الموربنغا" سريعا هكذا؟ من كان يتعهدها بالرعاية والسقى خلال غيبتي؟ ما أجملها منظرا وألطفها ملمسا! أحبك يا

موربنغتي!

أبدأ أولاً بتجربة الموت التي ابتدأت في صبيحة العيد تقريبا؛ الصبيحة التي تتجدد فيها روح الحياة بعد شهر صائم نهاره، قائم قانت ليله، عامر كل وقته بذكر الله وتلاوة القرآن؛ ولكنها كانت صبيحة كئيبة سوداء في

إبراهيم حافظ غريب - مكة المكرمة وجهي. لم يكن عيدا سعيدا

صاخبا يجمع الشمل والأحباب مثل كل عام، يجمعني ويحيطني بأولادي وأحفادي جميعا، يأتي بهم من كل أرجاء المدن إلى حضرتي. كان عيدا غريبا قاسيا لم أر مثله في حياتي.. جاء صامتا ذاهلا، ومضي خاويا ميتا لا روح فيه!.

وجلست وحدى في غرفتي أنتظر وفود أولادي على تباعا دون جدوى.. طال انتظاري لهم، وتضاعف شوقى إليهم.. أصابني الهم، وركبني القلق.. داخلني الحزن، وتضاعف شعوري بثقل الانتظار .. تمددت على سربري أتخفف من شعوري، فلم أقم منه بعد أيام إلا إلى سربر المرض أو الموت في المستشفى! لا عليك موربنغتى بعد الآن، اطمئنى، ستجدين الرعاية الفائقة منذ اليوم، وسأزورك كل صباح كعادتي. وأنت أيضا أيتها "الكربلا"! كأنك بائسة وحزبنة لغيابي عنك! لا عليك، ستستعيدين عافيتك سربعا منذ اليوم..

هل كنت أعيش في المستشفى؟ كـلا..، هل كنت أموت؟ كلا..، هل كنت بين الحياة والموت؟ لا أدري..، بم كنت أحس في سائر جسدي؟ بآلام فظيعة لا تطاق! بم كنت أشعر في قلبي؟ بمشاعر مختلفات متناقضات لا يمكن وصفها..، كيف مضي وقتى؟ كيف كنت أشعر به؟ لم يكن يمضى؛ بل كان واقفا جامدا لا يتحرك، لا طعم له ولا لون؛ ولكنه مشحون ممتلئ، يضج بخلجات وخواطر صاخبة لا تُحكى ولا توصف!

المرض للروح حياة أخرى مستجدة ولكن غيبية، كما أنه للجسد مرحلة اختبار مختلفة ولكن بكثافة، وهو للعقل أسئلة مفتوحة لا قرار لها؛ خصوصا مع كبر السن وتقدم العمر: من أنت ولم عشت؟ كيف عشت ما عشت؟ هل أصبت ونجحت؟ هل أخفقت بلغته الآن لأوزع عليهم منه بالحب والتساوي!.

وانهزمت؟ هل ستنتهي وتغادر؟ ما المصير إذن؟ هل ستنجو وتستأنف؟ ما السبيل إذن؟ هل توفق فيما بقى؟ هل تخذلك نفسك؟ لم مرضت؟ لم ضعفت؟ لم سقطت وتهاويت؟ أعقوبة أم كفارة؟ ما الدرس المستفاد؟

وبنداح شربط العمر في ذاكرتي: هاجرت من أراكان شابا يقرب من العشرين، عشت أهوالا لا نهاية لها في الطربق المظلم الوعر، تنقلت بين المنافي الطاردة قبل أن أستقر في المهجر الغريب عنى في كل شيء تقريبا؛ في اللغة والثقافة، والعادات والتقاليد، وطريقة العيش والتفكير. ورغم ذلك جعلت كل همى في الحياة أن أعيش لأهل بيتي، وصلاح أمورهم ومعاشهم، كافحت وجاهدت، ناضلت وقاومت، علمت أولادي جميعا ما عساهم أن ينجحوا به في حياتهم، جعلت أكثرهم يحفظون القرآن مثلى.

لم يدر بخلدي -وأنا أهاجر من أراكان- أني سأجد المأوى والمستقر، لم يخطر ببالى وأنا أواجه الحياة في مهجر جديد على كل الجدة، مختلف عنى كل الاختلاف، أنى سأبلغ ما بلغت من نجاح في الحياة بحمد الله.

لماذا يخاف جيل اليوم ويضطرب أمام ما يواجهونه من تحديات الحياة؟ لماذا يقلقون من المستقبل الغامض الذي يترقبونه ولا يودون أن يبلغوه؟ لماذا يتخوفون من رفض الآخرين لهم المتعصبين ضدهم من ضعاف النفوس، وصغار العقول، وهم مثلهم في كل شيء تقريبا؟ في اللغة والثقافة، وفي العادات والتقاليد، وفي طرائق العيش والتفكير؟ {قل إن الأمر كله لله}، فليطمئنوا.. ولم لا يفعلون وقد كنت أنا وجيلى مثلهم؟ ليتنى امتلكت في يدي الاطمئنان الذي



أيتها الملوخية الزاهية: هل اشتقت إلى أنت أيضا؟ هل أصابك الجفاف، ومسَّك الحزن، ويبست منك الأوراق لفقدى وغيابي عنك!؟ لا عليك صغيرتي بعد اليوم، قد عدت إليكنَّ أتعهدكنَّ بالرعاية، وأبذل لكنَّ الحب والوصاية.. مرحى لكنَّ، وطوبي لي بكنَّ، إنى لأحبكنَّ!,

شعرت معها بأني بلغت النجاح الذي طلبته لنفسى والتهجير القسري لنا من عدونا لما رضينا أن وولدى، وسعيت إليه سعيا بكل جهدى وطاقتى؛ إذا بصحتى تنهار وتتدهور دون سابق إنذار، وأسقط تتلظى الشمس وتشتد.. بسم الله ولجنا، وبسم الله فربسة المرض سقوطا نفسيا مدويا من الداخل، وإن خرجنا، وعلى الله ربنا... كانت آثاره غير بادية علي من الخارج. وحينها ينداح فيه؛ صفحة إثر صفحة، وأسائل نفسى بعد آخر قصتي يا إبراهيم؟■ صفحة:

ما الذي بقى أمامي مما يتوجب على أداؤه من رسالة الحياة؟

وبعد تفكير طوبل، وتأمل عميق ومراجعة للذات خلال ساعات المحاسبة؛ اهتديت أو هداني الله لأن أحاول التجرد بكليتي من كل علائق الدنيا، وأحقق العبودية الكاملة الخالصة لله بقدر جهدى وطاقتى الممكنة، أن أجعل من نفسي وروحي وجسدي وقفا لله تعالى فيما بقي لي من فسحة العمر، أن لا أفكر في غير الله، ولا أعيش إلا لله، وبالله رب العالمين، أن لا يخطر على قلبي غير الله سبحانه وتعالى في كل لحظة وحين، أن أنسى كل من عداه من أهل وولد وقربب، وأكل أمرهم إلى من تولى أمرهم، أن أعيش بجسدى على تراب الأرض مضطرا، وأن أحيا بروحي في أعالي السماء مختارا. وهنالك شعرب أنى ولدت في الحياة من جديد!.

شجيراتي العزبزات: أستأذنكنَّ الآن عائدا إلى البيت، سقيتكنَّ ومنحتكنَّ ما كنت أنا في حاجة لبذله لكنّ من حبى وعطفى، وإلى اللقاء بكنَّ صباح الغد إن شاء الله. وما لي لا أحب الخضرة والجمال وأنا ابن الطبيعة الخضراء في أراكان الحبيبة؟ أني اتجهت إلى ناحية من بلادنا صادفتك الخضرة، وراعتك مفاتنها حيثما نظرت والتفتّ. بلادنا التي وفيما كنت أعيش هانئا ذائقا حلاوة الاطمئنان التي شغفتنا حبا وعشقا وجوى! ولولا الاضطهاد الديني نفارقها أبدا! فلأسرع بدخول البيت الآن قبل أن

- ماذا؟ أمازلت على حالك يا ولدى منهمكا أمامي كتاب الحياة أحاسب نفسي على كل صفحة تخط بقلمك كما تركتك منذ حين؟ أتراك تكتب

### مكارم الأخلاق

#### مسكين الدارمي

وقومتُ من أصلابها ثم زُعْتها فإن خفتُ من دار هواناً تركتها شَحيحاً وإن حق عراني أهنتها ولكن إذا استغنيتُ عنها ولجتها وأرضٌ بإدلاج وهم قطعتها يُعرّض نفساً لو أشاء قتلتها وَلُو وُضعت لي في إناء أكلتها موارث آباء كرام ورثتها مددت يدي باعاً عليهم فنلتها ودعوة داع في الصديق خذلتها فعلمنيها والدي ففعلتها تصاممت عنهابعدما قدسمعتها ومظلمة منه بجنبى عركتها وجدت أموري كلها قد رممتها وَلَم تتمنَّ يومَ سرّ فخنتها وكيف اعتذاري بعد ما قد قذفتها

رئبَّ أُمور قد بريتُ لحاءها أُقيمُ بدار الحرب ما لَم أُهَن بها وأصلحُ جلُّ المال حتَّى تخالني ولست بولاج البيوت لفاقة أبيتُ عن الإدلاج في الحي نائماً ألا أيُّها الجاري سنيحاً وبارحاً تعارض فخر الفاخرين بعصبة وإن لنا ربْعيَّة المجد كلها إذاقصَّرت أيدي الرجال عن العلا وداع دَعانى للعلى فأجبته ومكرمة كانت رعاية والدى وعوراء من قيل امرئ ذي قرابة رجاء غد أن يعطف الرَّحم بيننا إذا ما أمور الناس رثّت وضيعت وإنّي سألقى الله لَم أرم حرة ولا قاذفٌ نَفسى وَنَفسى بريئة

<sup>(\*)</sup> مسكين الدارمي: ربيعة بن عامر بن أنيف، شاعر شريف من سادات قومه، عاش في صدر الدولة الأموية، الأغاني لأبي الفرج الأصفهاني (١٨/٨-٧٧).



### قراءة في كتاب «أخبار الحمقى والمغفلين» لابن الجوزي

إن اللغة بوصفها أداة للتعبير والتمثيل؛ أي تمثيل ما في العالم من أشياء (بشرية وغير بشرية)، وما يقع فيه من حوادث في سياقات لغوية حافظة لها بالنظر إلى ظرفها الزماني وبيئتها المكانية وسياقها الثقافي هي بمثابة دليل كاشف يهتدي به الاتي بعد في ظل لحظته التاريخية التي يحياها، وعلاقته بمحيطه الجمعي الذي يأوي إليه، وهذه المرآة المسماة لغة تتيح للرائي تحصيل تجارب عبر القراءة، وصياغة رؤى إزاء ما يقع في عالم تبعا لتشابه المواقف بين اللاحق والسابق عليه (ر).



د. أحمد يحيى علي محمد - مصر

فتجارب البشر وإن كانت لا تتكرر بشكل حرفي، لكن فيها من مقومات التماثل ما يتيح لكل جيل إدراك ما تحمله من دروس وعظات مفيدة في معالجة ما في اللحظة الراهنة من أحوال. وفي النص القرآني الذي نزل ليكون مخاطبا وهاديا لأمة آخر الزمان ما في القصص المتصلة بسير الأولين

ما يواكب القصد الإلهي من مسألة البعثة والرسالة، وينسجم مع هذه المسلمة الحيوية كقوله تعالى: ﴿إِنَّاۤ أَرْسَلْنُكَ بِٱلْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذيرًا وَلَا تُسْئُلُ عَنْ أَصْحَبِ ٱلْجَحِيمِ»(٢)، وقولَه: ﴿وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾(٢) فمقتضيات الدعوة تقتضي التحذير والإنذار للمخالفين الرافضين بتذكيرهم بما

أصاب من قبلهم.

واختيار الفكرة مراد اهتمام الكاتب يخضع لعوامل عدة، منها: قناعاته وما يؤمن به، واحتياجات الواقع الذي يعيش فيه؛ بوصف المكتوب رد فعل لواقع يحياه صاحبه، وبرى فيه من الفعل ما يستوجب من وجهة نظره تناولا بالقلم يخدم غايات يربد تحقيقها من خلاله<sup>(٤)</sup>، وتكوبن النفس البشرية القائم على ثنائية (الخير والشر)، و(الإيجاب والسلب)،

> و (الجمال والقبح) يعد الإطار الذي ينضوي تحته كل مواقف البشر عبر مسارهم الزمني الممتد حتى انتهاء الدنيا. وتأتى كتابات أهل العلم على اختلاف مشاریهم عاکسة - كلّ في بابه - هذا التكوين، وتماشيا بشكل واع مقصود أو غير واع معً منهج الدعوة المتبع من قبل الرسل المبعوثين. وفي حقل الفلسفة -على سبيل المثال- ظهر ما

يسمى بمذهب المثالية ومذهب الواقعية، وكالهما يتعامل مع واقع الذات الإنسانية على الأرض بمنظور مختلف مناقض للآخر؛ فبينما تنظر نجد الواقعية التي ظهرت في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر تتعامل معها بوصفها شرا ووبالا ونقمة(٥)، ولكل منهما بالطبع حيثياته ومبرراته، مع خروج نقيضه «أخبار الحمقي والمغفلين»

لكنَّ الاثنين في نهاية المطاف لا يخرجان عن حال النفس البشرية عموما المتنقل بين نقيضين، كلاهما يعبر عن هوبتها بدقة؛ بوصفها حاملا لملاك داخلها ولشيطان يتنازعانها، ويظهر أثر عملهما في عمليات البناء والإنجاز والحضارة في مقابل مواقف الصراع والهدم والتدمير التي لا تخلو الأرض من الاثنين معًا (البناء والهدم)، ولن تخلو حتى لحظات النهاية بالنسبة إلى عمر الدنيا.



وابن الجوزي (عبد الرحمن بن علي بن محمد ۲۰۰۸–۹۷۹هـ) يقدم لنا مصنفات تعكس رؤية واقعية لها جذور بالطبع في تراثنا تتضمن موقفا من سياق اجتماعي يموج بما يتكون منه من شرائح بنماذج من البشر، منها ما هو قابل للاتباع والقدوة، ومنها ما هو غير ذلك، في سلسلة متعددة الحلقات، فيها كتابه «أخبار الظراف

والمتماجنين»، وكتابه «أخبار الأذكياء»، وكتابه موضوع هذه الدراسة «أخبار الحمقي والمغفلين». إن ثنائية (الجمال والقبح) يمكن العثور على المثالية إلى الحياة بوصفها سعادة ونعمة لمن فيها، تشكيل أدبى لها بالنظر إلى هذين المصنفين لابن الجوزي الذي يقع أحدهما موقع الضد من الآخر «أخبار الأذكياء» الذي قُدر له أن يذيع وينتشر

إلى النور، وتلك مفارقة؛ فإذا كانت الأشياء تتميز بضدها فإن الذكى الذي يمثل نموذجا للقدوة التي تبنى والجديرة بالاتباع يستحضر إلى العقل المتأمل الضد منه؛ ألا وهو القدوة التي تستوجب بقيمها الفكرية وما يترتب عليها من أفعال النفور والمخالفة. هكذا تطرح تجرية ابن الجوزي عبر كتابيه هذين؛ فمنطقة الحكمة في حياة الإنسان تلازمها منطقة أخرى تمثل موطنا للشر والانحراف؛ ألا وهي منطقة الفجور، ولعلنا نجد في قوله تعالى:

> ﴿وَنَفْس وَمَا سَوَّاهَا \* فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا \* قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا \* وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾ (٦) ما يعكس هذه الحال. وابن الجوزي في الصفحات الأولى من كتابه «أخبار الحمقي والمغفلين» يعرض على قارئه حيثيات الوضع الخاصة بهذا الكتاب ونقيضه «أخبار الأذكياء» على هذا النحو:

«وبعد فإني لما شرعت في جمع أخبار الأذكياء، وذكرت

بعض المنقول عنهم ليكون مثالا يحتذى؛ لأن أخبار الشجعان تعلم الشجاعة، آثرت أن أجمع أخبار الحمقي والمغفلين لثلاثة أشياء، الأول: أن العاقل إذا سمع أخبارهم عرف قدر ما وهب له مما حرموه؛ فحثه ذلك على الشكر ...، والثاني: أن ذكر المغفلين يحث المتيقظ على اتقاء أسباب الغفلة، إذا كان ذلك داخلا تحت الكسب وعامله فيه الرباضة، وأما إذا كانت الغفلة مجبولة في

الطباع فإنها لا تكاد تقبل التغيير، والثالث: أن يروّح الإنسان قلبه بالنظر في سير هؤلاء المبخوسين حظوظا يوم القسمة؛ فإن النفس قد تمل من الدؤوب في الجد، وترتاح إلى بعض المباح من اللهو، وقد قال رسول الله الله المنظلة: «ساعة وساعة». وعن حنظلة الكاتب أن النبي ذكر الجنة والنار، وكنا كأن رأينا رأى العين، فخرجت يوما فأتيت أهلى فضحكت معهم فوقع في نفسى شيء، فلقيت أبا بكر، فقلت: إني قد نافقت،

قال: وما ذاك؟ قلت: كنت عند النبي هذكر الجنة والنار، فكنا كأن رأينا رأى عين، فأتيت أهلى، فضحكت معهم، فقال أبو بكر: إنا لنفعل ذلك، فأتيت رسول الله فذكرت ذلك له، فقال: ياحنظلة لو كنتم عند أهليكم كما تكونون عندى لصافحتكم الملائكة على فرشكم وفي الطريق، يا  $\sim$ دنظلة ساعة وساعة  $\sim$ 

إن ابن الجوزي يطرح من خلال هذه المقدمة التي صدر

بها كتابه منظوره للفن ورسالته -عمومًا - التي يجب أن تكون جامعة بين جانبي المنفعة والمتعة معًا (^)؛ فلا نكتفى بواحد دون الآخر ، ولا يطغى في الوقت نفسه أحدهما على الآخر، هكذا تقول كلماته هذه ضمنا دون تصريح، وفي سياق حديثه عن العلة فيما تضمنه كتابه وما يتصل به من ترويح بالهزل وذكره لمواقف منثورة وأشعار ، من مثل إيراده أبياتا لأبي فراس الحمداني:



#### أروح القلب ببعض الهزل

#### تجاهلا منى بغير جهـــل أمزح فيه مزح أهل الفضل

#### والمزح أحيانا جلاء العقل(١) ذكر أخبار من ضرب المثل بحمقه وتغفيله» في

يعلق في وعى القارئ مفردات متنوعة، مثل الواقعية، والأدب التعليمي، والترويح والتسلية في الباب الثاني عشر، و «في ذكر المغفلين من والمتعة، والأدب الساخر؛ إن الموقع الذي يتخذه الأمراء والولاة» في الباب الثالث عشر و «في ذكر الكاتب إزاء ما في عالمه من ظواهر، موقفه منها موقف الرافض يقود إلى هذا الشكل الأدبي الفني عشر، و «في المغفلين من الأئمة» في الباب

> المبنى على السخرية، ونرى حضورا له في تراثنا العربي -على سبيل المثال- في هذه الشخصية التي تحظى بحضور في أدبنا الشعبي؛ ألا وهي شخصية جحا (أبو الغصن دجين بن ثابت الفزاري)؛ ومن ثم فإن مصنف ابن الجوزي يمثل مفتاحا لباب يمكن للقارئ الولوج منه إلى

السابع عشر، و «في من قال شعرا من المغفلين» في الباب التاسع عشر، و «في المغفلين من القصاص» في الباب العشرين، و «في ذكر المغفلين من الحاكة» في الباب الثالث والعشرين.

وتتفق طربقة ابن الجوزي في تشكيل مادة كتابه مع سمة تأليفية بنت عصرها؛ ألا وهي

تلك الشخصية في تراثنا الشعبي، وما صاحبها الخبر القصصي الذي يعمد صاحبه إلى ذكر من مواقف تعكس تجسيدا جماليا دراميا لمثالب الحكاية مصحوبة في الغالب- بكيفية حصوله عليها من خلال ذكر الرواة الذين أخذ عنه، معطيا وينقسم الكتاب إلى أربعة وعشرين بابا، استهلها بذلك إيحاء بأن متن القصة المحكية حقيقي بذكر الحماقة ومعناها، وختمها بالباب الرابع الحدوث؛ محاكيا بذلك الآلية التي كانت متبعة في جمع الحديث النبوي الشريف في ذاك الزمن؛ فبناء وبين الأول والأخير يتوقف القارئ عند محطات، الخبر القصصيي غالبا كبناء الحديث يقوم على

(··)

في الحمق» في الباب الثالث، «وفي ذكر أسماء

الأحمق» في الباب الرابع، و «في التحذير من

صحبة الأحمق» في الباب السادس، و «في

الباب الثامن، و «في ذكر المغفلين من القضاة»

المغفلين من الكتاب والحجاب» في الباب الرابع

وعورات موجودة في سياق واقعى معيش.

والعشرين خصصه لذكر المغفلين على الإطلاق، منها على -سبيل المثال- «ذكر اختلاف الناس سند ومتن(١١).

وبعد هذا العرض التمهيدي يأتي حديث ابن الجوزي عن الحمق والغفلة من بوابة المعجم؛ ليكون ما يرد ذكره من أبنية قصصية بمثابة تفصيل فني حكائى عاكس للمعنى المعجمى:

«قال ابن الأعرابي: الحماقة مأخوذة من حمقت السوق إذا كسدت، فكأنه كاسد العقل؛ فلا يشاور ولا يلتفت إليه في أمر حرب، وقال أبو بكر المكارم: إنما سميت البقلة حمقاء؛ لأنها تنبت في سبيل الماء وطريق الإبل، قال ابن الأعرابي: ويها سمى الرجل أحمقَ؛ لأنه لا يميز كلامه من

> رعونته...، معنى الحمق والتغفيل هو الغلط في الوسيلة والطريق إلى المطلوب مع صحة المقصود، بخلاف الجنون فإنه عبارة عن الخلل في الوسيلة والمقصود جميعا؛ فالأحمق مقصوده صحيح، ولكن سلوكه الطربق فاسد، ورؤبته في طريق الوصال إلى الغرض غر صحیحة».(۱۲)

إن الأحمق والغافل مشهود لهم بحيازة العقل والوعى والإدراك، لكن الأداءات الموصلة إلى الغاية هي

المحك والفيصل في الحكم والتصنيف بين الجدير برتبة الذكاء والحكمة، ومن ينزل عنها شاغلا نقيضها، وفي رحلة المتابعة داخل عالم ابن الجوزي يتوقف القارئ في الباب الرابع أمام ما للرجل الأحمق من أسماء أخرى يعرف بها، مثل: الرقيع، المائق، الأزبق، الهجهاجة، الهلباجة.. وغيرها، وما للمرأة الحمقاء أيضا من أسماء تعرف بها، مثل: الورهاء، الخرقاء، الدفنس، الخذعل، الهوجاء.. وغيرها. (١٣)

إن هذه المنطقة السلبية في الشخصية الإنسانية تقتضى نظراً يقف منها موقف الرافض لها، الداعي إلى النفور منها؛ لأن الله سبحانه وتعالى ركب في الإنسان أداة للفكر اسمها العقل، ومعها أداة للحب والكره -وهي أيضا محل الإيمان - اسمها القلب، وجعل معهما حواسً تربط هذا الإنسان بعالمه لتكون بمثابة أدوات وصل ومؤن يستعين بها في تفاعله مع عالمه؛ بوصفه خليفة في أرض الله الذي عليه أن يبنى حياته وفق مراد ربه، والانحراف عن

هذا القصد يؤثر بالسلب في واقع الفرد وواقع المجموع الذي يعد هذا الفرد جزءا منه؛ ومن ثم في بنية الحياة نفسها بوصفها وعاء حاضنا لكل حى من إنسان وغير إنسان.

وبلا شك فإن نموذج الأحمق والغافل ليس في صالح البناء الحضاري الذي على الإنسان أن ينجزه تبعا لما يمتلكه من مقومات الدين والدنيا، وفي هذا البناء يلمح الناظر المعتبر منظومة ثلاثية تقف وراء إقامته، هي: (العقل والقلب) و (الحواس) و (اللغة) التي

تسير في مسارين أثيرين، المسارُ الأولُ مسارُ الرصد والتسجيل ذي الصبغة التاريخية لحاصل علاقة هذا الإنسان مع عالمه، وما يتمخض عنها من نتائج وتجارب، وفي هذا المسار تسكن معارف شتى تؤمن جميعها بما هو مشاهد وما هو ملموس، والمسار الثاني هو المعتمد على جانب الخيال الذي يعيد قراءة العالم وفق منظار يتجاوز الملموس والموجود ليقدم رؤية موازبة مجازبة متجاوزة ما هو



حقيقي قابل للمشاهدة وخاضع للتجريب، وفي هذا المسار الثانى يسكن الفن الموظف للغة بأشكاله المختلفة.

والخبر القصصى الذي مثل الوعاء الأشهر وضع تشكيلاتهم المنثورة يشير في اعتماد المصنف وضرب بهم المثل فيه: العربي القديم عليه -ونموذجه ابن الجوزي- إلى منطقة التقاء بين ما هو تاريخي وما هو فني سمته الخيال:

«روينا عن الأحنف بن قيس أنه قال: قال الخليل بن أحمد: الناس أربعة: رجل يدري ويدري أنه يدري، فذاك عالم فخذوا عنه، ورجل يدري وهو لا يدري أنه يدري، فذاك ناس فذكروه، ورجل لا يدري وهو يدري أنه لا يدري، فذاك طالب فعلموه، ورجل لا يدري وهو لا يدري أنه لا يدري، فذاك أحمق فارفضوه. وقال أيضًا: الناس أربعة؛ فكلم ثلاثة ولا تكلم واحدًا، رجل يعلم ويعلم أنه يعلم، فكلمه، ورجل يعلم وبري أنه لا يعلم، فكلمه، ورجل ويقول: لا أصلح ما أفسده الله». (١٦) لا يعلم ويرى أنه لا يعلم، فكلمه، ورجل لا يعلم وبرى أنه يعلم، فلا تكلمه. قال جعفر بن محمد: الناس أربعة، رجل يعلم ويعلم أنه يعلم، فذاك عالم فتعلموا منه، ورجل يعلم ولا يعلم أنه يعلم، فذاك نائم فأنبهوه، ورجل لا يعلم ويعلم أنه لا يعلم، فذاك جاهل فعلموه، ورجل لا يعلم ولا يعلم أنه لا يعلم، فذاك أحمق فاجتنبوه». (١٤)

> يعد هذا الاستشهاد الذي ورد في الباب السادس تحت عنوان «في التحنير من صحبة الأحمق» علامة دالة على الصبغة التعليمية التي حرص ابن الجوزي عليها في كتابه، يعول عليها في صياغة

المخاصم لهذا الصنف، من خلال آلية توظف أسلوب العرض والتعليق، وبعد أن يعرج في الباب السابع على الذين ضرب بهم المثل في الحمق من بشر وحيوانات وطيور (١٥) يأتي في الباب الثامن لكتاب الحكايات في تراثنا العربي يلجؤون إليه في ليذكر أسماء أعلام من العرب عرف عنهم الحمق،

«من أخبار هبنقة الأحمق: فمنهم هبنقة، واسمه يزيد بن ثروان، ويقال: ابن مروان، أحد بني قيس بن ثعلبة، ومن حمقه، أنه جعل في عنقه قلادة من ودع وعظام وخزف، وقال: أخشى أن أضل نفسى؛ ففعلت ذلك لأعرفها به، فحولت القلادة ذات ليلة من عنقه لعنق أخيه، فلما أصبح قال: يا أخي أنت أنا، فمن أنا؟!... واختصمت طفاوة وبنو راسب في رجل ادعى كل فريق أنه في عرافتهم، فقال هبنقة: حكمه أن يلقى في الماء، فإن طفا فهو من طفاوة، وإن رسب فهو من راسب... وكان إذا رعى غنما جعل يختار المراعى للسمان وينحى المهازيل،

إن النزعة الساخرة في تقديم الحكاية طريق يلجأ إليه المرسل ليحقق مقاصده التربوية عبر هذا التأثير الإمتاعي المؤسس على جانب التسلية والترفيه الذي أشار إليه المؤلف في بدايات كتابه، تاركا الحكم للمتلقى الرشيد بعد أن تلتقى عنده الغايتان، غاية المتعة وغاية المنفعة بالمعرفة عبر الاقتراب من تجارب الغير.

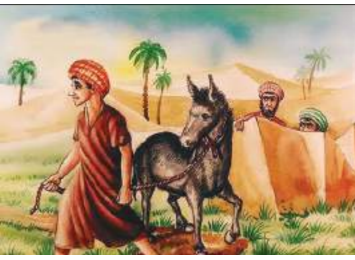
«أبو غبشان الأحمق: ..هو من خزاعة كان يلى الكعبة، فاجتمع مع قصى بن كلاب بالطائف على الشرب، فلما سكر اشترى منه قصى ولاية البيت بزق خمر، وأخذ منه مفاتيحه وسار بها إلى حالة نفسية وذهنية لدى المتلقى تتخذ موقف مكة، وقال: يا معشر قربش هذه مفاتيح بيت أبيكم

إسماعيل، ردها الله عليكم من غير غدر ولا ظلم، وأفاق أبو غبشان فندم. فقيل: أندم من أبي غبشان! وأخسر من أبي غبشان! وأحمق من أبي غبشان!. قال بعضهم:

#### باعت خزاعة بيت الله إذ سكرت

#### بزق خمر فبئست صفقة البادي

... ثم جاءت خزاعة فغالبوا قصيا فغلبهم».(١٧) إن هذه الأذكار الحكائية لدى ابن الجوزي تقوم في غالبها على سؤال إجرائي مفاده: كيف يفكر



الأحمق؟ هذا السؤال الذي يستحيل إلى حزمة من الأفعال يؤديها، وبترتب عليها اتصافه بتلك الصفة المذمومة (أحمق)، التي تعد بمثابة حكم يصدره طرف آخر يتابع ويشاهد ويعايش، ويجب أن يحظى بمقومات تؤهله كي يكون حكما مبرأً من عوارض الهوى والجهل والقصور ؛ لأن قناعته قد لا تكون ملكا له وحده تبقى ملازمة له، بل قد يكتب لها الانتشار في فضاءات للتداول؛ ومن ثم لابد

من إدراك ما للكلمة من مسؤولية تقع على عاتق مستخدمها كتابة ونطقا، وابن الجوزي ومن على شاكلته يقفون هذا الموقف؛ أي موقف المستأمن على الكلمة يصف بها ويحلل ويضع الحكم، الذي قد يكون سببا وأثرا في توجيه مسار غيره فردا كان أو مجموعا فكريا وسلوكيا؛ ومن ثم فإن فكرة اللهو المباح التي طرحها ابن الجوزي في مستهل كتابه، تحمل ضوابط تحول بينها وبين أن تصير عبثا بلا فائدة مرجوة في نهاية المطاف؛ خصوصا إذا كان هذا اللهو أوقاتا تتخلل مجالس الذكر وحلق العلم؛ لتكون ترويحا يبعث في النفس نشاطها، ويحول بينها وبين الانغلاق بالملل والفتور.

فمصنف ابن الجوزي إذًا يتجه صوب هذه المنطقة الزمنية الفاصلة بين لحظات الجد، ولا تتخلى على الرغم من طابعها المرح عن جانب القيمة يكتسبها المتلقى، ويسهم بها في إثراء رصيده المعرفى الذي بالقطع سيغادر صداه في واقعه وواقع غيره، في إطار ثنائية (العلم والعمل)؛ فكل منتج أدبي لا يحمل قضية، ولا يحمل في دوافع خروجه إلى دنيا الناس دعوة إلى تغيير من يستقبله من حال إلى ما هو أفضل منها عروجا ورقيا وإصلاحا فلا وزن له. هكذا تقدم لنا ثنائية (الفعل والصفة الناجمة عنه) قناعة نستشفها من خلال متابعتنا للبناء الدرامي لشخصية الأحمق، وكيف يقدم رسائل سلبية بأفعاله تتنافى تماما وهذه الغاية الشريفة المذكورة في قوله تعالى ﴿إِنِّي جَاعِلَ في الأرْض خَليفَةً ﴿(١٨)؛ إن هذه الرسائل تمتد بالنتائج المترتبة عليها إلى سياق العالم حوله؛ ومن ثم وجود هذا النموذج الإنساني القبيح يتطلب ردود فعل داعية لمواجهته عبر آليات مختلفة، منها اللغة وتشكلاتها المتنوعة؛ بوصفه تشخيصا لقيمة تعرقل حركة الفرد والجماعة باتجاه البناء الإيجابي، ويبدو أن هذه سمة الفن عموما -والأدب أحد مظاهره-أنه ينظر إلى العالم؛ بوصفه حزمة من الأفكار ذات طابع تجربدي تتم صناعتها وفق لغة الرمز، والأمر بالنسبة إلى المعنيين بها ليس أمر أشخاص لها أسماء أعلام قد اشتهرت بها، إنما العبرة بما يصاحب الشخص من فكر ذي أثر.

قال: فخرجت من البصرة، فلما قدمت الكوفة إذا أنا بشيخ جالس في الشمس، فقلت: يا شيخ أين منزل الحكم؟ فقال لي: وراءك، فرجعت إلى خلفى، فقال: يا سبحان الله، أقول: وراءك؛ وترجع إلى خلفك؟! أخبرني عكرمة عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَكَانَ وَرَاءَهُم مَّلكَ يَأْخُذُ كُلُّ سَفِينَة غَصْبًا ﴿(١٩)؛ قال: بين أيديهم، فقلت: أبو من؟ قال: أبو الغصن، فقلت: الاسم، قال:

جحا... قال المصنف: وجمهور ما يروي عن جحا أنه تغفيل نذكره كما سمعناه...

وحكى أبو منصور الثعالبي في كتاب غرر النوادر ... مات جار له، فأرسل إلى الحفار ليحفر له، فجرى بينهما لجاج في أجرة الحفرة، فمضى إلى ما حوله ومن حوله. جحا إلى السوق واشترى خشبة بدرهمين، وجاء بها، فسئل عنها، فقال: إن الحفار لا يحفر بأقل من خمسة دراهم، وقد اشتربنا هذه الخشبة بدرهمين؛ لنصلبه عليها، ونربح ثلاثة دراهم، ويستربح من

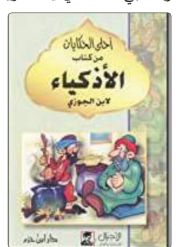
ضغطة القبر ومسألة منكر ونكير »(٢٠).

إن المثال القصصي السابق المتصل بشخصية جما يقدم دليلا فنيا يختزل ما في واقع الجماعة الإنسانية عموما من النقيضين معا: الفضيلة والرذيلة، أو الحكمة والحمق، أو بتعبير النص القرآني (الفجور والتقوي)، والاثنان معا يسكنان في الغالب كل نفس بشرية، باستثناء من ولدت بخلل في العقل، أو أصابها في أثناء مسيرها في العمر، المهم أن الانتصار لأحدهما وجعل الغلبة له هو «من حماقات جما: وعن أبي بكر الكلبي أنه الذي يحدد هوية هذه الذات في واقعها، وهو الذي

يقرر مصير هذا الواقع تبعا لما ستبثه إليه من أفعال قد تتجاوز سياق الزمان والمكان لصاحبها إلى ما بعده، ولعل في الأنبياء ومن نهج نهجهم من المصلحين وأرباب الإنجاز الحضاري أمثلة واضحة على هذه الحال الإيجابية لكل نفس غلبت نوازع الخير على نقيضها، ويؤشر في الوقت نفسه على ما تحظى به هذه النفس من قدرات فاعلة تتيح لها شغل مواقع

التوجيه والتأثير في محيطها، بخلاف من وقف موقف المفعول المستسلم لعوامل الهوى والشيطان ونوازع الشر توجهه هي وتقوده إلى حافة أن يهدم بنيانه الذاتي أولا، هذا الهدم الذي قد يمتد من الفرد

إن الحضور الفني لجحا يشكل نافذة يلج منها الناظر إلى سياق اجتماعي فيه من العوار ما فيه، ويستوجب بعد الترويح بالضحك وقوفا إيجابيا متأملا للحل والتغيير، يستغل الراوي الشعبي المقدم



له في سبيل هذه الوسيلة تفاصيل من دفتر يوميات شخصية ذات مرجعية تاريخية، في نهج استقرائي ينطلق من الجزئيات (التفاصيل) إلى أحكام يتركها باث الرسالة القصصية لمتابعها؛ فما جما إلا رمز فني يفرض على من يراه عبر الكلمة الوقوف موقف باحث علمي منصف التحلي بها في عمله. المقارن بين أفعاله وبينه.

#### ⊳⊳النساءالنسوباتإلى التغفيل:



ربطة الحمقاء: فمنهن التي نقضت غزلها، قال مقاتل بن سليمان: هي امرأة من قريش تسمي ريطة بنت كعب، كانت إذا غزلت نقضته... وهي من أهل مكة، وكانت معروفة عند المخاطبين، فعرفوها بصنعتها، ولم يكن لها نظير في فعلها، وكانت متناهية الحمق، تغزل الغزل من الصوف أو القطن، فتحكمه، ثم تأمر خادمها بنقضه، قال بعضهم: كانت تغزل هي وجواريها، ثم تأمرهن أن ينقضن ما غزلن»(٢١).

حرص المصنف على تقديم صورة متوازنة لفكرة الحمق من خلال الإشارة إلى الشخصيات المتلبسة بها من مذكر ومؤنث دون تطرف في النظرة أو انحياز يقوض فضيلة الموضوعية التي على كل

تفسير لما ورد في قوله تعالى في سياق تحذيري ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلُهَا منْ بَعْد قُوَّة أَنْكَاتُا ﴿ (٢٢) إن الهدم بعد البناء رجوع كارثى، وأشكاله متنوعة وكثيرة في حياة البشر عموما، يجدها المتأمل في الكفر بعد الإيمان، في المعصية بعد الطاعة، في

الجهل بعد العلم.

إن هذه الحمقاء في المثال السابق تعد بمثابة

إن لفظة أنكاث، المعبرة عن الحال تشير إلى هذا الوضع الشائن؛ أي الحل بعد الإحكام(٢٣)، ومن ثم فإن فكرة الحمق والتصاقها بهذه المرأة العربية تعد مرآة فنية يرى فيها واقع بشري كائن متحرك بين طرفين.

إن سيرة الإنسان بصفة عامة يمكن إدراكها في حكاية هذه الحمقاء؛ فأزمنة الانحطاط والجمود الحضاري التي مرت عليها أمم العالم على اختلاف ألوانها ولغاتها بعد حالة التوهج والنضج، وتحول المنحنى من الصعود إلى الهبوط كما جرى للجماعة العربية المسلمة -على سبيل المثال - بعد أزمنة القوة والعطاء عبر مستويات عديدة في العصربن الأموي والعباسي وتحديدا بعد القرن الرابع الهجري يعبر تاريخيا عن هذه المرأة الساكنة فنا في مصنف ابن الجوزي، وتعد علامة سلبية على شخصية هابطة تنتقل من الفضيلة إلى النقيصة في زمن سمته المضارع، بالنظر إلى فعلها المذموم الذي كان يتكرر ولم يكن أمرا عارضا في

بنيان حياتها، هذا التكرار يتوسع به الرائي متجاوزا مذهب الواقعية الذي خرج إلى بيئتنا الثقافية حديثا، الإنسانية كلها في ماضيها وحاضرها ومستقبلها.

> ابن الجوزي يتبين ما للكتاب من قيمة تاريخية على مستوى الفكرة، وقبلها ما يتمتع به من قيمة فنية على مستوى الصياغة الشكلية التي تتفق اللي حد كبير – ومنهجية التأليف التي كانت سائدة في عصره؛ إذ هو حلقة في سلسلة إذا ما تم النظر إلى المصنفات النثرية التراثية القائمة على الحكاية، والكتاب في ظاهره وسيلة للتسلية، لكنه يحمل في أعماقه رسالة ذات أهمية بالوقوف على منطقة القبح في المكون الإنساني التي يتوجه إليها المصنف بقلمه، والتركيز على هذه المنطقة ينسجم ونظرة لها مكانها في

فضاء الفرد إلى فضاء المجموع، ومتجاوزا به سياقا وبتعامل مع جانب المأساة في حياة العنصر عربيا إسلاميا إلى غيره، بالنظر إلى حال الأسرة الإنساني، التناول التراثي لها لا يأتي منطلقا من نزعة تشاؤمية ملؤها الحزن، لكنه عند ابن الجوزي وبناء على ما تم إيراده من نصوص من كتاب يظهر من بوابة الترويح بعد لحظات الجد، هذا الترويح -الذي لا يعنى العبث غير المفهوم، الذي يتطلب ذاتا قارئة تمتلك الصبر والأدوات اللازمة لفك طلاسمه- ليس قضاء للوقت بطريقة سلبية، ولكنه إفادة وتعلم، في اتساق واضح مع الغاية التي يجب أن يحوزها كل عمل أدبي يرجو بقاء في أرض الناس؛ ألا وهو تحقيقه لمتطلبات المتعة، بحسن صياغته وما ينبني منه من لفظة وعبارة ترقى النفس وتهذب الطبع، والمنفعة -بالنظر إلى ما يحمله من قضايا- التي بها يُرجى أن تعرج النفس من درجة إلى ما هو أفضل منها■

#### الهوامش:

- (١) انظر: د. عزت قرنى، أصول الفن، (ص۳٤٨–۳٥١)، طبعة ٢٠١٦م، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة.
  - (٢) سورة البقرة: الآية ١١٩.
  - (٣) سورة الكهف: من الآية ٥٦.
- (٤) انظر: تيري إيجلتون، النقد والأيديولوجية، ترجمة: فخري صالح، (ص٨٤-٨٥)، الطبعة الأولى، ٢٠٠٥م، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة.
- (٥) انظر: د.محمد مندور، الأدب ومذاهبه، (ص۹۱-۹۶)، طبعة نهضة مصر بالقاهرة، دون تاريخ.
  - (٦) سورة الشمس: الآيات، ٧-٩.
- (٧) ابن الجوزي، أخبار الحمقى والمغفلين، (ص١-٤)، الموسوعة الشعربة الإلكترونية، ركن المكتبة،

- إصدار ٢٠٠٣م، المجمع الثقافي العربي، دولة الإمارات العربية
- (٨) انظر: د.عائشة عبد الرحمن، قيم جديدة للأدب العربي القديم والمعاصر، (ص۲۳۱-۲۳۵)، الطبعة الثانية، دون تاريخ، دار المعارف بالقاهرة.
  - (٩) السابق، (ص٩).
- (۱۰) انظر: السابق، (ص۱۲–۱۳).
- (١١) انظر: يوسف الشاروني، القصة تطورا وتمردا، (ص٤٨-٥٢)، الطبعة الثانية، ٢٠٠١م، مركز الحضارة العربية، القاهرة.
- (١٢) ابن الجوزي، أخبار الحمقى والمغفلين، (ص١٤-١٥).
- (۱۳) انظر: السابق، (ص۲۰-۲۲).
  - (۱٤) السابق، (ص٤٠).
- (١٤) انظر: السابق، (ص٤٤-٤٧).

- (١٥) السابق، (ص٤٧-٤٩).
- (١٦) السابق، (ص٤٩-٥٠).
- (١٧) سورة البقرة: من الآية ٣٠.
- (١٨) ابن الجوزي، أخبار الحمقي والمغفلين، من (ص٥٤-٥٧). وقد مهد ابن الجوزي لحديثه عن جحا بما يشير إلى أنه قد روى عنه ما يدل على فطنة وذكاء، وأن ما قيل عنه مكذوب عليه؛ فقد وضع له بعض من كان يعاديه حكايات فيها افتراء عليه.
  - (١٩) سورة الكهف: من الآية ٧٩.
    - (۲۰) انظر: السابق: (ص٤٥).
- (٢١) ابن الجوزي، أخبار الحمقي والمغفلين، (ص٨٣-٨٥).
  - (٢٢) سورة النحل: من الآية ٩٢.
- (٢٣) انظر: السيوطي، تفسير الجلالين، سورة النحل، الآية ٩٢، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ، ١٩٩٦م، دار الحديث، القاهرة.



كان الوقت ضحى عندما وقفا إلى جانبي، وأنا ألعب في ظل الحُجْرة الخلفية للمنزل ذي البهو الفسيح، قبل أن يقول أحمد بأنفاس متلاحقة: إدر.. يس.. يع.. مل؛ وتلقفه أخوه الأصغر إسماعيل في إجهاد واضح: عن..د.. عم..ك..رض..وان. دون أدنى تماطل يذكر.

انطلقنا ثلاثتنا نسابق ظلالنا إلى حيث منزل عمي رضوان؛ حتى إذا وصلنا، وقفنا في ظل وارف لشجرة باسقة، أعيننا على حركات إدريس، وآذاننا تلتقط كلماته، تماما كما اعتدنا أن نفعل كلما بلغنا أنه يشتغل مساعدا لبناء أو بنائين، أثناء تشييد، أو

إصلاح بيت من بيوت قريتنا الصغيرة؛ فهو معروف بين الخاص والعام، بقوته البدنية، ويقبل على ما يكلف به بدون كلل ولا ملل، ويفعل ما يطلب منه فعله طيلة عملية البناء بمختلف مراحلها.

أما نحن فقد كانت تشدنا إليه حركاته في أثناء عمله، وعباراته المتقطعة، وهو يتوجه إلى صاحب المنزل في فترات متقاربة: "إذن

ستصلح لي حجرتي؛ فهي في حاجة إلى باب، ونافذة و...".

يحرك صاحب المنزل رأسه موافقا، أو يقول: نعم على عجل، فيقبل إدريس على عمله ثم لا يلبث أن يقول هذه المرة في شبه توسل: "ستعزمني إلى الحفل عندما تنتهي من بناء منزلك!" بدل أن يجيبه أمر من البناء، فيركض بما في يده من مواد أو أدوات، فنضحك ملء أفواهنا، وأعيننا مركزة على ظهره المقوس، وساقيه المنتفختين. ولا تمضي إلا دقائق معدودات حتى يطرح سؤاليه بشكل متقارب،

فيجدد له صاحب المنزل وعده بلسانه أو حركة عجلى من رأسه، ولا يثنيه هذا عن طرحهما بعد مدة قد تطول، أو تقصر. حتى إذا انتهت عملية البناء برمتها سمح له صاحب المنزل بحمل بعض المخلفات، فيحملها فرحا، وهناك بجانب حجرته المتهالكة القابعة في نهاية القرية، يقضي أياما يرتبها، ويعيد ترتيبها، إلى حين استدعائه للعمل من



عمر فتال - المغرب

ومعهما طبعا السؤالان الملحان...

أذكر أننا ضحكنا في ضحى ذلك اليوم إلى أن كيف يعمل بدون توقف". دمعت أعيننا، فقد كان عمى رضوان يحثه على العمل، وهو يعده بصوت مرتفع: هيا يا إدريس.. اعمل.. اعمل؛ سأصلح لك حجرتك كما ينبغي، وسأعزمك يوم الحفل؛ فيضحك إدريس، ويركض، حتى لو لم يحتج الأمر إلى ذلك، فنشعر نحن الثلاثة بيهجة ما بعدها بهجة.

أحمد بمرفقه، ثم ما لبث أن قال في شبه همس: انظر كيف يجعل كذب عمك رضوان إدريس يعمل أكثر فأكثر!؟ أحسست حينها بقشعريرة تسري في بدني بكامله، وعقدت كلمات أحمد الهامسة لساني، فلم أجد القدرة التامة على الإجابة عليه، حتى إنه عندما كاد إدربس أن يسقط، ضحك أحمد، وأخوه إسماعيل، ملء فميهما، وجلسا إلى الأرض، وعينا كل واحد منهما تدمعان، اقتصرت على ابتسامة باهتة، وفي أعماقي كانت تتردد عبارة أحمد مدوية: "انظر كيف يجعل كذب عمك رضوان إدريس يعمل أكثر فأكثر !؟" وخانتني الكلمات عندما هممت بالرد على ما قاله في حق عمى رضوان، ولأول مرة بدت لى حركات إدريس، وسؤالاه الملحان لا تستدعى مجتمعة الضحك، فكنت أجاري أحمد، وإسماعيل في الظاهر، وفي داخلي رد قوي، ومستميت على أحمد بالخصوص: "عمى رضوان لا يكذب على إدريس..". لكنى مع ذلك لم أجد القدرة الكافية لقولها صارخة في وجهه على الرغم من أنه على مدار عملية البناء التي حضرنا مختلف مراحلها، اعتاد أكثر من مرة أن يمسنى بمرفقه هامسا: "انظر إلى إدريس كيف صدق كذب عمك.. كذب عمك رضوان لا ينتهى.. اسمع.. حجرته هذه المرة، ويداه فارغتان".

جديد، فيقبل عليه بهمة ونشاط، وبنفس الحركات، اسمع؛ لقد قال له سأبنى لك منزلا صغيرا!! ها هو إدريس قد صدق أنه سيحضر الحفل!! انظر إليه

لم يمض يوم واحد دون أن أسمع من أحمد هذا وغيره، وكثيرا ما زكى أخوه الأصغر إسماعيل، ما يقول، وإن كانت حركات، وكلمات إدريس غالبا ما تسيهما الأمر، خصوصا عندما ينخرطان في ضحك متواصل لا يتفطنان معه إلى أنى لم أعد أجاربهما فيه؛ حتى إنى في الأيام الأخيرة من عملية البناء أذكر أني كنت غارقا في الضحك، عندما مسنى بدأت أتماطل في الذهاب معهما في الوقت المحدد.

ولما كانت الأمسية الأخيرة، وقد أخذ المنزل شكله النهائي، وقفت إلى جانبهما، نتابع حركات، وسكنات إدريس، وقد انخرط هذه المرة في تنظيف جوانب ذاك المنزل الجديد، وعمي رضوان يشير عليه في هدوء واضح بالقيام بهذا العمل، وهذه المهمة، وهو يلبي بدون تماطل، أو تهاون، وكاد الأمر يسير على ذاك المنوال، لما علا صراخ عمى رضوان على حين غفلة: "قلت لك: دع هذه البقايا جانبا".. ارتبك إدريس، وألقى ما في يده، ووقف لحظة شارد الذهن، قبل أن يواصل عملية التنظيف.

هنا دنا أحمد منى قائلا: "انظر إلى عمك رضوان؟ إنه يبخل على إدريس بتلك البقايا: "ألم أقل لك: إنه كان يكذب عليه طيلة تلك الأيام".

تنهدت من أعماقي، وما لبثت أن التفتت إلى الخلف، وأنا أكفكف دمعتين جربًا على خدى، قبل أن أتوجه نحو منزلنا بخطى حثيثة، ولم يمض إلا وقت قصير، حتى وجدت أحمد، وأخاه إسماعيل في البهو الكبير يتكلمان بلسان واحد: "بعد أن أنهى إدريس عمله، منعه عمك من حمل أية خشبة، أو حديدة مما تبقى من المنزل القديم، وقد انصرف المسكين إلى

#### قصة قصيرة

توالت الأيام، فعاودت اللعب وحدى في البهو الفسيح في الأصباح، والأماسي، وكدت أنسى كل ما حدث، إلى أن وجدتنى مساء ذلك اليوم الربيعي الهادئ في معية أبي ببيت عمى رضوان الجديد، وقد تهيأ لاستقبال الضيوف.

تعدد ساعتها خروجي، ودخولي إلى ذلك البيت الجميل، وكانت عيناى تبحثان بين المدعوبن عن إدربس، وكلما تقاطر الضيوف زرافات ووحدانا، خفق قلبي خفقات متتابعة، وعندما وصل أحمد، وإسماعيل صحبة والدهما، ضاق بي المنزل، وهممت لحظتها في عزم أن أتصل بعمى رضوان، لتذكيره بما سبق أن وعد به إدريس، غير أنى لم أجده، فعدت أدراجي إلى حيث القاعة الغاصة بالضيوف الذين ملأت البهجة قلوبهم، وارتسمت علاماتها على وجوههم المستبشرة.

أما أنا فقد جلست في ركن منعزل كاسف البال، وأنا كذلك تجاوبت بدون مقدمات، ضحكات سعيدة داخل القاعة، فانتبهت مذعورا، فإذا عمى رضوان يأخذ إدربس من يده اليمني، وبتقدم به إلى حيث المائدة التي تتوسط القاعة.

كان إدريس يضحك، ويشير تارة إلى البدلة الجديدة في بنا... من..زل الإد..ربس". التي يرتدي، وتارة إلى عمي رضوان، دون أن ينطق بأي كلمة، حتى إذا اعتدل في جلسته، اقترب منه عمى رضوان قائلا في هدوء، واطمئنان: "إدريس يا إخوان يستحق منى أكثر من هذا!" وأعدكم أنى سأقيم لكم حفلا آخر فور الانتهاء، إن شاء الله، من بناء منزل صغير له بدل حجرته المتهالكة تلك.

> لم أملك نفسى عندما ألفيتني ألوح بيدي مفتوحة بالكامل، إلى أحمد وإسماعيل في أقصى القاعة، ولسان حالى يقول: "اسمعا وانظرا!" وإن كنت ناسيا شيئا، فلن أنسى بهجتى في تلك الليلة، إذ التصقت عيناي بإدريس، ولم تفتني أي حركة من



حركاته السعيدة، وهو وسط الضيوف الذين شرفوا عمى رضوان بحضورهم، ولا تسل عن الغبطة التي غمرت قلبي لما شاهدت في صباح يوم صيفي حار، عمى رضوان صحبة البناء ومساعده، وهما يأخذان منه التعليمات الأولى، قبل بداية بناء منزل صغير لإدريس قرب حجرته في هامش القرية، فقد قفزت في مكاني، وصنفت في فرح عارم؛ وسرعان ما ركضت صوب أحمد، وأخيه إسماعيل، وهناك في منزلهما صحت بأنفاس متقطعة: "عم..ي رضو..ان شر..ع

بعدها أطلقنا سيقاننا للريح؛ غير أننا عند وصولنا، لم نضحك كما اعتدنا أن نفعل في سالف الأيام، فقد كان إدريس جالسا على كرسى صغير، يتابع في هدوء التحضيرات الأولى لعملية البناء، فدنوت حينها أكثر فأكثر من أحمد، ثم مسسته بكوعي، وأنا أشير إلى البناء ومساعده، وإلى القرب منهما عمى رضوان يصدر إليهما بين الفترة والأخرى بعض الأوامر.

لم تمض إلا دقائق قليلة حتى تبادلنا نحن الثلاثة الابتسامات؛ بعدها عدنا من حيث أتينا. أذكر أني كنت أسير إلى جانب أحمد، وإسماعيل منتصب القامة، وبين جوانحي تتجاوب أصداء حفل بهيج■

مِن أَينَ أَبِدَأُ فِي مَديحِ مُحَمَّد لَا الشَّعْرُ يُنْصِفُهُ وَلَا الأَقْلامُ لَا الشَّعْرُ يُنْصِفُهُ وَلَا الأَقْلامُ هُو صَاحِبُ الخُلُقِ الرَّفيعِ علَى الْمَدَى هُو صَاحِبُ الخُلُقِ الرَّفيعِ علَى الْمَدَى هُو قَائِدٌ مِقدَامُ هُو قَائِدٌ مِقدَامُ

محمَّدٌ أَسْرِفُ الأَعـرابِ وَالعَجِمِ
محمَّدٌ خَيرُ مَن يمشِي علَى قَدمِ
محمَّدٌ تَاجُ رُسـلِ الله قَاطبةً
محمَّدٌ حَاكمٌ بِالعَدلِ ذُو شَرِف
محمَّدٌ حَاكمٌ بِالعَدلِ ذُو شَرِف
محمَّدٌ حَاكمٌ بِالعَدلِ ذُو شَرِف
محمَّدٌ ذكـرهُ رُوحٌ لأَنفُسنَا
محمَّدٌ ذكـرهُ رُوحٌ لأَنفُسنَا
محمَّدٌ شكرهُ فَرضٌ علَى الأُممِ
محمَّدٌ طَابِت الدُّنيَا ببعثته

شَوقي إليكَ -رسولَ الله- دفَّاقُ فَنهرُ حبِّك فِي الأَعمَاقِ رَقراقُ لُقياكَ -يَا خَيرَ خَلقِ الله- أُمنيتي على ضفاف الرِّضا وَالأَفْقُ برَّاقُ كُمْ لِلعُيونِ مِن الإِشراقِ لَو نَظرتْ

محمَّدٌ جَاءَ بِالآيَاتِ وَالحِكُم

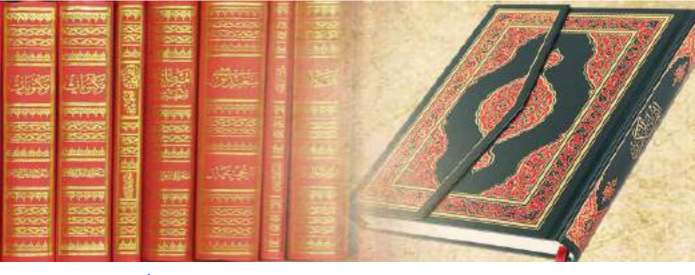
مع الرسول

طلاراته عليه واله وستطمر



علاء الدين حسن - سورية





# من ملامح الفكر الجمالي في ♦♦ Joil Uilu مقارنة مع نظيره في شعر الرومي

علم الجمال في شكله المنهجي التنظيري علم جديد، أول من نظّر له، وبحث فيه كفرع مستقل عن الفلسفة «أستاتيك» أي الإدراك أو المدرّك بالحواس لا بالعقل هو «بومجارتن» الألماني (١٧١٤-1772م)، وقد عرّف هذا العلم بأنه: «علم يبحث في الشعور والإحساس واللذائذ التي تبعَّثها مناظر الأشياءالجميلة»(١). وباعتبارنوعالمشاعرالتي يبعثها الجميل في النفس فإن: «الجميل يبعث في النفس الشعوريالحبوالجاذبية واللذة والسروس(٢)، بينما القبيح ببعث: «الشعوريالكراهية والنفوس(٢).

> أما الجليل في الفن والطبيعة والحياة فهو يشعرنا: «بالذهول والتوتر المصحوب بنوع من الفزع، ويمتلئ العقل بموضوع التذوق بحيث يعجز عن إدراك غيره»(٤)، وقد يبعث: «نوعاً من الكآبة أو الوجد يصح لنا أن نسميه ألماً لذيذاً. وسبب هذا أننا نُراع



محمد رشدى عبيد - العراق

أمام هذه الأشياء باللانهاية، وهذا يحدث في النفس شعوراً بالضعة، ثم يتلوه شعور بالرفعة»(٥).

وقد كان النورسي فناناً وجمالياً وإن لم يمارس أحد الفنون الجميلة، كما مارس الرومي عزف الناي، فقد كان يصور الجمال بنثره الفني وينظر له بفكره وفلسفته. ولقد كان

الجمال وهو لا يعرف شكسبير يقول عالم الجمال بارتليمي.

وقد ذهب برجسون إلى أن: «الفلسفة وعلم الجمال مختلطان.. ويجمعهما إطار واحد، وهدفهما مرآته الخاصة»(٩). واحد، وطريقتهما واحدة، وكالاهما مكلف بأبعاد وأفكار فوق واقعية»(٦).

سمات الجمال عند النورسي.

#### الجمالتعدديومقنن بمعاييره

الجمال عند النورسي تعددي بعدد الروائح والطعوم والألوان (<sup>٧)</sup>، كما أنه يستعمل مصطلحات والاتران والتقنين والتزبين والانسجام والاتساق والإتقان والتساند والنقاء والأناقة والنظافة والطهارة والدقة والنظام والكمال والإحسان، وعدم الإسراف، وعدم العبث، والحكمة والتقدير والوزن والميزان والإبداع.

#### الجمال ذاتي وموضوعي:

وعلى الرغم من موضوعية الجمال ونسبيته وعلاقاته كما يرى وبؤكد الغزالي في الإحياء

الفيلسوف الألماني الذائع الصيت فيقول: «لا أحد ينكر أوصاف «كانت» يتحدث عن الفن وعلم الجمال والمحامد ونعوت الكمال والمحاسن»(^)، فإنه يؤكد على ولم يزر متحفاً للتصوير.. كما دور الذات في تصور الجمال، ذلك أن كل إنسان في رأيه: «ينظر إلى الكون بمنظاره الخاص، وعلى وفق ما تصوره له

وعلى صعيد النظرة الفلسفية؛ فالمادية منها هي التي لا تري إلا الشذوذ والناس المشوهين، وذلك ولنبين بمقارنة نقدية بعض ما ذهب إليه الرومي حين دعا في شعره إلى نزع الزجاجة الزرقاء عن العين لتدرك العالم على معايير الدين، واعتبره عدماً (١٣). حقيقته، ويخرج من الأذن قطن الوسواس ليسمع هتاف الأفلاك، وبرفع عن ذهنه الزكام لينفذ إلى مشامه نسمات الله. وطرف جمالية وكمالية متعددة كالانتظام أصبع واحد أمام العين يحجب القمر والشموس، والخيال قد يشوه الصورة الجميلة فيراها قبيحة.

وذلك الفهم الرومي (١٠) الذي تماثل معه النورسي ما تؤكده الفلسفة الحديثة التي تقرر أن من أسباب نقص الذوق الجمالي الخيال والملكات العقلية والاستدلالية، وهو ما يعزى إلى الفهم أو إلى عدم التدرب على الحكم، أو إلى الجهل وعدم

سلوكية مثل العناد أو التردد أو الرعونة(١١).

#### جدلية الشكل والمضمون:

عند النورسي تغليب للمضمون والمحتوى على الشكل، والمضمون لديه هو الحقيقة التي لا تموت أبداً، بل تظهر في تشخصات عديدة، وتظهر بحلل جديدة، وأن الحقيقة والصورة تتناسبان عكسياً زيادة ونقصاً (١٢)، كما يتجه إلى تخليد الجمال في المعاد داعيا إلى الزهد في جمال مزخرف إذا تناقض تحصيله مع

وكذلك الرومى الذي يدعو إلى تملى تجلى باطن الذات البشرية ومعناها، لا جمال الشكل الحيواني(١٤)، فهو يقول: «فما الصورة أمام المعنى؟ إنها لضعيفة وإهية، وما جعل الفلك متقلباً منكساً سوى معناه»(١٥). فالنزعة الأخلاقية تنظم الاستمتاع الجمالي لتنجي من السرف والقرف.

#### الجمال والزوال:

كتب كثير من علماء الجمال عن التعاسة التي يشعر بها المتلقى حين ينتهى الاستمتاع الجمالي وبزول، وهنا كما بينا الانتباه، أو قد ينسب إلى أسباب يأتي دور الإيمان والقيم في تأطير

الكمية الجمالية أحياناً، لأن قانون يحول عليه. وينقل الشهرستاني في تحديده، وذلك من مصلحة وصفة إيمانية تعوضه عن جمال الإنسان. وقد عبر النورسي عن

سعيد النورسى

المضاضة التي يشعر بها العاشق للجمال حين يفني، والذي شبهه بالمناظر السينمائية وتجددها: حكمة الإله تقتضى فناء الجسد، والقلب تواق إلى الأبد. لهف نفسى من بلاء وكمد، حار لقمان في إيجاد الضمد. ينشئ الغفلة، وهو يكدر اللذة الاتحاد(٢٠).. والفرق بين الجذب

التغير الذي أصّله اليوناني زبنون والبرهانية لم تسعفه في تفسير في الملل والنحل ذلك عنه، فالله الحسن.. وكذلك الماديات لا جميل، وخالق الجمال، وله الحق تقدم جواباً!.. إلا أنه عثر على العالم خاصة حين رأى قلعة أنقرة وهرمها، وزوال دولة بني عثمان بأذيال شمس تبربز. وشعوره بمشاعر الشيخوخة.. وهي الالتجاء إلى الله، والتعويض عن جمال الأشكال بجمال القلب، وكذلك فعل الرومي حين دعا إلى

> عن الله الحي لا الموتى، وصقل بصيرة الروح ما دامت الصورة تفنى على الرغم من شعوره بنفس التي دفعته إلى التساؤل: وماذا يكون القصد من تصوير نقش ثم غرس بذور الفساد فيه؟

التحرر من عشق الصور، والبحث

وإنى لأعلم يقيناً أن هذا عین حکمتك لكن مقصودی هو العيان والمشاهدة(١٦). وتلك هي الاستحالة القصوي، ومع ذلك فقد دعا إلى عشق الحي فهو سيسقيه شراباً ينعش روحه.

أحس الروميي - ومثله النورسي- أن هذا العالم المادي على جماله وكأنه ظل، وأنه

وقد بين أن النظرة الاستدلالية الجمالية، ويعود المشاهد على الغرور بالآفل الصائر إلى التبدد زوال الجمال وغياب شعاع والضياع: «إن العشق الذي يكون من أجل نضارة اللون ليس بعشق وعاقبته سوء السمعة والعار ١٧١٠)، لذا أيس من الصفاء واللطف وردد: لا أحب الآفلين.. وتعلق

وبينما تعلق الرومي بأعتاب الصداقة فكذلك النورسي دعا إلى الفناء في الجماعة، وأنشد مقولة الرومي الإبراهيمية.. كما أنه أدخل معامل الخلود في المعادلة لكي لا يتكدر الشعور بالجمال.

#### الإحساس بالجمال غريزي:

والإحساس بالجمال غربزي المرارة النورسية، ونفس الحيرة فطري مطبوع؛ فيتذوقه الإنسان بسلاسة واستشفاف.. وإن كان متأهلاً لتشربه يستقر في مشاعره نحو مجاليه عشق بكبر الكون(١٨) وكذلك قرر الغزالي أن الكمال والجمال والبهاء والعظمة محبوبة بالطبع عند من أدركه. (۱۹)

وكذلك أشار الأنصاري في مشارق الأنوار (ص٩٧)؛ مبيناً أن لكل شيء مغناطيساً جاذباً للنفوس، ومغناطيس النفوس شعاع نور الجمال؛ لهذا كان تعاشق الأرواح حتى تتوجه نحو

الأرسطوي والنورسي هو أن الله هو الذي يحرك الذرات في مفهوم النورسي بعضها نحو بعض الذي حرك الكون.. والنورسي في الشعاعات ذهب إلى بقاء صور الجمال طبيعيا وبقاء معانيها أخرويا.

#### الجمال يرقى الإنسان ويهذب مشاعره.

فيرقى المتلقي، ويعلو بتذوق الجمال إلى آفاق معنوية تنقذه من ربابة الأشياء أو النشاز في بعض الصور، ولا شك فإن القبح عند النورسي يكشف به الجمال.. وأن الجمال عميق في الكون وأسسه عربقة. (۲۲)

كما أن اللذة الجمالية المتولدة من الإحساس بالجمال عبادة وليس من أجل الأخشم!.(٢٥) لذيذة، وتفكر رفيع وممتع.. كما رأى أن الصور المخلوقة الجميلة لها منافع، ومرتبة حسبها،

وأنغامها مترجمة لشكر معنوي لله.. وكذلك فعل الرومي.. كما لمّح إلى دور أسماء الله الحسنى أيضاً لإحداث الجمال والكمال، في إضفاء الجمالية على الإنسان وليست حركتها ذاتية.. وهكذا والطبيعة، كالدوائر المتداخلة يعرف الله(٢١).. وكل ما قرأته وكأطياف الضوء السبعة، عن أرسطو أنه يرى أن الله هو ووظيفتها أن يتعود الإنسان وكل زهرة، ومجرة.. والقصر على الذكر فلا يقع في الغفلة التي تؤدي إلى الحسرة والشعور بالحرمان والفوات كما أشار الرازي(۲٤).

وكذلك الرومي يري أن الجمال خُلقَ ليتمتع وينتفع به الإنسان في حدوده المعقولة والمشروعة، فيقول: وكل ما صنع جميلاً رائعاً منمقاً فإنما صنع من أجل العين المبصرة، ومتى كانت الألحان بوزنها الخفيف والعالى من أجل أذن صمّاء معدومة الحسّ!؟ إن الله لم يجعل المسك طيب الأنفاس عبثاً، إنه خلقه للإحساس السليم،

وهناك فكرة جمالية أشار إليها علماء ومتصوفة وفلاسفة، وهي فكرة تجلى جمال الله في العالم؛ ومفصلة تفصيلاً متقناً من أقرب ومنهم ابن عربي، وعبد القادر على أداء مهمته(٢٣). وقد اكتشف يزخر بمظاهر الجمال فلا بد في (بارلا) تسبيحات الأشجار، أن يكون خالقها جميلاً.. وهناك

المعنى إلى الأذهان العادية مثلوا بمثال المرايا التي تعكس الأشياء... وهكذا رأى النورسي آثار الجمال الإلهي متمثلة في كل زجاجة، في كل شيء شفاف وملون، في كل ذرة، وكل بلورة،



جلال الدين الرومى

المنير، والجبل الراسي، وكل طائر يطير، وكل نبات زاه، وزوج بهيج.. وكذلك الإنسان وجمالياته، طريق إليه، وأسهل شكل يعينه الجيلي، والغزالي؛ فما دام العالم والحياة ومشاهدها وتنوعاتها، والتاريخ ومآثره. ويسوق أدلة على جمال الله منها حاجة الإنسان وصلوات الأزهار وأصداءها حديث حول هذا المعنى.. ولتقريب إلى ذلك وحبه لله، ومنها وجود

الأفعال والسلوكيات الحسنة في الوجود، ومنها الحركة الدائرية للقطع الكونية كحركة المولوي العاشق. (٢٦) وهكذا ساد التفاؤل بالجمال نظرته إلى الوجود..

وكذلك قال الرومي عن فكرة استمداد الجمال والنور: «فاقتبس بروحك من النور الأول إن أردت، أو من الشمعدان إن شئت، فليس وأرقى جمالاً.(٢٨) هناك من فرق في الحالين. وإذا شئت فانظر نور الله في سراج الآخرين، وإن شئت فانظره في شموع الغابرين».(۲۷)

> وقد مثّل بقصة تاريخية حول أثر صفاء النفس في الإبداع

الفنى وهي استقدام سلطان الروم والصينيين لرسم لوحة فنية وكيف أن الصينيين ركزوا على الألوان الخارجية وإتقان الصنعة بينما اختار الرومي الأخذ مباشرة دهشاً في دهش». (٢٩) من الجمال العتيد المرسوم على صفحة الوجود، فكانت نتائجه الإبداعية أسهل تلقيا وأكثر نقاء

وقد أشار القشيري إلى موضوعي الجمال والجلال، فذهب إلى أن: «معنى الجميل المحسن، والجميل بمعنى المجمل، وأن الله سبحانه يكاشف القلوب مرة بوصف جلاله، ومرة الإمام النورسي■

بوصف جماله، وإذا كاشفها بوصف جماله صارت أحواله عطشاً في عطش، وإذا كاشفها بوصف جلاله صارت أحواله

كما أشار كل من النورسي والرومى والغزالي إلى فكرة النور الإلهي، وساقوا أفكارا عنه، وذلك بحاجة إلى تفصيل. وكذلك رؤية النورسي للفن الذي يفضله أن يكون معلياً للحقيقة لا ممعناً في الحس مما فصلناه في مقال بعنوان: الجمال والفن والأخلاق عند

#### الهوامش:

- (١) مبادئ الفلسفة، أ.س، رابوبرت، ص ٥٢.
  - (٢) مبادئ الفلسفة، ص٢٥.
  - (٣) مبادئ الفلسفة، ص٥٢.
- (٤) أصل الجليل والجميل، أدموند بيرك، ت: أحمد حمدى محمود، سلسلة تراث الإنسانية، مصر، ص ۷۱.
  - (٥) مبادئ الفلسفة، ص٥٢.
- (٦) بحث في علم الجمال، بارتليمي، ص٤٢٥.
- (V) الشعاعات، سعيد النورسي، ت: إحسان قاسم الصالحي، ص٧٧، دار سوزار، إستانبول، ط١، سنة ١٩٩٣م.
- (٨) إحياء علوم الدين، أبو حامد الغزالي، ج٥، ص٥٩، دار الكتاب العربي، بيروت.

- (٩) الكلمات، سعيد النورسي، ت: إحسان قاسم الصالحي، ص١٥٠، دار سوزلر، إستانبول، ط۱، سنة ۱۹۹۲م.
- (١٠) المثنوي، جلال الدين الرومي، ت: محمد عبد السلام كفافي، ج۱، ص۱۹۸–۱۹۹، ۲۰۱۱ ٤٠٤، ط١، سنة ١٩٦٦م، صيدا بیروت.
  - (١١) الجليل والجميل، ص٧٠.
- (۱۲) المكتوبات، سعيد النورسي، ت: إحسان قاسم الصالحي، دار سوزلر، ط۱، سنة ۱۹۹۲م.
  - (١٣) المكتوبات، ص٢١٢.
  - (١٤) المثنوي، ج١، ص٥٤١.
    - (١٥) المثنوي، ص٣٨٤.
- (١٦) المثنوي، ج١، ص٩٣، ج٢، ص ۸۶–۸۵، ۱۱۳، ۱۸۷.
  - (۱۷) المثنوي، ج١، ص٩٢.

- (۱۸) اللمعات، سعيد النورسي، ت إحسان الصالحي، دار سوزلر، ط۱، سنة ۱۹۹۳م، ص۹۱.
  - (١٩) الإحياء، ج٥، ص٤٧.
- (۲۰) المثنوي، تعليق المترجم ١٨٦-۱۸۷، ج۱، ص٤٠٨.
  - (۲۱) الشعاعات، ص ۲۸۱.
- (۲۲) الشعاعات، ص۹۱، ص۱۹۳.
  - (۲۳) الكلمات، ص۷۹۷.
- (٢٤) التفسير الكبير، الفخر الرازي، ج٥١، ص٦٥.
  - (۲۵) المثنوي، ج۱، ص۲۹۹.
    - (٢٦) الشعاعات، ص٩٢.
  - (۲۷) الشعاعات، ج۱، ص۱۰۸.
  - (۲۸) الشعاعات، ص۳۹٦–۳۹۸.
- (٢٩) شرح أسماء الله الحسني، عبد الكريم القشيري، ط١، سنة ١٩٦٩م، مكتبة الأمانة، مصر، ص ۱۹۹–۲۰۰۰.



شَمسُ الحَقيقة، سَيْفُها الخطّارُ وكريمها، وعظيمها المغوار وشفيعها، وحبيبها الكرارُ وخلالها، وجلالها الموارُ وتقوده نحو العلى الأقدار تأوى إليه! وتزدهي الأعصار وتفجرت من هديه الأحجارُ فى خطوه نحو اليقين قفارُ وتهدجت من صوته الأطهارُ هو للبرية بلسمٌ وشعارُ ضاقت بهديك طغمةٌ فجارُ ويسوقهم نحو الجحود سعار وجه الحضارة، شاهت الأنظار وطغى على لون القلوب شجار هم في البربة ذلة وصغارً تهفو إليه مع البحار بحارُ تأوي إليه حمائمٌ وكنارُ ترنو إليه مع المنار منارُ فوق السحائب، تلتقي الأطهارُ ويضيء منه على الوجود نهارُ نطقت له في المسجد الأشجارُ وتراقصت في وجهه الأطيار وتنافست في فيئه الأنوارُ ويقوم في صدر الدني الأحرارُ إنا على صلف العدى الأنصار

بأبى وأمى أحمدُ المختارُ ومعينها الأسنى، يذوب عذوبة وفؤادُها الميمون، ناموس التقي وجمالها الأهدى، يفض ضراعة جيل من الخلق العظيم يضمه بأبى وأمى من تشرفت الدنا وتذوب في يده القلوب حشاشة وتعانق الطهرُ الطهور ، وأينعت وتحدث الكون العظيم بصوته نور على نور القلوب وشعلة يا من أتيت مبشراً ومخوفاً يتلونون وبنفثون سمومهم نفثوا ضغائنهم، رسوما أظهرت وتفرعنت فيهم بقايا غلهم هم آفة العصر الذليل ووجهه عجباً! وأحمد للوجود سعادة عجباً! وأحمد للأنام محرر عجبا! وأحمد للظلام منور عجبا! وأحمد في الطهارة والنقا وتضوع من يده الشريفة جذوة بأبى وأمى ذلك الوجه الذي وتفجر الماء النزلال بكفه وتهادت الدنيا، تقيل بفيئه ومشت تحرر كل قلب سادر فهنا حبيب الحق ينبوع الهدى

# الرسول





د. سالم بن رزيق بن عوض- السعودية

### من ثمرات المطابع



رواسة:الخيميائي رواية للكاتب البرازيلي باولوكوبلو (الطبعة العربية الأصلية)، شركة المطبوعات للتوزيع والنشر بيروت، لبنان، الطبعة الخامسة، عام ٢٠٠٥م، ترجمة: جواد صيداوي.

تسمعبالخيميائي فتخمن منعنوانة مضمونه،اللذيقد يدورحولالوصول إلى الأهداف من خلال الابتكاروالتصميم، والإنجان وينطلق تفكيركوتفكيري تخمينك وتخميني، إلى تلكالحاولات القديمة للكيماويينالسابقين، الندن حاولوا تحويل المعادنالخسيسةإلى





حقا، هذا ما طاف بذهني قبل قراءة هذه الرواية، فماذا وجدت بعد قراءتها؟ أول مصافحة بيني وبين هذه الرواية كان وقوع عيني على الإهداء؛ فالكاتب يهدى روايته إلى (ج) الخيميائي، الذي يعرف أسرار الإنجاز العظيم، ومن هنا أمسكت بطرف الخيط الذي يمثل شبكة (باولو كوبلو) في صيد القراء، وهو

> الانطلاق من مقولات مشهورة، أو أحلام مطروقة، أو أساطير متداولة شعبيا، ليعبر منها إلى قرائه.

فالرصيد الثقافي الشعبي هو مركب

والحياة في نظر باولو قافلة، وأفراد القافلة يتجه كل واحد منهم إلى هدف معين، وغاية خاصة، منهم من يصل، ومنهم من يسقط على مرمى البصر من هدفه، ومنهم من ينكص على عقبيه، غير أولئك الضعفاء الذين يتساقطون على الطريق. الذي يهم باولو هو الذي يظل يقتحم

حتى يحقق العبور، أو الإنجاز كما يسميه.

هل سمع أحدكم بقصة الشاطر حسن؟ أو بإحدى مغامراته للوصول إلى هدفه؟ إذ يزوده الحكيم أو الشيخ

عبوره إلى ميناء د.عبد الرزاق حسين - الأردن بنصائحه وحكمه،

<sup>(\*)</sup> مجلة البيان، جمادي الأولى - رجب ٤٣٠ه/ شعبان - شوال ٤٣٠ه، تصدر عن اتحاد الأدباء في الكوبت.

لينطلق بعدها منفذا هذه النصائح التي تشترط عليه التزامها، فإن التزم نجا من الغول، والوحش الكاسر، والنسر الضخم، والأفعى الشريرة، ليعود والبشر يطفح من وجهه، وقد أنجز المراد. أما إن خالف إحدى هذه النصائح فالهلاك مصيره.

هذه الحكاية في الأدب الشعبي العربي، وكذلك مغامرات السندباد، وعلى الزيبق، والزير سالم، وتغريبة بني هلال، كلها تقوم في أحداثها، وطريقة سردها، وشخصياتها على هذا النمط من الأسلوب

> الحكائى الذي أقام عليه باولو حكاية هذه الرواية (الخيميائي)، فهل اطلع باولو على الآداب العربية، والشعبية منها على وجه الخصوص، أم أن الآداب تتشابه، ويخاصة تلك الآداب الشعبية التي تعبر عن فطرة الشعوب. وهذا يظهر من قول الكاتب: «يتعانق تاریخ جمیع البشر فی صمیمه علی نحو يغدو معه تاريخا واحدا، تستطيع أن تعرف معه كل شيء؛ لأن كل شيء مكتوب"، (ص٩٢).

أما إجابة السؤال الأول، فالمطلع

له من خلالها ميله إلى الثقافة العربية وتعمقه فيها، بل حبه لها. ولعلى أستنتج أن الجينات الوراثية في أصوله الإسبانية التي قد تعود إلى جينات وأصول عربية كان لها نصيب في هذا التأثير.

ويظهر حضور الثقافة العربية في هذه الرواية من خلال المقدمة أولا؛ فمقدمة الكاتب لسلسلة رواياته الصادرة بالعربية تتحدث عن أحد كبار متصوفي الإسلام، الذي ينقل عنه الكاتب: إن معلميه الذين والمحرك لتحقيق حلمه وإنجازه.

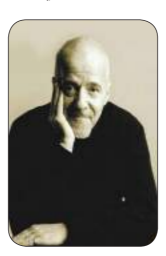
تأثر بهم كثيرون، لكن أشهرهم ثلاثة: (لص، وكلب، وولد). وقد أراد بهذا النص إثبات (أن أحد أقدم الطرق التقليدية التي اعتمدها الإنسان لنقل معرفة جيله كانت القصص والروايات، (ص١١)، وليس غريبا أن نجد أثر اللص في الرواية كبيرا في أحداثها وبطلها بدءا وختاما، وهو يصرح بحضور الثقافة العربية، وببين تأثره بها، قائلا: (وفيما يتعلق بي، كانت الثقافة العربية إلى جانبي خلال معظم أيام حياتي، تبين لي أمورا لم يستطع العالم الذي أعيش

فيه أن يفقه معناها، واليوم أستطيع للمرة الأولى أن أرد على المكرمة بمثلها)، (ص١١).

تنطلق الرواية كما قلنا من البساطة والشعبية؛ فالشخصية الأساسية التي تقوم عليها الرواية شخصية راع أندلسي شاب، اسمه (سانتياغو).

والحدث يبنى على فكرة حلم يراه الراعى في منامه، يتمثل في كنز مدفون عند أهرامات مصر، وتبدأ رجلة تحقيق هذا الحلم بلقائه امرأة

على شخصية باولو كوبلو وسيرته وثقافته يظهر تفسر الأحلام تحدثه عن حلمه، وتطلب منه عند الحصول على الكنز، وتحقيق حلمه، إعطاءها جزءا منه، فيوافق على ذلك. ويتوج بداية انطلاقته بلقاء أسطوري مع أحد الملوك القدماء، هو ملك مدينة سالم (ملكي صادق)، الذي يكون بمنزلة الموجه والحافز والمرشد، وتبقى حكمته ونصيحته تدوي في أذنيه: (إذا رغبت في شيء فإن العالم كله يطاوعك لتحقيق رغبتك)، (ص٨٢). هذه العبارة تظل الدافع



باولو كوبلو



## من ثمرات المطابع



وملكى صادق في التراث الديني المسيحي ورد في الكتاب المقدس في رسالة العبرانيين على أنه ملك سالم كاهن لله العلى، الذي استقبل إبراهيم راجعا من كسرة الملوك، وأعطاه خبزا وخمرا، وباركه، فأعطاه إبراهيم العشر من كل شيء.

وقد يرمزون به إلى المسيح، ويجعلون المسيح عليه السلام على رتبته، وبعضهم يجعله المسيح نفسه، وآخرون يفرقون بينه وبين المسيح في كلام كثير لسنا بصدد الحديث عنه، ومن أراد الزبادة فليعد

إلى الإصحاح السابع، العدد ١.

والحكم على شخصيات الرواية، وأحداثها، وزمانها، ومكانها، يظل في دائرة الحدس، والبحث عن مقاصد المؤلف، وما يرمز إليه، وبرنو نحوه.

فلو تتبعنا المكان، فإن سلوك البطل في مسيره من جنوب الأندلس، وفي مدينة طريفا خاصة، ليمر عبر مضيق جبل طارق، مرورا بالمغرب العربي، ثم عبور الصحراء، حتى وصوله إلى مصر، ثم عودته إلى نقطة

الانطلاق، وأن الكنز الذي حلم به مدفونا قرب الأهرامات يجده في أرضه التي كان يمشى عليها، بلا شك فإن كل هذه تعطى دلالات وانطباعات كثيرة، منها: الربط بين إسبانيا والبلاد العربية، خصوصا تلك الأسماء المهمة (جنوب الأندلس، طريفا، مضيق جبل طارق)، له دلالته الموحية؛ فوصول الإسباني إلى مصر على هيئة مستشار نتيجة لرؤاه الأسطورية، وأحلامه العجيبة التحقق،

وتشبيهه بوصول سيدنا يوسف - عليه السلام - له أيضا دلالته، وتضاده في الوقت نفسه مع وصول العربي طريف بن مالك، وطارق بن زياد، وموسى بن نصير، وعبد الرحمن الداخل، الذي جعل من إسبانيا كنزا لا ينفد. والعقبات التي تكاد تحول دون تحقيق هدفه؛ كأن يسلب مرتين، وأن يتعرض لمخاطر الصحراء، وحروبها، وصراع البقاء مع حبيبته، ثم متابعة الرجلة، والوصول إلى الكنز وإرغامه من قبل اللصوص عند الأهرامات على

دفع ما معه بعد الاعتداء عليه، والنيل منه، وإخباره بطريقة الحلم أيضا عن أن الكنز الذي يبحث عنه مدفون في قلعة من قلاع بلاده، وكذلك عودته من حيث أتى، والحصول على الكنز، كل ذلك له أيضا مقاصده وأهدافه؛ فقد نذهب بعيدا في رحلة البحث عن كنزنا المدفون في نفوسنا، أو تحت أرجلنا، هكذا هي الحياة، وهذا هو الطموح إلى فعل منجز على صعيد الروح الوثابة، والنفس الطماحة.

وتبدو الإشارات الفلسفية هي التي تسير البطل، وتسير به إلى هدفه، ومن هنا، فإن القبول بواقعية أحداث الرواية ينسجم مع قناعاتنا بأن الأحلام لا توضع في دائرة الواقع والمنطق، فالحلم يقفز عليهما، ويتجاوزهما من دون نقاش أو استغراب، وكذلك الرؤى الخيالية، والإشارات التي تجعل من البطل أسطورة تتحقق بنبوءاته ورؤاه وأحلامه؛ فهو تعلم أن يطيع الإشارات ويحترمها، كما قال له ملكي



صادق: (لكي تصل إلى الكنز ينبغي لك أن تتتبه للإشارات)، (ص٤٤)، وكما قال الخيميائي للفتي: (تابع سيرك باتجاه الأهرامات، وانتبه دائما إلى الإشارات: لقد أصبح قلبك قادرا أن يربك كنزك)، (ص ١٥٠), و (إمكانية تحقيق حلم يجعل الحياة جميلة) (ص٢٧)، والكنز معنا (لدى فاطمة، إنها الكنز الأعظم بين كل ما حصلت عليه)، (ولا تنس أنه حيث يكون قلبك يكون كنزك)، (ص١٣٤)، وقوله: (إن لكل إنسان على وجه البسيطة كنزا

> ینتظره)، (ص ۱۵۰). إن مهمة الكاتب تشبه مهمة العجوز قارئة الكف إلى حد ما، فهي تقول للراعي سنتياغو: (مهمتى تفسير الأحلام، وليس بمقدوري تحويلها حقیقة)، (ص۳۱)، والكاتب مهمته الكشف والتوجيه، ومن مهماته في هذه الرواية أيضا البحث عن لغة جامعة

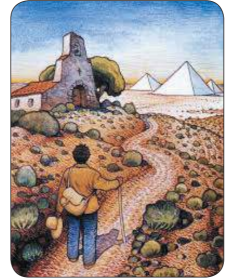
تجمع البشر، وتتخطى اختلاف اللغات؛ لعلها تستطيع من خلال التعاون أن تشيد الأرض، وتبني الحضارة، فلغة الحب هي اللغة العالمية الفصيحة التي يدركها الجميع، (إنها هي بالذات لغة العالم النقى... اللغة الكونية)، (ص ١١٢)، (والحب يمكنه من اكتشاف أسرار العالم جميعها)، (ص ١١٣)، (ص ۱۱۸). بل إن الفتى سانتياغو، الذي يرى البسيطة له أحلامه التي يتمنى تحقيقها.

في بداية الرحلة قرب المغرب من إسبانيا إمكانية عودة الغزو، يغيرها الحب في نهاية الرواية؛ فالربح الشرقية التي هبت في بداية الرواية، وتحمل رائحة الغزو قبل أن يتعرف إلى مدينة طريفا لم يكن يتصور إفريقية قريبة إلى هذا الحد، وهذا يشكل خطرا كبيرا؛ إذ باستطاعة المغاربة غزو البلاد من جدید)، (ص٤٤٢)، لم تعد كذلك في ختام الرواية ولكن الربح عادت تهب من جديد، إنها الربح الشرقية؛ تلك التي تأتي من إفريقية، ولكنها

لا تحمل معها رائحة الصحراء، ولا التهديد بالغزو، بل على العكس كانت تحمل أرج عطر يذكره جيدا، وبوح قبلة ترف بعذوبة لتنطبع على شفتیه. ابتسم، لقد کانت قبلتها الأولى، وقال: هأنذا يا فاطمة، إنى قادم)، (ص۱۸٦–۱۸۷).

الحضور العربي للثقافة العربية والإسلامية يتضح من خلال صفحات الرواية عن المكان، والشخصية، والحدث، وفي السرد، والحوار. وإذا كان البطل يحلم بكنز مادى، فالمغربي المسلم يحلم بكنزه الروحي،

فيقول له عندما يعلمه بهدف رحلته: (أما أنا، فكل ما أريده هو أن أحلم بمكة، تصورت آلاف المرات عبور الصحراء، وبلوغ الحرم حيث الحجر الأسود، والدورات السبع حوله)، (ص٧٠ - ٧١). هذا ما قاله التاجر المغربي الذي كان بطل الرواية يعمل لديه، فكأنه يقول له: لك كنزك الذي تحلم به، وأنا (وعندما نحب تكتسب الأشياء معاني أكثر غنى)، لي كنزي الذي أحلم به، وكل إنسان على ظهر هذه



### من ثمرات المطابع

ولا يتوقف الحضور الديني عند ذكر مكة والحجر الأسود والطواف، بل يتعداه إلى إيراد بعض القيم من خلال القرآن الكريم؛ فقول العربي: (إن القرآن يلزمنا بإطعام أي جائع)، (ص٩١)، كما ورد في قوله تعالى: ﴿وَيُطْعِمُونَ الطُّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مسْكينًا وَبَتيمًا وأسيرا ﴾ (سورة الإنسان: ٨).

وتلاوة القرآن، وإيراد آيات من القرآن الكريم إذ يستشهد الجمَّال بقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾ (سبأ: ٣٩)، (ص٩٣). وقصة يوسف عليه السلام، ص١٢١-١٢٤)، وذكر أركان الإسلام الخمسة، والحديث عن الرسول صلى الله عليه وسلم، والاستشهاد بأحاديثه؛ كقول الأوربية منسوبة إلى ابن حيان هذا. الكاتب: (فالموت عموما يجعلنا أكثر انتباها للحياة)، (ص١٩١)، من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الناس نيام، فإذا ماتوا انتبهوا)،.

والحضور الديني يستجلب الحضور القوي؛ وسيلة الاتصال في اللغة العربية، وكان الفتي مسرورا؛ لأنه يتكلم بالعربية)، (ص٧)؛ تلك اللغة التي عن طريقها لربما استطاع التعامل مع العرب، لأنه نجح في تعلم هذه اللغة الغريبة). (ص ٧٢)، والجانب الاجتماعي العربي يتمثل في اللباس العربي، فيتشبه بطل الرواية بالعرب ولباسهم، وها هو ذا قد ارتدى لباسا عربيا من الكتان الأبيض)، (ص٧٦). ولم تكن العلوم العربية والاكتشافات تأبط الحية، فلقب (تأبط شرا). العلمية ببعيدة عن هذا الحضور، فقبل سنوات اكتشف في أحد تلك المؤلفات أن خيميائيا عربيا شهيرا زار أوربا، يقال: إنه ناهز مئتى السنة، وأن ذلك الخيميائي اكتشف حجر الفلاسفة، وإكسير الحياة)، (ص٨٣)، وانظر: (ص ٨٧، ٩٠، ٩٣، .(117,11).

وببدو أن هذا الوصول قد لا يكون وصولا جسديا؟ فقد يكون وصل بعلمه وفكره وكتبه، وقد يكون المقصود بهذا القول الخيميائي العربي جابر بن حيان، الذي عاش عمرا ناهز التسعين عاما، واهتم من جملة ما اهتم به إمكانية تحويل المعادن الخسيسة إلى ذهب، وهذا كان غاية الخيميائيين السابقين من يونانيين وغيرهم، إضافة إلى اهتمامه بحجر الفلاسفة، أو ما يدعى بالإكسير، الذي يشفى من جميع الأمراض، ويعمل على إطالة العمر، بل الخلود في الحياة. ولا شك أن تأثير جابر بن حيان ملحوظ ومشهور في الثقافة الأوربية؛ فقد ظهر كثير من كتب الكيمياء المترجمة إلى اللغات

وإذا كان أسلوب الكيمياء القديم يعتمد الخوارق والأساطير، والارتباط بالسحر، والرؤى والأحلام لتحقيق أهدافها في الوصول إلى الكنز ، سواء أكان كنزاً ماديا؛ كتحويل المعادن الخسيسة إلى ذهب وفضة، أم الكنز الروحي في جعل الروح تعيش أطول مدة ممكنة في إكسير الحياة؛ فإن الرواية تتخذ هذا الأسلوب لها منهجا سرديا للوصول إلى الهدف.

وتظهر بعض أفعال الشخصيات العربية؛ مثل قصة الصعلوك (تأبط شرا) مع الحية، (ص١٣٦)؛ فالخيميائي الذي يضع يده في داخل شق في الأرض ليخرج حية هي الحادثة التي حدثت مع الصعلوك الذي

وأخيرا، فالمكان؛ مثل: سالم؛ أي: القدس، والمغرب، وطنجة، ومصر، والأهرامات، والقاهرة، والفيوم، ومكة، وأسماء بعض شخصيات الرواية؛ مثل: حسن، وفاطمة، ولغتهم، ولباسهم، بل كثير من القيم التي أوردها الكاتب: تبين هذا الحضور العربي في هذه الرواية■

وكنت غفوت إصباحًا إلى أن يحضروا شايي وكنت قرأت أورادي من القرآن والدعوات صالحة ليحفظ باقى السنوات من عمري وبي عقل ليمنعني من الجهل وبت أداعب الأحلام منتبها ومنتظرا وجاءتني حفيداتي .. سُهي وسُهيْلُ والصُّغري أتين كما الليالي البيض في إيماضها زُهرا أتين كما الصباح الطلق يقبل بالنسيمات وقد نادین یا جدّی! فیا جَدّی ویا جدّی! فما تبغين؟ قلن إذا.. لعل المبتغى عندى قلن نربد تقبيلا لوجه حسن الخد ولم يتركنني كيما أقبّل ناعم الورد وقلن نريد شرب الشاي .. قلت الشائ كالشهد وصرت كأننى طفل يشم روائح الند ثم هربن مثل الطيف في ليلاتنا تتري غدًا يكبرن.. لن يكبرن.. بل سيزدنني عمرا غدًا سيحلن ليلاتي إذا قبلنني فجرا وما أدري إذا السنوات مرت ما الذي يبقى؟ ترى يذكرنني يوما؟ يقلن نحبّ ذكراه؟ أهل سيجدنني فيها أم سيجدن أوراقي يحددث سطرها شعرا؟ ويا فرحى إذا يأتين مثل البدر يتبعه شموس غيره أخرى أيا أيامي اللاتي أود أزبدها عمرا تعالى أسعدى روحى وكونى فرحة تنمو كما تنمو حبيباتي.. سهى وسهيل والصغرى

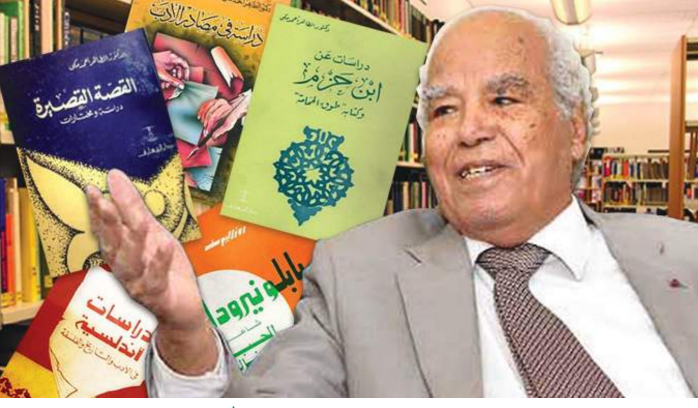
# وقلن نريد شرب الشاي!!



عبد السلام كامل - السودان







# منهج الطاهر مكي في الترجمة من الآداب الغربية

لقد حلَّق العلاُّمة الدكتور الطاهر أحمد مكى (١٩٢٤-٢٠١٧م) عالياً؛ وبعيداً جداً عن الآخرين في ميدان الترجمة؛ عندما توالت مُتَرجماته من الآداب الغربية: الإسبانية، والفرنسية، والإنجليزية، والقشتالية، والبرتغالية، والإبطالية، والهولندية، واللاتينية إلى اللغة العربية؛ إذ إنه أحال النص المترجَم إلى عمل آخر؛ فكأنه من تأليفه، وإبداعه؛ بأسلوبه الفني البديع؛ وفهمه الدقيق لمراد المؤلف؛ ولعلو كعبه في اللغة المنقول منها؛ وفي اللغة المنقول البهاد



صلاح حسن رشید - مصر

ترجمةً؛ بل يُوْقن تماماً؛ أنه يقرأ لأديب غربيّ؛ بقلم فهذا هو الطاهر مكي؛ مترجماً؛ ومبدعاً؛ وفنّاناً؛ عربيّ رصينٍ؛ لروعة الأسلوب؛ وسحر الصّياغة؛ وموهوباً!

ومَنْ يقرأ ترجماته القشيبة؛ لا يدرك أنه يقرأ ومتانة السبك؛ والفهم الواعي لأفكار المؤلف! إذاً؛

#### شهادة محمود على مكى؛ بحق الطاهر مكى!

وعن مكانة الطاهر مكي مُترْجِماً عالي الأسلوب، وأديباً فائق المنهج؛ قال الدكتور محمود علي مكي في حفل استقبال الدكتور الطاهر أحمد مكي عضواً بمجمع الخالدين اللغوي في القاهرة؛ في عام عضواً بمجمع الخالدين اللغوي في القاهرة؛ في عام (۱۹۹۹م): «وترجمات الطاهر مكي نموذج للإتقان والجمال الفني؛ نرى فيه التوازن الذي لابد أن يتوافر بين معرفة النص المترجم عنه، وفهم مقاصده، وبين تمكّنه من اللغة التي يترجم إليها؛ وأول ما أشير إليه من ترجماته؛ نقله لـ(ملحمة السّيد)، وهي أول شعر إسبانيّ؛ يصل إلينا؛ بكل ما تحمله إلينا من خشونة،

وبداوةً في لغة بيّنة الصعوبة؛ ومع ذلك؛ فقد قدَّم إلينا الطاهر مكى هذا النص العسير في لغة جزلة قويمة؛ استطاعتْ أن تحمل إلينا قيمه الجمالية؛ وقد قدَّم للنص المترجَم؛ بدراسة وافية في حياة هذا المغامر القشتالي؛ الذي عاش في بيئة عربية، وتأثر بحياة المسلمين الذين عايشهم، وكانوا يُؤلِّفون شطراً كبيراً من جنوده، ثم استقر في نهاية حياته في بلنسية؛ وكأنه أحد ملوك الطوائف المسلمين. وقد نختلف مع الطاهر مكى في بعض تأويلاته؛ مثل ردّه اللقب الذي عُرف به هذا المُغامر ؟ وهو (السِّيد) إلى معنى (الذئب) مُخالفاً بذلك؛ ما اتفق عليه أكثر الباحثين؛ من أنه الصيغة الدارجة للقب السيد العربي؛ ولكن فيما عدا ذلك؛ ترى في ترجمته مغامرةً كبيرةً؛ تكلُّتُ بالنجاح

والتوفيق».

#### الطاهرمكي وطلاوة الأسلوب

ويضيف محمود علي مكي قائلاً عن منهجية الطاهر مكي في الترجمة وريادته، وروعة أسلوبه: «وتلا ذلك؛ ترجمات لعديد من دراسات المستشرقين الفرنسيين، والإسبان حول مختلف الموضوعات الأندلسية؛ وعن الفرنسية ترجم الطاهر مكي كتاباً لبروفنسال (الحضارة العربية في إسبانيا)، وهو مجموعة محاضرات، تتناول بعض جوانب الحضارة الأندلسية. وعن الفرنسية أيضاً ترجم كتاب (الشعر الأندلسي في عصر الطوائف)، ويعد أوفي دراسة ظهرت حتى الآن لفترة من أزهر فترات الشعر الأندلسي، وهي عصر الطوائف؛ الذي

كان عصر تدهور سياسي واجتماعي، ولكنه كان عصر نهضة كبيرة في سائر ألوان الثقافة، وفي الشعر بخاصة.

وعن الألمانية؛ كانت ترجمته لجزأين لمؤلّف كبير للمستشرق فون شاك بعنوان (شعر العرب وفنّهم في إسبانيا وصقلية)، وهو كتابٌ يرجع تأليفه إلى سنة (١٨٦٥م)، وكانت طبعته الثانية سنة (١٩٧٧م)، وكان يعد عند ظهوره، وحتى سنوات قليلة بعد ذلك؛ أحسنَ ما كُتِبَ عن الشعر الأندلسى؛ ولهذا سارع بترجمته إلى الإسبانية أديبٌ؛ لم يكن مستشرقاً إلا أنه كان شاعراً، وكاتباً ذوَّاقاً للأدب الجيد؛ هو خوان باليرا، وكان إلى جانب ذلك أندلسياً من مدينة قبرة؛ مهد أول مُبْتَكر للموشحات الأندلسية؛ مُقَدَّم ابن مُعافَى، أو محمد بن محمود القبري؛ فاستطاع أن يُقَدّم ترجمةً رائعةً



محمود علي مكي



للنص الألماني؛ أعانه على ذلك أيضاً؛ إعجابه وتقديره لحضارة المسلمين في الأندلس.

وعلى الرغم؛ من قدم هذا الكتاب؛ الذي كان اعتماده في المقام الأول على كتابات المستشرق الهولندي دوزي، وأنَّ ما نُشِرَ حتى أيامه من النصوص الأندلسية؛ كان قليلاً؛ فإنه استطاع أن يُحْسن استخدام ما توافر له من مادة شعرية، على نحو جدير بكل تقدير. ولهذا؛ فإن الطاهر مكى؛ لم ير بأساً في

الإقدام على ترجمة الكتاب، لا عن أصله الألماني؛ وإنما عن ترجمته الإسبانية، ونحن نعلم ما يكتنف مثل هذه الترجمات عن لغة الوسيط من مخاطر؛ ومع ذلك؛ فقد جاءت ترجمته لهذين القسمين من كتاب دوزي؛ على ما عهدنا من سلامة، وجمال أداء، وكان الجزآن اللذان نشرهما من هذا الكتاب، هما القسم الأول من المجلد الخاص بالشعر، والمجلد الأخير الخاص بالفن، أما الجزء الخاص بالشعر؛ فإنه عرض عام للشعر الأندلسي، مع مختارات أحسن انتقاءها، وملاحظات لا تخلو من القيمة. وأما الجزء الخاص بفن العمارة؛ ففيه ملاحظاتٌ؛ لم تفقد جدَّتها حول الإسلام، وموقفه من التصوير، وريما كان أهم ما في هذا الجزء؛ ملاحظاته حول الفن الإسلامي في صقلية، ثم المعمار العربي الإسلامي في جزيرة مالطة»!

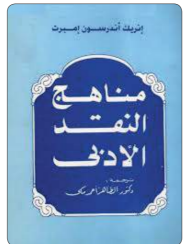
#### حكاية الطاهر مكى مع الترجمة

وعن رهافة حس الطاهر مكى في الترجمة؛ تقول الدكتورة يمنى رجب في رسالتها للدكتوراه؛ التي عنوانها (منهج الطاهر مكي في الدراسات المقارنة نظراً وتطبيقاً)؛ والتي نالتها بمرتبة الشرف عام (٢٠٠٩م) في كلية الألسن بجامعة عين شمس بمصر (ص٣٧٠): «لا تبدو الترجمة الأدبية في حياة الطاهر مكى حدثاً عابراً؛ بل لقد كانت رافداً

مهما من روافد ثقافته وتكوينه في البداية؛ ونتاجاً مثمراً متأصلاً بعد ذلك».

# الذين أشروا في الطاهر مكى

ويحكى الطاهر مكى قصته مع الترجمة متأثراً ومؤثراً في لقاء تسجیلی معه عام (۲۰۰۸م)؛ فيقول في (ص ٣٧٠) من رسالتها: «كانت البداية في المرحلة الثانوية؛ فقد كنتُ أقرأ (آلام فرتر) لجوته الألماني، وترجمة أحمد حسن الزبات عن الفرنسية، وكنتُ وأنا أقرؤه أبكى، واكتشفتُ أنه أبكى الناس، ودفع بعضهم إلى الانتحار؛ لأن موضوعه قصة حبّ حزبنة، ولا أزال أذكر الموقف الذِّي أبكاني فيه؛ كنتُ على النيل، وبكيتُ على البطل. الكتاب الثاني: (رفائيل) قصة رومنسية من الأدب الفرنسي، وترجمها الزبات أيضاً، وكنتُ أميل إلى





الكتب التي تترجم في أسلوب أدبي رائع.. وقد تأثّرت بأسلوب أحمد حسن الزيات في الترجمة، وأسلوب الدكتور محمد عوض محمد؛ حيث ترجم (فاوست) وقرأتها.

وقبل سفري إلى إسبانيا؛ كنتُ أعدُ نفسي لبعثة إلى فرنسا؛ ولذلك درستُ اللغة الفرنسية؛ لكنْ عندما قامتْ حرب عام (١٩٥٦م) قطعت علاقتنا مع فرنسا؛ فجاءتْ منْحَةٌ إلى إسبانيا، وسافرتُ إلى هناك، ولم أكن أعرف من اللغة الإسبانية

شيئاً؛ فبدأتُ أتعلّمها، وكان تدريس اللغة هناك صعباً؛ فقد خرجتْ إسبانيا من الحرب الأهلية، وكل شيء فيها يحتاج إلى التطوير.

وبعد عام؛ كنتُ قد قطعتُ شوطاً كبيراً في تعلُّم اللغة الإسبانية؛ لأنه كان عليَّ أنْ أجتاز امتحاناً تحريرياً من أربع مواد، وكلها بالإسبانية.

أمّا المادة الخامسة: الحضارة الإسلامية، والتاريخ الإسلامي؛ فكان امتحانها شفهياً. ولكي يتقدَّم الطالب بالتسجيل للدكتوراه؛ لابد أن يجتاز هذه الامتحانات، وأن يتقدم ببحث صغير؛ تناقشه لجنة مكونة من ثلاثة أساتذة؛ فكتبته باللغة الإسبانية، وأعطيته أستاذي آنذاك، ومشرفي فيما بعد إميليو غرثيا غومث؛ فسألني: من كتبه لك؟ فأجبته: لم يكتبه أحدٌ؛ بل كتبته بنفسي! فضحك غومث، وقال: أنت كتبته بعد عام واحد، وأنا أدرس العربية منذ خمسين عاماً، ولا أستطيع كتابة خطاب صحيح باللغة العربية، وطلب مني؛ أنْ يُراجِع للبحث إسبانيًّ أولاً؛ ثم يُراجعه غومث فيما بعد. وكان هذا أول احتكاك لي باللغة الإسبانية».



### مكتبة الكونج رس تقتني ترجمات الطاهر مكي

ويضيف الطاهر مكي قائلاً؛ ليمنى رجب عن أبعاد تجربته العريضة المديدة البليغة مع الترجمة الأدبية (ص ٣٧١): «أول كتاب ترجمته كان (مع شعراء الأندلس والمتنبي)، واستغرقتُ خمس سنوات في ترجمته؛ وكانت ترجمته رائعة؛ حتى إنَّ مكتبة الكونجرس الأمريكية؛ كانت عندما تشترى الكتب في مصر؛ تأخذ

الكتب المُؤلِّفة فقط؛ فلا تأخذ المترجمة؛ باستثناء عدد محدود؛ لأن ترجماتهم لها طابعٌ خاصٌ؛ فتشتريها؛ وكان من بين هؤلاء؛ أنا؛ وكان سبب ذلك؛ رواج الكتاب؛ فقد طُبعَ أكثر من سبع مرات».

ويقول الطاهر مكي؛ ليمنى رجب (ص٣٧٢): «وفي خلال ذلك؛ كنتُ أترجمُ بعضَ قصائد الشعر، وأُرسلها إلى المجلات، ولم أجمعها بعد في كتابٍ؛ وأفكّر في ذلك».

وتستعرض يمنى رجب منهجية الطاهر مكي في الترجمة؛ فتقول (ص٣٧٧): «وحين نعرض لترجمات الطاهر مكي؛ نجد من الأهمية بمكان؛ أنْ نقرأ مُقدّمات الترجمات؛ فهي يُوضِّح: نبذة عن المؤلف الأجنبي، وأهمية الكتاب، والدافع إلى ترجمته، ومنهج المترجم. ونلحظ أن ترجمة الطاهر مكي غير حرفية؛ بل هي تُحيلُ النصَّ الأجنبيَ إلى نصِّ عربيِّ جديدٍ؛ مُحافظاً على الفكرة الأصلية؛ وحريصاً على الدقة، والأمانة، لكن في سياق عربيّ؛ يتسم بالجزالة، وعمق الألفاظ، وتظهر فيه ثقافته العربية، وتكوينه العربي الأصيل»



#### ابتسام شاكوش - سورية \_

في الخيمة، وللخيمة بابأن، أحدهما ينفتح باتجاه الطربق العريض، المؤدي إلى الحمامات والمغاسل، والآخر ينفتح على الطربق الأضيق، مقابل خيام الجيران.

في الخيمة، كانت الأم تجلس القرفصاء في زاوية وضعت فيها سخانة كهربائية، تعد الطعام لأسرتها، وفي الباب المطل على بفرح، وتقضمها متلذذة. الشارع جلست ابنتها عائشة، تراقب بصمت متوتر حينا، غاضب أحيانا، ما يجري أمامها من أحداث.

- أمى فمى يؤلمني.. أسناني تهتز في أماكنها.

• اصبري يا ابنتي.. وجع الأسنان بسيط.. وأنت كبيرة وشجاعة.

الجد أبو عبد الله يمسك خرطوم الماء، يسقى به مسكبة البقدونس والنعناع المزروعة أمام خيمته، وبدور ليسقى شتلات الكوسا واليقطين. تبتسم له عائشة فيرشقها برشة ماء ، تضحك بكركرة طفولية عذبة ويضحك الجد، يلوح لها بيده مسلما، وبرمى لها حبة بندورة قطفها من مزرعته، تأخذها

- حين أشفى سأسقى مسكبة البقدونس وأزرع لك الورد والياسمين يا أمي.

مرت مجموعة من البنات الصغيرات يحملن جرادل الماء، ينقلنها من المغاسل إلى داخل الخيام، لتستعملها الأمهات في غسيل الثياب والمواعين، كانت

البنات تضع أحمالها على الأرض لتنقل الحمل من يد إلى أخرى، تقطع لهاثها المتعب لتتبادل بعض العبارات والضحكات. لوحت لهن عائشة بيدها فما التفتن إليها، بل تابعن السير إلى أهدافهن مسرعات.

- أمى حين أشفى سأرافق هؤلاء البنات، وأنقل لك الماء إلى داخل الخيمة، لن تتقليها بعد ذلك وحدك.

انتهت العجوز الساكنة في الخيمة المقابلة من كنس خيمتها وكنس مساحة إضافية أمام الخيمة، رشت الأرض بالماء منعا للغبار، مدت بطانية على الأرض النظيفة وجلست مع زوجها يتبادلان الحديث

بصوت منخفض، ويحصيان بأصابعهما عدد الشهداء من أسرتهما، ويحصيان عدد الأموات والمحاصرين والمهجرين، الأسئلة ذاتها والملاحظات ذاتها. ويحلمان معا، بالعودة إلى القربة، مرت إسراء ابنة الجيران تحمل والحصول على قبر في ترابها، دميتها، مسرعة إلى خيمة بينما كفت عائشة عن حركاتها صديقتها آية، لتكمل معها خياطة وراحت تتأمل نقوش الوشم على ثوب جديد للدمية. ذقن الجارة وجبينها، وعلى ظاهر كفيها، وكفى زوجها.

> - أمي.. لماذا لا تغسل الهلال الأحمر ؟

عملها، لم ترد على سؤال واحد كل يوم في المكان ذاته، طارحة

- أمى، أربد دمية شقراء مثل دمية إسراء.

مجموعة أخرى من البنات جارتنا هذا الحبر عن وجهها الصغيرات عبرت تتواثب بحركات سأسابقها وأسبقها. وبديها؟ أما عندها صابون؟ مدرسية، تطير شعورهن المربوطة أما أخذت حصتها من معونات على أكتافهن، يرددن أغنيات سني.. ولم أشعر بالألم. حفظنها من التلفاز. غنت عائشة الأم مشغولة بإعداد الطعام، معهن وتمايلت بجذعها فتناثر أيام سينبت في مكانه سن أجمل السخانة الكهربائية تنطفئ تارة شعرها على كتفيها، تجاوزت منها وأقوى، يدوم معك طويلا.. وبتوهج سلكها الحراري تارة، ثم البنيات مرمى بصر عائشة ينقطع، فتفصل التيار عن السخانة فصمت، وعادت للعبث بأسنانها. رجلان جديدتان في مكان رجلي لتصل السلك وتعود لإتمام مرت لطفية على الدرب المقطوعتين!؟■

ذاتها، تمسك بيدها خيطا طويلا من أسئلة ابنتها الجالسة كجلستها ربطت في نهايته كيسا بلاستيكيا فارغا، تركض بعكس اتجاه الربح، وتتلفت إلى الخلف بفرح ظاهر، غافلة عن كل ما يحيط بها، تنظر بسعادة ظاهرة إلى الكيس الذي امتلأ بالهواء، وطار على ارتفاع قامة فوق قامتها، قررت عائشة في نفسها: سأخبئ كيسا فارغا لألعب به مثلها حين أشفى، أنا أستطيع الركض أفضل منها،

- أمي.. انظري.. خلعت

• لا تحزني يا صغيرتي.. بعد - أمي.. متى ستنبت لى

> (KI **QMA** ریک

كم يشهد الفجر قرآني وتسبيحي وغيمة الدمع إذ تذكى تباريحي الله يعلم ما في القلب من وجع ولن يطال رجائي بعض توضيحي لكل يوسف ربح .. كلما نضجت أحزان قلبي أشم النور في ريحي بابُ السماء دعاء الفجر يفتحهُ كم يستهين أناس بالمفاتيح محمد السلمي - اليمن \_\_\_\_ وكَلْتُ لله ما ألقاه من زمن مرِّ يضايقني حتى بتلميحي



#### \_\_\_\_ نوال مهني – مصر \_\_\_\_

#### الشخوص:

- ١- السيدة نفيسة رضى الله عنها.
- ٢- زينب بنت يحيى المتوج (ابنة أخيها).
  - ٣- جوهرة (خادمتها).
  - ٤- بائعة الصوف (أم البنات).
  - ٥- الفتيات الأربع (بنات البائعة).
- ٦- آخرون: اثنان من البحارة، عدد من رواد السوق، الغلام رسول الأمير.

#### - المشهد الأول -

أخيها وخادمتها جوهرة)

زينب: كيف حالك اليوم يا عمتى، أراك قلقة تفكرين السيدة: آه يا زينب! كم هي ذكريات مؤلمة! لقد

السيدة: لا شيء يا ابنتي، كل ما في الأمر أنني

أشتاق إلى بيت الله الحرام، ومدينة جدى

رسول الله عليه الصلاة والسلام، حيث درجت

وتعلمت، وكان أبى أميرا على المدينة، وكان

عالما فقيها، وكنت أحضر مجلس علمه،

وكنت أصحبه إلى المسجد النبوي لأستمع

إلى دروس الإمام مالك، وعنهما أخذت

العلم، وحفظت الكثير من الأحاديث، وقبل

ذلك حفظت القرآن الكريم.

(منزل السيدة نفيسة بمصر، ومعها زينب ابنة زبنب: ما دمت تحبين المدينة إلى هذا الحد، لماذا رحلت عنها؟

تقلبت الأيام وتتابعت الحوادث حين وشي

<sup>(\*)</sup> هي نفيسة بنت الحسن الأنور بن زيد الأبلج بن الحسن بن على بن أبي طالب، رضوان الله عليهم جميعا (١٤٥-٨٠٠ه)، وهي عابدة زاهدة وعالمة فقيهة استقر بها المقام في مصر حتى توفيت ودفنت بها، كان لها مجلس علم ولها مسجد كبير في القاهرة داخل أحد الميادين المعروفة باسمها، ولقبت بنفيسة العلم، وكريمة الدارين، وأم المساكين.

أحد الحاقدين بأبي، وأوقع بينه وبين الخليفة أبى جعفر المنصور، فعُزل أبى عن إمارة المدينة وألْقِي به في السجن، واشتعلت السيدة: أدخليه. الفتنة، وصار العباسيون يضيقون على أبناء على، ويعدون عليهم أنفاسهم، وبتنا لا نأمن عليٌّ أنفسنا، فكان لابد من الرحيل.

> زينب: وأهل مصريا عمتى .. يحتفون بك وبوقرونك ويحبون جميع آل البيت!.

السيدة: مصر أحب إلى من كل بلاد الدنيا بعد مكة والمدينة، نشأت بمكة، ورحلت إلى المدينة وعمري خمس سنوات، وبها تزوجت من إسحاق المؤتمن ابن عمى جعفر الصادق، وأنجبت ابنى وابنتى، وعشت بها ثلاثين عاما، كنت أحج كل عام. ثلاثون حجة سيرا على الأقدام طلبا للثواب، رغم وفرة الدواب. زبنب: وهنا يا عمتى يجتمع في مجلسك العلماء

جوهرة: وأهل مصر يلقبون سيدتى بنفيسة العلم، وكريمة الدارين، لعلمها وورعها، فهي عالمة زاهدة عابدة.

وغيرهم.

والفقهاء، ويكفى أن فيهم ابن حنبل،

والشافعي، ويشر بن الحارث، وربيع الجيزي،

زينب: نعم، إن عمتى في مجلسها تفسر القرآن، وتشرح الأحاديث، ويأخذ عنها الكثير من العلماء في مصر.

السيدة: مصر أرض مباركة، ذكرها الله في القرآن الكريم، وأوصانا جدى بأهلها خيرا، فله فيهم رحمٌ وصهرٌ، وهي ملاذ آمن يلجأ إليها الأنبياء والأولياء، فأهلها كرماء طيبون، حسن إسلامهم، لذا لا أشعر بالغربة بينهم.

جوهرة: سيدتى! بالباب غلام يحمل هدية، ويقول: إنه رسول أحد الأمراء.

الغلام: السلام على السيدة الطاهرة.

السيدة: وعليك السلام ورحمة الله، ما شأنك يا فتى؟ الرسول: لقد أرسلني سيدي الأمير -الذي تاب على يديك- بمبلغ ألفي دينار لتصلحي بها حالك. السيدة: اشكر لي سيدك، وأخبره أننا سنصرفها

في مرضاة الله، خذى يا جوهرة هذا المال، وقسمیه فی صرر صغیرة، ثم وزعیها علی الفقراء والمساكين.

جوهرة: ألا نستبقى شيئا منها نشتري به طعامنا؟ السيدة: كل العطايا توزع على المساكين. أنا لا أطعم إلا من مالى ومال زوجي، وإذا كنت تربدين شيئا، ففي هذه السلة غزل غزلته بيدى، بيعيه وإشتري بثمنه ما تربدين.

زينب: جزاك الله خيرا يا عمتى، تتصدقين بمالك وما تركه لك زوجك، ثم توزعين ما يأتيك من عطايا ولا تبقين منها شيئا.

جوهرة: والله لقد صدق أهل مصر حين يدعونها أم المساكين، فطوبي لها من كريمة زاهدة!.

#### - المشهد الثاني-

(بيت فقير يضم بائعة الغزل وبناتها اليتيمات وهن يغزلن الصوف)

الأم: هلم يا بنات! واجمعن الغزل كي أذهب به صباحا إلى السوق لبيعه وشراء ما يلزمنا. الأولى: مهلا يا أمى! لم ننته بعد من غزل الصوف. الثانية: لا داعى للعجلة، بقى جزء قليل. الثالثة: سوف نجتهد حتى ننجز ما تبقى.

الرابعة: آه!.. لقد تعبت يداي، وتورمت أصابعي. الأم: أعرف يا حبيباتي ما بكن من تعب ومشقة العيش، ولكن ما حياتنا ونحن لا نملك سوى هذا الغزل!؟ وتعرفن أن سوق البلد الأسبوعي غدا، ولا بد من بيع الغزل وشراء الطعام والصوف الجديد.

الأولى: اطمئني يا أماه، سوف نسهر حتى ننتهي من غزل ما تبقى.

الثانية: نعم لا بد من إنجاز هذا العمل قبل النوم. الثالثة: عمل بالنهار والليل! متى نستريح إذاً؟ الرابعة: ما أظن أننى أستطيع السهر، فماذا أفعل؟ الأم: تحملي يا ابنتي، أعرف أنك ما زلت صغيرة، وتعملين فوق طاقتك، هي بضع ساعات ويكتمل العمل.

الرابعة: يا إلهي!.. متى نستربح من هذا العناء!؟ الأم: اصبري يا ابنتي، الصبر مفتاح الفرج، سأبيع الغزل غدا، وأعود إليكن بالطعام الطيب.

الأولى: أرجوك يا أمى!.. أكثري من الخبز. الثانية: وإذا أمكن بعض الجبن والزيد.

الثالثة: أنسيتن ما نقاسيه من برد الشتاء؟! إننا نحتاج غطاء نتدثر به.

الرابعة: ليتك يا أم تبتاعين لنا بعض الحلوي، إنني في شوق لتذوق الحلوي.

الأم: (في حسرة) وهل ثمن الغزل يكفي لشراء كل

الأولى: نحن جائعات يا أمي، أكثري من الخبز وعجلي بالعودة.

الأم: سأفعل يا بناتي، فهيا أتممن الغزل حتى أضعه في هذه الصرة الحمراء.

الأولى: لقد انتهينا من غزل الصوف كله، وها هو



في الصرة الحمراء.

الأم: بارك الله فيكن يا بناتي، هيا اذهبن إلى النوم (ترفع يديها وتدعو): اللهم بارك في رزق هؤلاء الفتيات اليتيمات، وأطعمهن من الحلال يا كريم يا مجيب الدعاء.

#### المشهدالثالث

(بائعة الغزل تقف بالقرب من السوق وتبكى، وحولها عدد من المارة رواد السوق يتحدثون معها وبواسونها، ويشيرون عليها).

البائعة: آه يا لمصيبتي! ماذا أقول لبناتي الجائعات اللواتي ينتظرن عودتي بالطعام! لن أستطيع العودة إليهن بدون طعام.

أحد المارة: ما بك يا أمة الله! ؟ لماذا تبكين؟

البائعة: جئت أحمل الغزل على رأسى لبيعه وشراء الطعام لبناتي اليتيمات فهبط طائر كبير من الفضاء وخطف صرة الغزل وطار بها بعيدا. الثاني: لا حول ولا قوة إلا بالله! أليس لديك مصدر

رزق آخر أيتها المسكينة؟

بناتي في غزله.

الثالث: لدى فكرة جيدة، اذهبي إلى السيدة نفيسة في دارها، علها تدعو لك وتجد لك مخرجا.

البائعة: وهل ستجد حلا لما أنا فيه!؟

الثالث: هذه السيدة مباركة، مستجابة الدعاء، إنها من آل البيت الأطهار، ولها كرامات كثيرة. جوهرة: من حقك أن تنامى وتستريحي.

> الثاني: نعم لقد سمعت كثيرا عن كراماتها، إنها من أولياء الله الصالحين، كما أنها كثيرة العطف على الفقراء وتساعد المحتاجين.

الثالث: أنا جريت ذلك بنفسى، فأنا جارها، وحدث أن تركت ابنتي الصغيرة الكسيحة عندها السيدة: أدخليها لنعرف ما حاجتها. يوما، وسافرت وأهل بيتي لبعض أمورنا، وحين عودتنا فوجئنا بأن الطفلة تمشى على قدميها، وعرفنا أن الطفلة رأت السيدة تتوضأ وتصلى ففعلت مثلها وبللت قدميها من ماء وضوء السيدة، وشربت منه بينما السيدة تراها، وتدعو لها في صلاتها، فشفيت بإذن

> الأول: سبحان الله! رضى الله عنها وأرضاها. الثالث: لذلك أشهرت إسلامي أنا وزوجي وأبنائي بين يديها، بعد هذه الكرامة، وكنا ندين باليهو دية.

> البائعة: بريك خذني إليها، كي تدعو لي، عسى الله أن يفرّج كريي.

> > الثالث: هيا معى كي أوصلك إلى دارها.

المشهدالرابع (السيدة في منزلها وقد فرغت من صلاتها التي

استمرت طويلا كعادتها، وبدا عليها الإرهاق).

البائعة: لا أملك سوى هذا الصوف الذي تجتهد جوهرة: سيدتى لقد أرهقت نفسك بكثرة الصلاة والصيام، فأنت تصومين النهار وتقومين الليل حتى اعتلت صحتك، ألا ترفقين ينفسك؟

السيدة: كيف أرفق بها وأمامها عقبات لا يقطعها إلا الفائزون.

السيدة: النوم الطوبل قادم يا جوهرة. (طرق على الباب) انظري من القادم.

جوهرة: بالباب سيدة مسنة يبدو عليها الحزن والعوز، تربد مقابلتك.

البائعة: سيدتي، جئت لدارك بعد أن دلني عليك بعض الطيبين، وعلمت أنك مباركة مستجابة الدعاء، ادعى لى عل الله يفرج كربي.

السيدة: اجلسي يا أمة الله، واحكى لي ما حاجتك. البائعة: أنا أم لأربع بنات يتيمات فقيرات، نغزل الصوف ثم نبيعه ونتقوت منه، وقد ذهبت للسوق أحمل الغزل على رأسى لأبيعه، وتركت بناتى جائعات ينتظرن عودتي بالطعام، وإذا بطائر كبير يخطف صرة الغزل بين مخلبيه ويطير.

السيدة: أليس لديك ما تطعمين به بناتك سوى هذا الغزل؟

البائعة: كلا يا سيدتي، إن بناتي أجهدهن الجوع وأضرهن الفقر، وليس لنا عائل ولا كاسب. السيدة: (تتجه إلى القبلة وتدعو): يا من علا فقهر، وملك فقدر، اجبر من أمتك هذه ما انكسر،

فإنهن خلقك وعيالك. (تتجه للبائعة) اقعدى

يا أختاه، إن الله على كل شيء قدير، سيأتي الفرج بإذن الله.

جوهرة: سيدتي! بالباب رجلان يستأذنان في الدخول.

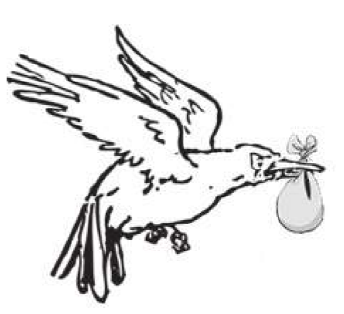
السيدة: ترى من هما وما شأنهما!! أدخليهما.

جوهرة: تفضلا.. تفضلا، السيدة بانتظاركما.

الرجلان: (في صوت واحد) السلام على السيدة الطاهرة نفيسة العلم.

السيدة: وعليكما السلام ورحمة الله، مرحبا بالضيوف.

الأول: أيتها المباركة, نحن قوم تجار نعمل بمراكبنا



في البحر وقصدنا مصر. ولكن هبت الرياح وهاجت الأمواج، وكسر لوح في سفينتنا ودخل علينا الماء وكدنا نغرق، وحاولنا سد الثقب مكان اللوح المكسور فلم نفلح ورحنا نستغيث.

الثاني: لكن الله سلم، وحدث أمر عجيب، إذا بطائر يحلق فوقنا ويلقي إلينا بخرقة حمراء كبيرة بداخلها صوف مغزول فسددنا به الثقب وانقطع الماء، وكتب الله لنا النجاة.

الأول: ولذا نذرنا خمس مئة درهم لوجه الله، وجئنا إليك بها، نيابة عن زملائنا، بعد أن عرفنا من أهل مصر أنك سيدة مباركة مستجابة الدعاء.

السيدة: (تتسلم الدراهم وهي تبكي ثم تدعو): إلهي ما أكرمك! وما ألطفك بعبادك! أحضري يا جوهرة أختنا بائعة الغزل.

جوهرة: هي ما زالت بالباب تنتظر، وما زالت حزينة باكية، سأحضرها حالا.

السيدة: أقبلي يا أم البنات وأبشري. بكم كنت تبيعين غزلك؟

البائعة: بعشرين درهما لا غير.

السيدة: لقد عوضك الله وضاعف دراهمك خمساً وعشرين مرة، خذي هذه الدراهم واذهبي إلى بناتك، واشتري لهن ما يحتجن إليه، الحمد لله الذي فرج أزمتك، وجبر خاطرك، ورد لهفتك.

البائعة: (وهي تبكي فرحا وقد انفرجت أساريرها) لقد استجاب الله دعاءك أيتها الطاهرة، البارة بالضعفاء، العطوف على الفقراء. الحمد لله الذي ضاعف رزق بناتي، وأذهب عنى الحزن.

السيدة: هذا من فضل الله، يؤتيه لمن يشاء من عباده الصالحين المتقين، وسبحان الله العظيم، والحمد لله رب العالمين.

- ستار-

# مقاطع من قصيدة الوجه الآخر

عَبَثًا تنفكُ عنّى أنتَ يا وجهي القديم كلُّ ما أعرفه أنَّا افترقنا في زمان شاحب الخلقة معتوم زنيم شوَّهَتْه مُديةُ الريح فأمسى خرقة للمسح أمسى ظلَّ شيطان رجيمْ

وتلفت ورائي... لم تلوّحْ منكَ لي كفُّ ولم أستعطف الدمعة أنْ تطفئ في الصدر الحريقْ سائقَ الأظعان.. يطوي البيد طي ضائعٌ أنت وليلى ضائعة فاعتصر من رعشة الرؤيا رحيق الوصل

أوغلْ في الدروب الهالعة



محمد كمال - سورية

خلّني وحدي أريق<mark>ْ</mark> ما روت عرافة الحي عن الجرح العتيقْ

فلماذا عدت يا وجهى القديم ولماذا تدمن التطواف يهوي عمرك المكدود فوق الأرصفة لن تراني...

لن تری وجهی تغشيه المرارات وأوحال الثواني

أيها الوجه الذي مازال كالصبح الوسيم أيها الوجه الذي مازال تُغريه مناراتُ المواني لن ترانی قَبْلَ أن تعبرَ أسوارَ الجحيمُ لن تراني.





# سيرة ذاتية لمجتمع مأزوم للشاعر محمد الشحات

تظل تجرية الغرية هي أقسى التجارب الحيوية التي يمربها الإنسان، بما تذيقه من عذابات وهم وحزن، وبما تخلفه في نفسه من لوعة وشوق وحنين إلى الأهل والوطن والصحاب، وملاعب الطفولة والذكريات.

وتجرية الغرية في الشعر العربي بشكل عام هي رافد مهم، لما لها من خصوصية تميزها، ولارتباطها بواقع اجتماعي وسياسي مأزوم. ية تجرية جديدة من نوعها يخشعرنا العربي يفرد الشاعر الكبير محمد الشحات ديوانه الجديد «سيعود من بلد بعيد » لوصف وتوصيف حالة الغرية التى يحياها ولده المهاجر، وحالة الغرية التي بحياها الأب، وما يشعر به هذا الأب تجاه ولده، من شوق، وحنين، وعذاب وألم روحي يقض مضجعه كلما نبش في صندوق الذكريات، واستعاد طفولة ولده الماجر بدقائقها، وتفاصيلها، وبراءتها الأولى:



أشرف قاسم - مصر ما زلت أخفى عنك كل ملامحى بعض اضطرابي رجفة تأتى وترحل كلما حاولت أن أنجو بها كانت تحاصرني عيونك

فانزوبت بغرفة أخفيت في أركانها خطواتك الأولى وأول ما نطقت به

وأنت تركت في جنباتها بعضا من الأوراق كنت حملتها في سلتين حتى إذا ما ازداد شوقى بین(۱).

والحنين والغرية مترادفان، وتستتبعهما الكثير من الدوال التي تجسد هذا الصراع الذي يعتمل داخل الأب، والذي يرسمه شعرا من خلال الأفعال المضارعة التي تفيد الديمومة وتجدد الألم والشوق، والتوق إلى وجه الغائب.

يستذكر الشاعر الأب كل تفاصيل الماضي، في محاولات منه لمواساة روحه، في لوحات تعبيرية متتابعة عبر نصوص الديوان، ملتمسا العزاء لقلبه الذي ينازعه الشوق إلى ولده، راسمًا له صورة الوطن في كل سطر من سطور الديوان:

ماذا حملت من اغترابك؟ هل تركت على الطربق من البحار إلى البحار

صدى حنينك للوطن؟ وطرقت ذاكرة الزمن

الطفولة(٢).

يعتمد خطاب محمد كنت أرحل في غيابك بين الشحات الشعري في هذا

بعض الفطائر في انتظارك وجه أمك لم يزل يستقبل الليلات بحثا عنك في قصص

وترتجى أن نستظل بها ويغمرنا شذاها؟(٣). تركت بلادك ورجلت

هل تستحى من لحظة

وتلتقى فيها العيون مع

يوما تحين؟

والمكاني:

العيون

فهل أثلجت الصدر؟

وهل بدلت تقاليدك؟ هل أدركت بأن جذورك حين تشدك سوف تعود؟ هل أكلتك الغربة!؟(٤). ومساءلة الوطن الأم عما

آلت إليه أحواله حتى فكر أبناؤه في الهجرة، وأكرهوا على الاغتراب، فعلى الرغم من ذاتية وخصوصية التجرية الشعرية في هذا الديوان إلا أنه في ذات الوقت بمثابة سيرة ذاتية لمجتمع متشظّ، محاصر بين مطرقة الظرف السياسي، وسندان الظرف الاجتماعي،

وطن لا نعرفه يسكن خلف عيون الأطفال فلا تعبأ حين تراهم وتقاوم ما تعرفه عن وطن



الشاعر محمد الشحات

الديوان على جماليات الجملة الشعرية المصطبغة بصبغة التساؤل حينًا، وبصبغة وكلاهما أقسى من الآخر: المساءلة أحيانًا أخرى، التساؤل عن جدوى الاغتراب، وإعادة طرح الأسئلة الكبري التي أرقت غيره من الشعراء الذين تناولوا تلك الظاهرة ببعديها النفسي

#### كان يظللنا فنهيم به ما عاد يتيح لنا أن نسكن في معطفه<sup>(٥)</sup>.

تبتعد لغة الشاعر عن اللغة النمطية المكرورة، وذلك من خلال شاعرية اللفظة، وإشارية المعنى، وايحائية الصورة الشعرية، مكونة أفقا جماليا ولكنها في النهاية لغة سلسة، مختلفا في بعده الإنساني الذي هو أساس تجربة الشاعر في هذا الدبوان.

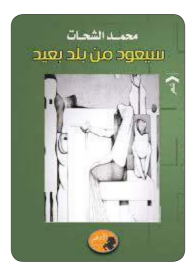
> إذن لغة الشاعر هنا لغة حية نابضة، ذات خصوصية في معناها ومبناها، تنم عن ثقافة وطول تمرس، منطبعة بطابع إنساني حتى في رصدها للتحولات الاجتماعية التي أدت إلى حالة الاغتراب الذي يحياه الأب الشاعر، والابن المغترب؛ معا، نموذجاً مصغراً من حالة الاغتراب المجتمعي الذي يعيشه أبناء هذا الوطن:

كل الموانئ لم تعد تزهو بنا فاخفض غناءك وارتحل خلفي

ودعنا لا تودعنا وترحل علنا نطفو فتحملنا الرياح فنشتهي أن ننتهي سحبا ونصبح قطرة

#### تمضى إلى وطنى فتنبت زهرة أو سنبلات<sup>(۲)</sup>.

وريما اختلفت مستويات اللغة لدى محمد الشحات في هذا الديوان تبعا لاختلاف حقول الرؤى وحقول الدلالة، عذبة، بسيطة، بعيدة عن



التعقيد المعجمي، وبعيدة عن الغموض المجانى والرمزية التي تستعصبي على الأفهام:

أنا من بلاد لها ما لها ولى أن أهيم بها كنت أخفيتها في دمي هنا حین تمضی

#### سيعرفك العابرون ولن تتمكن من أن ترى في الوجوه سوى رجفة النازحين فأغلقت عيني على ما كنت أحمله من بلا*دی*(۲).

ومما لا شك فيه أن الإيقاع الشعري هو أحد أهم دعائم التجرية الشعرية -داخليا كان أو خارجيا- فهو صدى لحالة الشاعر النفسية، ويحمل دلالات لما يعتمل في الذات الشاعرة، من مشاعر وأحاسيس متناقضة، بل نستطيع أن نقول: إن الإيقاع هو صدى الروح لا صدى الجملة الشعربة، ولذا ينوع الشاعر في إيقاعاته تبعا لما تقتضيه حالته النفسية، وما يعتمل في صدره من مشاعر، كما فعل في قصائده الثلاث الموجهة لحفيدته، فنجده فيها قد اختار تفعيلة الرجز لمخاطبة الحفيدة، والرجز بحر ذو حالات متعددة، إذ يستخدم تاما ومشطوراً ومجزوءًا ومنهوكًا، وقيل: إنه سمى الرجز لاضطرابه وكثرة علله، وقيل: إنه أكثر بحور الشعر تقلبًا، ويمتاز بحروفه القليلة، وهو ما



هاشم فتحي – مصر

ملأنا هذه الدنيا شجونا لبيت الله شوقًا فاحملونا

يسامرُنا الحنينُ لشبر أرض به نُرخى إلى الأرض الجبينا

و (حيَّ على الصلاة) تهزَّ قلبًا تَعلَّقَ في مساجده حنينا

إذا ما قِيلَ (حيَّ على) فإني أمرغ خاطري شعفا حزينا

نخرُ إلى السجود بكل بيتِ

ألايا ساكني الحرم اذكرونا

فإنْ تسألْ رِحالَ القوم هاجت وتلعنُ في مدى الدنيا (كرونا)

غدًا صوتُ المؤذن يا رفاقى يُعطِّرُ سمعكم فجراً حنونا

يناسب خطاب الطفل:

وكانت كلما تلاقت العينان وجدت وجهك البشوش أخاف أن يصيبك انكسار قلبى المسن (٨). أخاف حين يبدأ الكلام أحرفا عرجاء على ملامس الشفاه أن تنام في حروفك الخضراء مرارة الأيام يا صغيرتي وقطتي وقبضة من الفؤاد(٩). يا زهرة لها من الرحيق ما يعيد لي براءتي وثورتى

التي أضاعها الزمان(١٠).

وفي النهاية لا يسعني إلا أن أحيي الشاعر محمد الشحات على تلك التجرية المهمة في مسيرة القصيدة العربية، آملًا أن تفتح قراءتي هذه بابًا صغيرًا لقراءات أشمل وأعم■

#### الهوامش:

- (١) ديوان سيعود من بلد بعيد، محمد الشحات، دار الأدهم، ط١، القاهرة، ۲۰۱۹م، ص۷-۸.
  - (٢) الديوان: ص١١-١١.
    - (٣) الديوان: ص٣٤.
    - (٤) الديوان: ص٦٧.
    - (٥) الديوان: ص١٩.
    - (٦) الديوان: ص١٠٣.
    - (٧) الديوان: ص٨٤.
    - (۸) الديوان: ص۸۹. (٩) الديوان: ص٩٠.
  - (۱۰) الديوان: ص١٠٨.



شدو عصافير الكناري بالشجرة المجاورة، تلفتت من حولها في عصبية.. ما زال الوقت مبكرا؛ أن يشاء الله. فلم تشرق الشمس بعد!.

> أوه!.. يا لهذه العصافير المزعجة!..

لم تأخذ الحدأة كفايتها من النوم، فقد اعتادت أن تنام في وقت السحر، وتقطع ساعات الليل في التدبير لإيذاء الطيور الوادعة، كما تخطط للسطو على المنازل المجاورة، والانقضاض على الفراخ الآمنة، فتفزع أمهاتها المسكينة، التي لا حول لها ولا قوة، ولا تملك إلا أن تصرخ دون

هبت الحدأة من نومها على جدوى، فلا مُنجد ولا مُجيب، ولا يسعها إلا أن تكبت أحزانها وآلامها؛ صابرة على بلائها؛ إلى

وتظل الحدأة نائمة؛ حتى تلسعها شمس الظهيرة الملتهبة. في تلك المرة كادت الحدأة أن

حمدی عمارة - مصر

تعلن عن ثورتها، وتلقن الكناري درسا، ولكنها أرجات ذلك لشعورها بالتعب الشديد.

العصافير تحوط الجدة، ومازالت تشدو، وتطير من حولها فى مشهد رائع جذاب، وتحدث الحدأة نفسها في غيظ:

يا لحظ الجدة!.. أكل هذا الاحتفال من أجل عصفورة عجوز ؟!..

كبتت غيظها، وراحت تتأمل الكناري السعيدة.. لفت نظرها عشها الكبير..

كل هذا عش!...

إنه أكبر أعشاش الشجرة ولا عجب، حيث تسكنه الجدة

وصغارها وأحفادها منذ زمن بعيد، وقد تعاونوا في إقامته مريحا ومتماسكا؛ حتى لا تعصف به الرباح..

العش أيضا جميل ومنسّق.. والشجرة مورقة وظليلة.

نظرت الحدأة من حولها إلى عشها الكئيب والشجرة: الشجرة جرداء؛ عارية من الأوراق.. وتسكن وحدها، فلا أعشاش ولا طيور، فمن يجرؤ على الاقتراب من الحدأة أو التودد إليها؟!.. من الذي يجاور الشرس، أو يتقرب من الحاقد الشرير؟.. كانت الطيور تتحاشاها وتبتعد عنها؛ لتأمن شرها.. وعادت الحدأة تقول في نفسها:

كيف هـذا؟!.. العصافير على سعادتها لتص الصغيرة الضعيفة عشها كبير غلبها النوم. وجميل، وأنا.. أنا الحدأة الكبيرة الشمس، راحت القوية عشي صغير وكئيب!.. عشها، ونامت مستحيل!.. وها هي فرحة وأنا حين صحت الحد حزينة، وهي تغرّد بصوتها كيف تؤذي الكنار العذب، وأنا لا أستطيع أن أغرّد هداها تفكيرها إلي مثلها، فصوتي مزعج ونشاز... ساهرة، وبصرها مأذا؟!.. صوتي مزعج، ولكني لم الكناري، بينما ترد أجرب الغناء.. قد يكون صوتي يأتي الصباح؟!. عذبا، وغنائي طريبا كغناء وأخذت تغالد العندليب، وقد يفوق الكروان.. انقضت ساعا والبلبل، وكل الطيور الصدّاحة الصبح، وما أن المغرّدة.. لم لا..!؟.

قررت الحدأة أن تجرب عش العصالغناء.. دارت عيناها من حولها، هاتفة في نشالم تبصر طائرا، فقد غادرت يا له من الحديقة إلى أماكن الغذاء والماء.. على القش تتحنحت الحدأة ثم.. غنت ولكنها حتى أشبع. سكتت عن الغناء.

يا له من صوت مزعج حقا!.. لأول مرة تصدُق الحدأة، ولكن فقط مع نفسها، واستطردت:

لن أغني ثانية، ولن أدع الطيور تغرد.. سأخرس أصوات العنادل والبلابل والكناري، فلا أطيق سماع أصواتها الطروب.. سأنتقم من الكناري التي تقلق نومي وراحتي. لن تفلت من عقابي.. سأطير النوم من أعينها.. سأكدر صفوها، وأنكد عيشها، وأقضي على سعادتها لتصبح تعيسة مثلي. غلبها النوم.. وقبيل غروب الشمس، راحت الكناري إلى عشها، ونامت مبكرا كعادتها؛ حين صحت الحدأة.. وجعلت تفكر

وأخذت تغالب النعاس؛ حتى انقضت ساعات الليل وأقبل الصبح، وما أن غدت الكناري ساعية لرزقها، لتطير الحدأة إلى

هداها تفكيرها إلى حيلة.. وظلت

ساهرة، وبصرها الحاد على عش

الكناري، بينما تردد في لوعة: متى

عش العصافير، ولترقد بداخله هاتفة في نشوة:

يا له من عش مريح!.. سأرقد على القش الناعم، وأظل نائمة حتى أشبع.

وراحت في سبات عميق، وحين رجعت الكناري، فوجئت بالحدأة راقدة في عشها.. استغربت.. تبادلت نظرات الدهشة.. دنت منها الجدّة، وقالت لها في رقة ولين:

نوما هانئا عزيزتي الحدأة.. علَّك أخطأت عشك..

قالت الحدأة في دهاء:

كلا يا صديقتي.. لم أخطئ عشي، بل فاجأني المرض، فجئت أستريح في عشكم. ثم أضافت متظاهرة بالضعف: وما زلت متعبة، ليتك تسمحين لي بوقت آخر.

عشها، ونامت مبكرا كعادتها؛ عندئذ همست الجدة لصغارها: حين صحت الحدأة.. وجعلت تفكر يجب أن نساعد الحدأة؛ فإنها كيف تؤذي الكناري وتمكر بها..

اقتنعت العصافير إلا صغيرهم، وعلى الأخص حين أضافت الحدأة في خبث:

يمكنكم أن ترقدوا في عشي.. لا فرق بيننا.. عشي هو عشكم.. ليهمس الصغير قائلا لجدّته: كيف صددّقت الحدأة يا جدتي؟!. إنها لئيمة مخادعة.

وتهتف الجدة لائمة:

مغردة.. إياك أن تتفوه بمثل وعلا صوت الصغير: هذا الكلام.. واجب علينا مساعدة إخواننا الطيور؛ خاصة في وقت الأزمات.

> رأسه خجلا.. ولم تدخل الكناري عش الحدأة، وإنتظرت طويلا، حتى يئست، عندئذ أجبرت على

في أمر الحدأة المعتدية المغتصبة،

ليس إلا أن نلقن الحدأة درسا لاتتساه.

وأيّدته العصافير؛ عدا طأطأ العصفور الصغير الجدة التي رأت ضرورة التروي واستخدام العقل، بينما ألمحت إلى قوة الحدأة وشراستها، ومبينة مخاوفها أن تصيب الحدأة أحد والنصر حليفنا بإذن الله. المبيت في عش الحدأة الضيق العصافير أو.. ولذا أشارت



المتهالك، وباتت ليلة مؤرقة. وفي الصباح طارت الكناري، وصاحبتها الحدأة، وما لبثت أن نحت صوب المنازل لتتخطف الأفراخ. وفي العودة رأتها الكناري إصرار وشجاعة: وهي تسبقها إلى عشها!.. عندئذ على العش، لتعترف الجدّة:

> كنت على حق أيها الصغير!. اجتمعت العصافير للتشاور

بالهجرة من الحديقة والشجرة، إلى حديقة أخرى أكثر أمنا وسلاما، ولم يدعها الصغير تواصل كلامها إذ اعترضها قائلا في

لن نهجر الشجرة ولا الحديقة، تيقنت من خداع الحدأة، واستيلائها ولن نهرب من مواجهة الحدأة والتصدّي لها.

ثم أضاف محفزا: كيف نهجر الحديقة، وقد

عشنا في رحابها، وتربينا بين ربوعها؟!.. وعلا صوته:

يجب أن ندافع عن عشنا، ونفتديه بأرواحنا. إننا أقوى من الحدأة باتحادنا، كما أننا أصحاب حق، فلنهجم عليها ونأخذها على غرة، ونضربها ضربة عصفور واحد.. والله فوق كيد المعتدى،

تحمّست الكناري بكلام الصغير الثائر، وأصغت إلى الجدة التي قالت في تأثر:

لقد أصاب الصغير، وإنني لفخورة به.. فلندبر أمرنا، ونعد عدّتنا،

وانطلقت الكناري مع أول خيوط الصباح؛ إلى حيث الحدأة النائمة، وإنقضّت عليها، لتهبّ من رقادها ذاهلة فزعة، وجعلت تتخبط، فأصابت الصغير بمخالبها، ليسقط من فوق الشجرة، ولم تدعها العصافير، فشددت هجومها ونقرها في رأس الحدأة وعينيها، لتنطلق هارية، وقد مُلئت رعبا.

وأسرعت الكناري إلى حيث سقط الصغير، فوجدت الجدة تقوم بإسعافه، بينما كانت ترمقه في تأثر وحب وإعجاب. وسرعان ما تعاونت لبناء عش جديد أرجب وأجمل، وعلت أصواتها بأنشودة النصر

الحُبُ نهرٌ وقلبُ الأُمّ مَنبَعُهُ والأنسُ روضٌ وحِضنُ الأمّ مَوقِعُهُ والجودُ بحرٌ وكفُّ الأُمِّ رافدُهُ والسَّعدُ بدرٌ وتُغْرُ الأُمِّ مَطلَعُهُ والجيلُ ذو الهمَّة القعسَاء نرقُبُهُ والأمُّ لا غيرُها في الناس مَصنَعُهُ تَستعذبُ المُرَّ لا تخشى مراريَّهُ لكي تري الإبنَ في النعماء مَرتَعُهُ من صبرها الصبر في ذُهْل وفي عَجب حتى غَدَت مثلاً والكلُ يسمَعُهُ يُشَنِّفُ الأُذْنَ نُصحٌ حينَ تَبذُلُهُ ومَسمَعُ القلبِ يَسلُو حينَ يَقرَعُهُ آثـارهٌ في رحـاب الفكر مُشرقَةٌ فالوُدُّ يَسبِقُهُ واللينُ يَتبَعُهُ وإنْ لباب السماوات العُلى طرقَتْ يَنالُهُم من دُعاها الخيرُ أجمَعُهُ كُلُّ الأساتيذِ طلابٌ بحضرتِها والعلمُ في ذِكْرها يَزدانُ مَربَعُهُ في نَهجِها التربويّ السهلِ مُنطَلَقٌ تَرقِي المدارسُ لو كانت تُشرَّعُهُ الخيرُ تَنشرهُ والعيبُ تَسترهُ والبُغضُ تَهجرهُ والودُّ تَزرعُهُ قد قيلَ صدقًا بأنَّ الأمَّ مَدرسَةً والأمُّ تاجِّ على الهامات موضعه أ ربَّاهُ فاجعلْ جنانَ الخُلْد منزلِّةً



لها جزاءً لمَا تُعطى وتَصنَعُهُ



رسالة تقدمت بها فائزة رضا شاهن العزاوى، إلى مجلس عمادة كلية تربية البنات - جامعة تكريت، وهي جزء من متطلبات نيل شهادة الماجستير في اللغة العربية وآدابها، بإشراف الدكتور رمضان صالح عباد، (۲۵ ۱۵/ ۲۰۰۶م). اشتملت الرسالة على مقدمة وتمهيد وأربعة فصول.

# المضامين الدينية والتراثية في الشعر الأندلسي في القرن الرابع الهجري

### إعداد: الباحثة فائزة رضا شاهين العزاوي

التمهيد: وقفت الباحثة فيه عند لفظتي المضمون والتراث لغة وإصطلاحا مع ذكر أراء الدارسين والنقاد قديما وحديثا في أهمية التراث للعمل الفني وما ينطوى عليه التراث من تجارب وخبرات وتركات أدبية وفنية.

الفصل الأول: المضامين الدينية: دار حول المضامين الدينية ومنابعها في القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة والعبادات والشعائر

الآيات القرآنية في نتاج الشعر الأندلسي في القرن الرابع للهجرة من خلال آلية الاقتباس، وهي على ثلاثة محاور: الاقتباس النصبي، والتحويري، والإشاري.



الدينية، إذ تتبعت الباحثة عرض: محمد عباس عرابي - مصر عن شرب الخمر.

أما الحديث النبوي الشريف، فقد تناولت الباحثة فيه آلية الاقتباس الذي جاء على الأغلب إشاريا. وجاءت بعده العبادات أو الشعائر الدينية التي تعد من المضامين الدينية المهمة، ووقفت عند أهم الشعائر والفرائض الإسلامية التي أنزلها الله له على نبيه الكريم، ليبلغها إلى المسلمين كالشهادة والصلاة والحج والصيام والميراث والابتعاد

الفصل الثاني: المضامين فيه ربط الماضي بالحاضر المشاعر العربية وتذكير العرب بعزهم ومجدهم، وجاء إظهار التشكيل التراثي في الفصل من خلال استدعاء الشخصيات التاربخية، واستدعاء النساء، والتعامل مع الحدث من خلال استدعاء الواقعة التاربخية المتمثلة بالمعارك والحروب والأيام واستدعاء القبائل بأنسابها، ومن ثم استدعاء المكان والنبات والحيوان.

الفصل الثالث: المضامين الاجتماعية: فقد درست الباحثة المضامين الاجتماعية وأثرها في شعر الأندلس في القرن الرابع للهجرة، وتوزعت الدراسة على ثلاثة مباحث، تناول جزءا منها، وأوضحت صورة ذات تأثير في المتلقى نفسه. عاكسة لواقع حياتهم الاجتماعية وقيمهم وتراثهم الذي لم يتمكنوا الإفلات منه من خلال توظيف الشيم الاجتماعية المحمودة ونبذ المخالفة لها.

أما المبحث الثانى فعقدته التاريخية: حاولت الباحثة الباحثة للأساطير والمعتقدات الاجتماعية، وهي تمثل تراثا والمستقبل، وجعلها أداة لتحربك إنسانيا كان له حضور في فكر الشاعر الأندلسي، أوردها في شعره من خلال عرضه لبعض المعتقدات كأسطورة العنقاء والحمام والحيوانات الخرافية. وخصصت المبحث الثالث للأمثال التي يوردها الشاعر مشاعرهم وأحاسيسهم واعتمادهم

> المضامين الدينية والتراثية في الشعر الأندلسي في القرن الرابع الهجري

#### رسالة تقدمت بها

#### فائزة رضا شاهين العزاوي

إلى مجلس عمادة كلية تربية البنات - جامعة تكريت في اللغة العربية وآدابها

#### الدكتور رهضان صالم عباد

المبحث الأول: العادات والتقاليد لربط الحوادث بالقرائن المتشابكة الاجتماعية، وأثرها في تفكير لتكون أكثر تدليلا بما تحمله من الإنسان العربي التي أقر الإسلام رموز تراثية وتاربخية وقصص والفخر والرثاء.

الفصل الرابع: الدراسة الفنية: وقد وزعته الباحثة على ثلاثة مباحث: اشتمل الأول على اللغة والأساليب من خلال دراسة الألفاظ والأساليب، وكان من نسبة أصوات حرف الروى

أهمها أسلوب التوكيد، ثم الشرط، وآخرها أسلوب النداء. أما المبحث الثاني فتناول (الصورة) وأهميتها ودورها في تشكيل الصورة الشعرية، ثم عرضت أبرز مكونات تشكيلها عند الشعراء الأندلسيين في القرن الرابع للهجرة وقدرتهم على بعث الحياة في صور جامدة أو متحركة في إبراز على معطيات الصورة التراثية في إيرادهم معظم تلك الصور، مبتدعة بالصورة التشبيهية لكونها أكثر وسائلهم استخداما، ثم انتقلت إلى الصورة الاستعارية ثم الصورة الكنائية.

وتضمن المبحث الثالث دراسة (الموسيقي الشعربة) وعناصرها كالإيقاع الخارجي من حيث الأوزان التي سار عليها الشعراء العرب لانسجامها مع نمط حياتهم وأغراضهم الشعربة في المديح والغزل

وحاولت الباحثة إحصاء نسبة شيوع استعمالات البحور عند الشعراء، ويعدها درست القافية وأهميتها في رفد الموسيقي الخارجية مع إحصاء

### رسالة جامعية



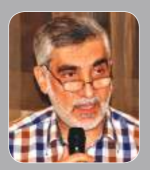
والقافية وترددها في شعرهم. أما الموسيقي الداخلية فجاءت على عدة مستويات هي (تكرار الحروف والألفاظ والتصريع والطباق أو المقابلة.

وفي الخاتمة أوجزت الباحثة أهم النتائج التي توصلت إليها. ثم ألحقتها بقائمة أسماء المصادر والمراجع والدوريات التي اعتمدتها خلال البحث والاستقصاء، ومن الجدير بالذكر أن هذه الرسالة أفادت من مصادر مهمة أدبية وتاريخية وموضوعية وفنية، ولعل أهمها شعر ابن عبد ربه (ت٣٢٨ هـ)، وديوان ابن هانئ الأندلسي (ت٣٦٢هـ)، وشعر الرمادي (ت٤٠٣م)، وديوان ابن دراج القسطلي (ت٢١٤ه).

وزد على ذلك المجاميع الشعرية التي مثلت مدة الدراسة فضلا عن كتب التفاسير والسنن النبوية وكتب أدبية وتاريخية ومنها الكامل في التاريخ لابن الأثير (ت٦٣٠م)، والمفصل في تاريخ العرب للدكتور جواد على، وكتب في الأساطير والأمثال وهي: كتاب حياة الحيوان الكبرى للدميري (ت ٨٠٨هـ)، ومجمع الأمثال للميداني (ت: ١٨٥هـ)، وكتب بلاغية: أسرار البلاغة للجرجاني (ت ٤٧١م)، والإيضاح في علوم البلاغة للقزويني (ت ٧٣٩هـ).

أما الدراسات الحديثة فقد استفادت الباحثة من: أثر القرآن الكريم في الشعر الأندلسي منذ الفتح وحتى سقوط الخلافة (٩٢-٢٢٤هـ) للدكتور محمد شهاب العان ، و (المضامين التراثية في الشعر العراقي الحديث) أطروحة دكتوراه للسيد، فازع حسن رجب■

# فُ هُدُأُنَّ الليل



د.عمر خلوف - سورية

في هَدْأة الليل، في إطلالة البَدْر في خَفْقَةِ النور، أو في بَسْمةِ الفَجْر

في ضحْكة الصّبْح إمّا ذَرَّ شارقُهُ ورَقْصَةِ النَحْلِ أو في رَفَّةِ الزَّهْرِ

وفى لُغَا الطُّيْر، في تغريد مِئذَنةٍ تُهَدْهِدُ القلبَ بالتسبيح والذِّكْرِ

في لُثْغة الطفْل ناغَى أمَّهُ سَحَراً وسَجْدَةِ الشيخ بالتَّحْميدِ والشُّكْر

وفي دُعَا الرُّوح ناجتْ عَفْوَ خالِقِها كدَفْقة الطّيب أو تَهْويمَة العطْر عليكَ يا خيرةَ الباري وصَفْوَتُهُ أَنْدَى صَلاةٍ زَكَتْ مسْكيَّةَ النَّشْر





# الرزق من الرزاق

وجوالا نصف ممتلئ، يرتدى جلبابا بلديا فضفاضا، نظيفا من غير كيّ، وقد شدّ على رأسه عمامة تحميه من حرارة ستشتد مع توسط الشمس كبد السماء.

لا يعرف كثيرا من طرقات المدينة، فقط محطة القطار وما حولها عندما يختتم القطار مسيرته، وكذلك مزلقان البارودية حين يتباطأ القطار إلى أن

أمام مزلقان القطار بحي والطلاب وباعة السوق، وهو ملفوفة بعناية في كيس قطني. البارودية، جلس على حجر معهم فيتخذ مكانه دون أن يعلن عريض، حاملا فأسه ومنجله عن نفسه، بل يظل في صمت كنية تسبقه أو لقب يصاحبه، لم لا تقطعه إلا حركته للصلاة في المصلى الصغير جانب حجرة عامل المزلقان، أو تناوله لقيمات



" عبد التواب " هذا اسمه، دون

يعرف سبل الرزق في بندر المدينة إلا منذ سنوات قليلة، لا يتذكر عددها، ولكنه اعتاد على مشواره

اليومي، عدا يوم الجمعة.

في المرة الأولى، حين ركب القطار من محطة قربته، قادما إلى البندر حاملا فأسه، استغرب أهل البلد الراكبون معه، وسألوه عن وجهته بفأسه، أجابهم سأبحث عن شغل، فقالوا له: أنت كبير في يتوقف، لينزل الموظفون د.مصطفى عطية جمعة - مصر السن، وماذا ستعمل في البندر؟





أجابهم: نفس شغلتي في البلد.. جنايني. فقالوا:

- أجّر أرضا أو اشتغل في غيطان البلد، فهذا أكرم لك.

- أنا أزرع الزهور والأشجار، ولن أفلح الأرض ولا أجمع المحصول.

- الفلاح الشاطر يشتغل في أي مكان.

- أنا جنايني فقط.

سكتوا، وسكت هو مؤثرا النظر من نافذة القطار إلى خضرة الحقول المتراكضة، والتي قضمت المباني الكثير من أراضيها، أشاروا له أن يهرب من دفع التذكرة قبيل مرور المحصّل، فابتسم وبسط كفه عن نقود فضية، فيما تسلل البعض ونام آخرون.

في المرة الأولى نفسها، وعند نزوله في المزلقان، ناداه رجل

ببذلة أنيقة وشارب لطيف، وقد ترجّل من سيارته، عارضا عليه إن شاء. أن يعمل في حديقة فيلته، ابتسم عبد التواب، وهتف: يا لفرج الله. فعاد الرجل الوجيه يسأله: أنت

فلاح أم جنايني؟

زهورها، وهذب أشجارها، وأزال النباتات الطفيلية. راقبه الوجيه وزوجته مبتسمين، فلمساته أظهرت جمال الحديقة، أذن الظهر، صلى عبد التواب وغفا أسفل شجرة السنط، واستيقظ على صينية جبن قريش، بدؤوا طعامهم بالبسملة الغداء، تحملها الخادمة، قبيل وانتهوا بالحمدلة، فالشاي الأسود المغرب ارتفع غناؤه، وهو يتأهب على موقد الحطب، ومن ثم اتجه على وعد أن يأتي كل عشرة أيام صلاة الظهر، يضطجع تحت أو أسبوعين، أجابه الجنايني:

- أنا يوم بيوم، يحيينا المولى

بيته كان بالقرب من عمله في وانتفض من جلسته بفأسه، فيلا إبراهيم بك، يصلى الفجر، ثم يجلس في مندرة الدار، ويجانبه زوجته "خديجة"، وقد تعبّق البيت أجابه: جنايني، طول عمري. برائحة العيش الطازج، الذي قضى نهاره في الحديقة، نسّق أخرجته خديجة من الفرن البلدي، وتأتى ابنته "وداد" حاملة الأرغفة الساخنة، ومعها صينية معدنية عليها صحن حليب جاموستهم، المحلوب قبل قليل. والقشدة عائمة على اللبن الدافئ، ومعها طبق للعودة، نفحه الوجيه مبلغا سخيا، إلى عمله في حديقة الفيلا، وبعد شجرة الصفصاف التي غرسها

شاهدة على أيامه المتتابعة، فإذا أمها، واكتفى والدها بها. انتبه من قيلولته، اتجه إلى كوخه، ليعد كوبا من الشاي، يستلذ برشفه بين أحواضه التي ترسل روائح شتى، يتعب الحصيف في تحديد ماهية زهورها.

كان قلقا على "إبراهيم بك" الذي يعشق الحديقة، فقد تقدّم السن به، وبخشى أن يبيع أولاده الفيلا أو يهملوا حديقتها، ولكن الاطمئنان عاد إليه بعد وفاة إبراهيم بك، ومجيء أسرته، وقرارهم العيش جانب أرضهم في القرية، عاقدين العزم على تجديد وإن أنجبت عشرة. الفيلا وحديقتها.

تشابهت أيامه، فصفت نفسه، وصار أمسه لا يختلف عن غده، والصباح يماثل المساء، بات خريف عمره مثل شبابه، هل يطمئن على قادم أيامه؟ ليت الحياة تمضي على هذا المنوال؛ راتب ثابت، وحال مستور، في الهواء بقرف، وآخر يضحك وزوجة متفانية، وخير يعم البيت، بعصبية دون سبب، وثالث وخطاب متقاطرون على ابنته منذ يرتشف الشاي بصوت متصنع، جاءت بعد مرات حمل غير تام، استمر سنوات، حتى تمت الأشهر

أول أيام عمله بالحديقة، وجعلها فرحة كبيرة، وإن لم يتكرر حمل يكون لأيام ليضمنوا يومياتهم.

بالجمعية الزراعية، ذو الراتب الثابت بوداد، وحاز رضا والديها، لأنه قاطن بالقرب من بيتهم، وقسمت وداد أيامها يوما عند والديها مع زوجها، وبوما آخر في بيت أهله، وبمرور الأيام، وانتفاخ لساعات أخرى أو لأيام. بطن الابنة؛ بات الزوجان مقيمين دائما..، واقتريت ولادتها، واستعد الجدان لأول حفيد، وقد قررا استمرار إقامة الابنة في بيتهما

في جلسته على المزلقان، الشمس تدنو من رأسه، فأعاد ربط عمامته، وإنشغل بذكر الله، غير عابئ بلغط عمال التراحيل، وسبابهم المتتابع لكل فعل أو قول، جال بعينه فيهم، هذا ينفخ فورة جسدها، فاشترطت أمها أن كلهم في انتظار وقت يمر بطيئا تسكن بجوارها، فهي وحيدتها التي توقعا أن يطلبهم مقاول مبان أو متعهد أنفار أو أسطى أيًا كانت طبيعته، المهم أن يجدوا التسعة، وجاءت وداد، حاملة من يدعوهم لشغل، وليت الشغل

يضحك عبد التواب من أعماقه عندما يدّعي العمال معرفتهم بكل فاز عمران الموظف المعيّن شيء في الفلاحة أو المعمار، لذا فهو غير آبه لسيارات النقل التي تتوقف، وتأخذ فردا أو مجموعة وتسرع بهم. مطمئن في مكوثه، فرزقه مرهون بأنفاسه في الحياة، إن لم يكن في ساعته فعليه الصبر

الوقت شارف على الغروب، تغدى جبنا وخبزا من "الزوادة" التي يحملها، وشرب ماء باردا من زبر قربب، عليه أن يعود للقربة، مستقلا القطار ، سيدفع التذكرة، وسيستيقظ من غده، لن يمل، ولن يستأجر أرضا، ولن يعمل في حقول البلد بيومية أو شهربة، ولن يتحسب للمستقبل، فقد عاش سنوات حياته متحسبا للغد، ولكن الغد جاءه بوفاة ابنته أثناء ولادتها، وكان يوم الجمعة، وفي الجمعة التالية، لحقتها أمها، ولم يصدق نفسه وهو يرى أبناء إبراهيم بك، يكتفون بشقة فاخرة بأحد أبراج المدينة، وبهدمون فيلتهم في القربة، بعد أن قسموا أرضها قطعا صغيرة كأراضي مبان. ما أقسى أن ترى الزهور تنبت أعمدة خراسانية■

# قادم من وراء السنيرن قالت داود سليمان العبيدي



عرض: يحيى حاج يحيى - سورية

داود سليمان العبيدي، توضح ظهور الحق ولو وأسلوب معاملتهم. بعد حين! وتبين أن العاقبة للصادقين، وأن ما ينزل بأصحاب المبادئ من محن يكون مدعاة للآخرين للتعرف على دعوتهم، وأن ذاكرة الناس الأنظار، بعيداً عن بطش ملك ظالم. وحين عاد

قصة «قادم من وراء السنين»، لمؤلفها تغيرت مع أنه شاهد تغَيراً في طريقة حياتهم

حاود سليمان العبيدى

تبدأ هذه القصة من وسطها، فقد استغرب هذا القادم الغريب مظاهر التغيير في المدينة التي كان يعرفها، ولم يدر كيف يصل إلى السوق! تختزن معاناتهم، فلاتقوى الأيام على طمس وأثار دهشة من لقيَهم بثيابه ولهجته وتستُّره، فهو ذكراهم! وقد دللت هذه القصة على ذلك من خائف من الملك الذي كان يأمر بالقبض على خلال مجموعة من الشباب المؤمن اختفوا عن المؤمنين وقتلهم. وحين أخبره أحدهم أن ملك هذه المدينة رجل صالح مؤمن، صُعق ولم يكد أحدهم متلطَّفاً ليأتي لهم بالطعام وهو خائف يصدق! وحين ذاع خبره طلب الملك إحضاره يترقب، لم يكن يحسب أن أحوال الناس قد فازداد اختفاء.

وتوالت الشهادات أمام الملك عن نظافته وزبه وذكره لأسماء أناس لايعرفهم أحد، ونفوره ممن يوهمه أنه يعرفه، متهماً بأنه يربد استدراجه لكي يعرف مكانه وأسماء إخوانه ليشي بهم إلى الملك الجبار! فيزداد الطلب عليه، وبؤتى به إلى الملك فيسأله عن شأنه وعن أصحابه فيخبره أنه ابن التاجر الذي قتله قبل شهر، وأنه ينتظر منه أن يصلبه كما فعل بغيره. ولكن كل ذلك لن يجعله يتراجع عن دينه! فيبين له الوزبر أنه يتخيل أشياء لا وجود لها، وملكاً لايعرفه أحد، فيُصِر الفتى على أنها المدينة التي يحكمها دقيانوس الجائر الكافر، الذي توجد صورته على الدراهم والتعليقات والاندهاش. التي معه!

> وتتعقد الأمور فيزدادون حيرة، وبزداد هو خوفاً وتحسُّباً، لكن طاعناً في السن تجاوز المائة والعشرين عاما يحل هذا الإشكال حين يسأله عن عدد الذين معه وصفاتهم وعن الملك الذي هربوا منه، فيتأكد أنهم الفتية الذين هربوا قبل مئات السنين قد بعثهم الله، وبدأت الصورة تتضح للفتي، وغمرت المدينة فرحة كبيرة، وراح الفتي يحدثهم عن معاناة المؤمنين وعن سبب اختفائه في الكهف مع أصحابه، وأنهم غلبَهم النوم، ثم أفاقوا وهم يشعرون بالجوع، وأنهم أرسلوه ليأتي بالطعام، وهم ينتظرونه في الغار؛ فيطلبون منه الذهاب معه لإحضار إخوانه، وبتهيأ الناس كأنهم في عيد، ويستذكرون قصتهم التي كان الآباء يتناقلوها.

وبتقدم الفتى وبخبر أصحابه بأن كل شيء قد تغيّر، فقد هلك دقيانوس وآمن الناس، وأنهم لبثوا في الكهف ثلاثمائة عام وزيادة! كان الناس لنتخذن عليهم مسجداً■

ينتظرون متشوقين لرؤيتهم، والفتية يستمعون لصاحبهم وهو يحذرهم من فتنة جديدة أشد من فتنة دقيانوس، إنها فتنة الشّهرة والظهور، ثم دعا ليؤمّنوا على دعائه بأنْ يأخذهم الله إليه. وحين طال الانتظار أرسل الملك من يناديهم فوجدهم حول صرة الطعام، وليس فيهم من يجيب!

قد تداخل في هذه القصبة الزمن الروائي والزمن التاريخي، وقد اعتمدت طريقة استرجاع الماضي، وكان للشخصيات التي أضافها الكاتب ومواقفها من الغريب والفتية، بُعدٌ يرفع وتيرة الحركة في الحبكة من خلال التساؤلات

وإذا كانت القصية هذه قد ارتكزت في حدثها الأساسى على ما جرى للفتية، كما ورد في سورة (الكهْف)، فقد كانت مثالاً ناجحاً على ما يمكن أن تقدمه القصة القرآنية من موضوعات تحتفى بقضايا كثيرة للإنسان، وعلى رأسها قضية الإيمان بالله تعالى.

والفكرة كما عالجها الكاتب في سياقها القرآني تلتقي مع رواية (عمر يظهر في القدس) لنجيب الكيلاني في نقطة (العودة إلى الحياة)، والمفاجأة التي تصدم العائد، وقد تغيرت مظاهر الحياة، لكنها تختلف عنها في أن الخليفة عمر عندما عاد رأى المجتمع على غير ما يسرُّه، في تفكك وانحطاط، في حين أن الفتية رأوا المجتمع بعد عودتهم كما يحبون، وقد انتشر في أهله الإيمان. وكذلك اختلفت النهاية، فالخليفة اختفى بطريقة حيَّرت اليهود وجعلتهم نهباً لمختلف الظنون، في حين أن الناس تأكدوا من موت الفتية وقالوا:



### إعداد: شمس الدين درمش

#### مستقبل رابطة الأدب الإسلامي فيندوة بماليزيا

أقام المكتب الإقليمي لرابطة الإسلامي العالمية)، للأستاذ شمس الأدب الإسلامي العالمية في كوالالمبور بماليزبا ندوة أدبية مساء الجمعة (١٨/ ٤/ ٤٤٢هـ، الموافق ٤/ ۱۲ /۲۰۲م)، بعنوان: (مستقبل رابطة الأدب الإسلامي العالمية الماليزية بعد جائحة كوفيد١٩)، وتضمن برنامج الندوة: الافتتاح بكلمة عريف الحفل د. وان رسلي، ثم تلاوة آيات من القرآن الكربم، فتوضيحات في طربقة الترشيح والانتخاب للهيئة الإداريــة، فكلمة رئيس المكتب الإقليمي للرابطة بماليزيا الأستاذ المشارك الدكتور عبد الرحمن شيك.

ثم بدأت الندوة بالمحاضرة الأولى: بعنوان: (رحلة رابطة الأدب

الدين درمش، أمين سر المكتب الإقليمي للرابطة في السعودية، قدمها الأستاذ الدكتور منجد مصطفى بهجت نائب رئيس المكتب بماليزيا، تلتها قصيدة للشاعر عمرو خالد، بعنوان: (كالحلوي تكلمه). وكانت المحاضرة الثانية بعنوان: (آفاق الأدب الإسلامي في ماليزبا)، للأستاذة م. د. سلمي أحمد من الجامعة الوطنية بماليزبا، وتلتها قصيدة للشاعر ماجد السامعي، بعنوان: (محمد ﷺ).

وجرت فعاليات هذه الندوة بمناسبة انتخاب هيئة إدارية جديدة في مكتب ماليزبا، وأعلنت نتائجها في نهاية الندوة، وأدارها الأستاذ الدكتور منجد



مصطفى بهجت نائب رئيس المكتب ماليزيا، وأستاذ الأدب والنقد في الجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا سابقا.

وقرأ الحضور سورة العصر ودعاء كفارة المجلس قبل الانصراف. ونسأل الله سبحانه التوفيق والسداد للعاملين في مكتب ماليزبا، وأن تجري فعاليات أدبية أخرى على هذا المنوال في مكتب ماليزبا والمكاتب الأخرى، حيث بثت الندوة في وسائل التواصل الاجتماعي، وتابعه كثيرون.

#### فداكروحي يارسول الله

نظم المكتب الإقليمي لرابطة الأدب الإسلامي العالمية بعمان في الأردن مساء السبت (١٤٤٢/٤/٢٠) الموافق الإنشاد سعيد حوى. ٥/٢٠/١٢/٥)؛ أمسية شعربة بعنوان: (فداك روحي يا رسول الله)، ضمن الشعبية الحملة الإسلامية العالمية في الرد على الإساءة لرسول الله في فرنسا.

وقد شارك في الأمسية ثلاثة من كبار شعراء الرابطة، هم: الدكتور في قلوب المسلمين.

وليد قصاب من إسطنبول في تركيا، والدكتور حسن الأمراني من وجدة في المغرب، والدكتورة نبيلة الخطيب من عمان في الأردن، وأسهم معهم بلبل

تابع الأمسية كثيرون من خلال برامج التواصل الاجتماعي عن بُعْد، وكانت أمسية موفقة قدم فيها الشعراء الثلاثة والمنشد المداح نصوصا وعن مكانة خاتم الأنبياء والمرسلين



أعد الأمسية وأدارها الدكتور عبد الله الخطيب، أمين سر المكتب الإقليمي للرابطة بعمان، وكانت تجرية موفقة ينتظر تكرارها إن شاء الله.

#### رحيل الأديب الشاعر أحمد أيو شاور

توفى الأديب الشاعر (أحمد محمد (١٩٦٥م). أنهى دراسته الثانوية في محمود أبو شاور) عضو رابطة الأدب الإسلامي العالمية، الذي وافاه الأجل في عمان بالأردن، يوم الأحد (٢٩/٣/٢٩ ١٤ه، الموافق ١٥/١١/١٥)، بعد معاناة مع المرض. رحمه الله تعالى، وغفر له، وأسكنه جنات النعيم، و(إنا لله وإنا إليه راجعون).

> والشاعر أحمد أبو شاور من مواليد عام (١٩٤٩م)، بمدينة حلحول التابعة لمحافظة الخليل بفلسطين المحتلة. أنهى دراسته الابتدائية والإعدادية في مدارس وكالة الغوث في مخيم عين السلطان في أربحا بفلسطين، عام

عمان بالأردن عام ١٩٧٠م، حصل على دبلوم معهد المعلمين لللآداب عام ١٩٧٣م، متخصصا باللغة الإنكليزية. حصل على مؤهل التطوير التربوي من اليونسكو عام ١٩٧٨م. وعمل مدرساً في سلك التعليم الابتدائي في السعودي (١٣٩٣ه/١٣٩٣م). وعمل مدرساً للغة الإنكليزية في مدارس التربية والتعليم بالأدرن من عام (١٩٧٥–١٩٩٠م).

شارك في النشاط الإذاعي فأسهم في إعداد برنامج بعنوان: كلمة ونصف. وله ديوان: (أربعة أسماء لزنبقة واحدة) مطبوع عام (١٩٨٥م). وكتاب (موسوعة أميرات



الشعر العربي)، الصادر عام (٢٠٠٣م)، عن دار أسامة للنشر والتوزيع بعمان، في (٣٦٠) صفحة من القطع العادي. نشر أحمد أبو شاور قصائده في الصحف والمجلات المحلية (الفرقان، والسبيل) والعربية، ونشرت له مجلة الأدب الإسلامي عدداً من القصائد، والمسرحيات الشعربة.

#### صفحة مضيئة أخرى تطوى .. د.غازى مختار طليمات في رحمة الله

بارزا هو الأستاذ الدكتور غازي مختار طلیمات، فی مدینته حمص بسوریة، الذي توفي يوم الأحد ٥ جمادي الأولى ١٤٤٢هـ، الموافق ٢٠٢٠/١٢/٢م، وبرحيله يغيب عن الساحة الأدبية أحد أبرز كتاب المسرحية الشعرية، فقد برز فيها، بما يضاهي مسرحيات أحمد شوقي الشعربة.

والدكتور غازي مختار طليمات؛ ولد عام ١٩٣٥م، في مدينة حمص بسورية، ونال إجازة اللغة العربية من جامعة دمشق ١٩٥٦م, وأهلية التعليم الثانوي ١٩٥٧م, وحصل من مصر على دبلوم الدراسات العليا ١٩٧٥م، والماجستير ١٩٨٠م, والدكتوراه ١٩٨٧م. وعمل غازي طليمات

فقدت الساحة الأدبية والنقدية، علما في التعليم العام بسورية والكوبت، وفي كلية الآداب بجامعة البعث في حمص, ثم انتقل للعمل في كلية الدراسات الإسلامية والعربية في دبي بالإمارت العربية المتحدة.

له ثلاثة دواوين شعرية: من جنين إلى غزة، وطواف لاينتهى، وأبيات ترجو المغفرة. ومن أبرز مسرحياته الشعربة: محكمة الأبرياء (إصدار رابطة الأدب الإسلامي العالمية، الطبعة الأولى دار البشير في عمان بالأردن، وأعادت مكتبية العبيكان نشرها بالرباض في السعودية). وقد كتب عشرات المسرحيات الشعربة غيرها نشرت في مجلة الأدب الإسلامي الفصلية، ومجلة الأدب الإسلامي



الإلكترونية، وصدر بعضها عن اتحاد الكتاب في دمشق. رحم الله الفقيد، وأسكنه فسيح جناته، وجعل ما كتبه في ميزان حسناته وعلماً ينتفع به. وإنا لله وإنا إليه راجعون.

#### جائزة التميز في النقد الأدبي لحلمي القاعود

أعلن اتحاد كتاب مصر، فوز الناقد والأستاذ الجامعي الدكتور حلمي محمد القاعود بجائزة "التميُّز" في النقد الأدبى لعام (٢٠٢٠-٢٠٢١م). وأوضحت اللجنة في حيثيات قرارها أن حلمي القاعود أحد القامات المهمة

في الأدب العربي الحديث، وأحد الرّواد الذين أغنوا الحياة الأدبية والفكرية. وجائزة "التميُّز" أعلى جائزة في اتحاد كتاب مصر، ويكون الحاصل عليها، أو المتقدم إليها، واحداً من الرواد، والأسماء البارزة في مجاله الإبداعي،



ومن المؤثرين في الأجيال اللاحقة له في حقله الأدبي.

#### إصدارات جديدة

- صدر عن دار عالم الكتب للنشر والتوزيع بالرباض كتاب جديد في سلسلة إصدارات رابطة الأدب الإسلامي العالمية، بعنوان: (الاتجاه الإسلامي في شعر الطفولة في الأدب السعودى: دراسة نقدية)، تأليف: نورة بنت عبدالرحمن بن حميد الحربي، الطبعة الأولى، ٠٤٤١ه/ ١٩١٠٢م.
- أصدر اتحاد كتاب مصر أحدث الإبداعات السردية

- لحلمي محمد القاعود، في ١٩٢ صفحة مِن القطع المتوسط، بعنوان "هذه الأحلام" أو "المنامات"، والتي حوت دفقات فنيَّةً شديدة العذوبة، ليطالع القارئ كل حلم وكأنه يشاهد لوحة فنية تضج بالإبداع والجمال.
- صدر في الجامعة الإسلامية العالمية بكوا لالمبور بماليزيا للأستاذ الدكتور نصر الدين إبراهيم أحمد حسين:
- النقد المنهجي في كتب طبقات الشعراء، الطبعة

عباس، الطبعة الأولى، الثانية، في (١٨٩) 73316/17.79. 377 صفحة، (۲×۲۷). صفحة، (۱۷×۲٤)، - نظرية الأسلوب الأدبى عند الإمام عبد القاهر وضم الكتاب (٤٠) الجرجاني، الطبعة قصة، وللكتاب فهرس في



ذكر الأوجه البلاغية في

كل قصة.



الأولى، في (٢٦٩)

صفحة، (٢٤×١٧).

• صدر في كوالالمبور

بماليزيا، عن دار الفردوس

للنشر، المجموعة الأولى

من سلسلة ألف قصة،

بعنوان: (آلامنا وآمالنا)،

قصص بليغة مستلهمة

من القرآن والسنة، لمؤلفه

الدكتور ياسر بن إسماعيل







عامٌ مضىي مضيي عامٌ ولم تتغيّر الدنيا وأحداث ترسّبت الدماء بها ليصعد ملْحُها ويُطلُّ من أدواره العليا وظلَ الشرقَ ينزعُ لحمهُ المحروق من فم حيّة التاريخ يلقطُ قمحهُ المسروق من أعتى الشروخ ولا يُصيبُ الماءَ كي يحيا تقولُ الأرضُ: لا وروائح الأشياء تختصر الخلا والريح تفتح ظلها رسلا لمولود سيأتي الكونَ مُختلفا ما لم يُرُوه الخوف والآلامَ والأسفا إذا أهداهُ مفتاحَ الإقامةِ في

رباض النور معترفا له بنقائه الفطري من عطن المُساومة اصفرار الصمت برد الموت واستبعاد شمس الأغنيات إذا الظلامُ سفى فعامٌ مرَّ، أطفأ بالدموع شموع مُنتظربنَ فارتبك الهواء بصدره إذ ذكَرتِهُ الزفِرةُ الحرِّي فلسطينا

وأشلاءُ العروبةِ لطّختهُ دماً ولحما اشتعل الحنين به طواحينا

إلى عهد الوفاء غمامُهُ الملكيُّ ينضحُ والنماء بقلبه: فرح الديار بعودة الأحرار بالبُشرى مُلبّينا!عامٌ قادم عامٌ جديدٌ والعروبةُ لا تُفارقها الرعُود ويقظة الأحلام باهتة بأحداق الكلام وقد هوى الآتون في جُبّ الحدود تقسَّمَ الشرقَ انحدارات وأنغاما

وأحلاما تصيد الفرحة الكبري

مُلوّنة

بأوتار النشيد

ينامُ, في شوقِ يقومُ وموكب الأسرار تتبعه النجوم وغنوة أخرى تردُّ الرعد عن أنفاسنا كي نُحْكِمَ التنديدَ والتهديدَ نحبسَ سرّنا في قمقم المعنى ونغرس حولنا للمجد عيدأ إننا العربُ الأماجدُ لا يُكلِّفُنا التباعدُ يقظةً لحراسة التاربخ والماضى يُطلُ من الشروخ هويً وأطماعاً خيانات وأوجاعا وأحلاماً بلا عُمر تشِيخ وعامنا المسجونُ تأكلُ ظلَّهُ شمس الفضاء الواحد العربُ اليتامي يتركون يد التواجد راحلین بلا محمدهم محمّدُهم له ظهر البراق فكيف يقتنصون ظل الموعد الباقي بلا سفر إلى الإشراق في زمن المواجد؟ كيف ينتظرون والآتى تُسيّرة الظنونُ إلى التباعد؟ كيف يتفقون والطرُقُ الجديدةُ تقطعُ الطرُقِ القديمة

قبل أروقة الموائد؟

كيف يتّحدون كيف..

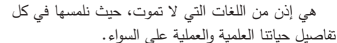
وفسحةُ الآمال يأكلُها الجفا؟

# أدب الشريط الساحلي

كان من فضل الله على الناس أن برزت اللغة العربية للوجود، وعاشت حيناً من الدهر يتحدث بها أهلها إلى أن جاء القرآن الكريم منزلًا بها، فصارت لغة عالمية حية خالدة مخلدة.

بدأ نجم لغة قريش في الظهور منذ ذلك الحين، وفي وقت يسير بزت لغات العالم شرقاً وغرباً، إذ اعتلت سدة الحكم، وودعت الأفول إلى الأبد.

ومن ضمن البلدان التي حطت بها الرحال جزء كبير من أفريقيا، وهي باقية فيه ما بقي الليل والنهار.





محمد حمادو أحمد- النيجر

شعوب الشريط الساحلي وشعب النيجر بالتحديد ممن يتذوقون الأدب الإسلامي بهذه اللغة، فكتبوا بها ونبغوا تماماً، فجعلوها إلى جانب لغاتهم المحلية في خانة واحدة، وها هم أولاء اليومَ يخرجون لنا أدباً إسلامياً خالصاً، وتأثرهم بها الآن قريب من أزمنة مضت كانت فيها مربط الفرس.

أما الآن فالفرنسية هي المتسيدة في الساحة، ولولا غزو الدول الأوربية بلغاتها وتبني حكومتنا لها لما تحدث بها مخلوق في مجاهل أفريقيا، ولكن النصارى استماتوا وبذلوا الغالي والنفيس لفرض لغاتهم، وجندوا لذلك كل طاقاتهم؛ بينما نجد اللغة العربية بمعزل عن أي سبب سوى القرآن الكريم.

ولكن البشائر بدأت تلوح، فرغم توقف كل الصحف التي كانت تصدر من نيامي العاصمة الواحدة تلو الأخرى لسبب أو لآخر إلا أن الحراك الأدبي باللسان العربي الفصيح واللغات الأخرى موجود.

الزائر لا يلبث أن يلمح شيئاً من ذلك هنا أو هناك، قيم الإسلام كفيلة بإصلاح أي خلل في أي مكان وزمان.

نحن الآن نسالم كل التيارات إلا من يشككون في مبادئنا، ويزعمون بأن لغتنا مازالت محصورة بين الأسوار، فهؤلاء الحرب الكلامية بيننا وبينهم سجال، ولن تنفعهم التكنولوجيا أو أسواق الإنترنت أبداً حتى يدعوا تزييف الحقائق.

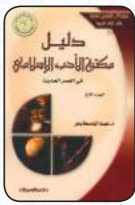
ألا يعلمون أن العالم أصدر مذكرة يعترف فيها باللغة العربية بعد ما بدا له من أفضالها الشيء الكثير!؟ أنا شخصيا ألمس روح الأدب الإسلامي في المنطقة، ولكن بنسب متفاوتة، ولا تعزب عن البال ما للاستعمار البائد من عيون مبثوثة تعمل جهرة، وقد تمارس عملها تحت جنح الظلام.. والله غالب على أمره، ولكن أكثر الناس لا يعلمون

## من إصدارات رابطة الأدب الإسلامي العالمية مجموعة البحوث والدراسات

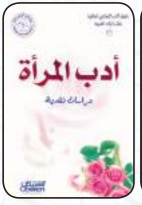














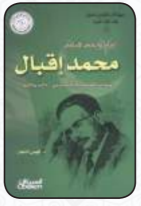


















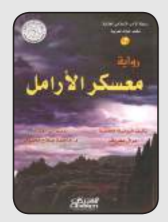


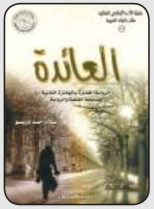






### من إصدارات رابطة الأدب الإسلامي العالمية مجموعة القصة والرواية والمسرحية

















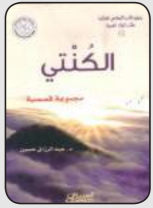










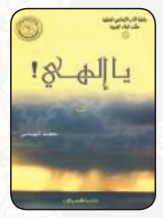






الأدب الإسلامي – المجلد الثامن والعشرون – العدد مئة وتسعة -جمادي الأولى - رجب ٤٤٢١هـ – يناير (كانون الثاني) – آذار (مارس) ٢٠٠١م

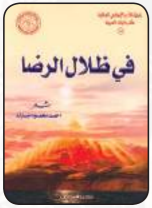
## من إصدارات رابطة الأدب الإسلامي العالمية مجموعة الشعر







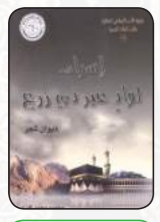




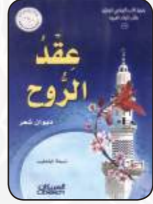


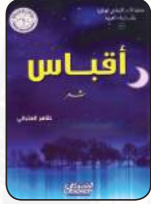














/https://www.facebook. com/adabislami.org



@adabislami\_ksa

